



**مولاناعام عثمانی** فاضل دیوبند

0302-8186413 مانظ عبيرالله 0336-9567303

عمران حسلتني الفارك ميذيس ماركيث نيواده مردان



مولاناعام عثمانی ناض دیوبند

سید علی مطهر نقوی امرو ہوی

ناشرو اعاكت حافظ عبيد الله 336-9567303

عران ملنب الأولى ميدين ماركيث نيوا وهمردان

### جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

تجليات صحابة

نام كتاب

**مولاناعام عثمانی** فانس دیوبند مریاه نامه جل دیوبند

مضنف

ی سید علی مطهر نقوی امرو ہوی

مرتب

۷۰۰ نومبر۲۰۰۰ء

طبع اول

جنوری۲۰۰۳ء

طبع ثانی

اكتوبراااماء

للمبع ثالث

-/430/-

11++

11++

قيت

ناشرو مافظ عبير الله 8186413 مناكست 0336-9567303

میڈیسن مارکیٹ نیواڈ ہمر دان معل

مسالهري

# والم تبليت عابية الم الم الم الم الم الم الم الم الم

### فهرست عنوانات

| مغی نمبر        | عنوان ع                         | صفحه نمبر  | • زان                                     |
|-----------------|---------------------------------|------------|-------------------------------------------|
| ۳.Y             | تموند نمبر ۲                    | 4          | ان با باول از مصنف ٔ                      |
| ר אין           | نمونه نمبر ۳                    | 1•         | انتهاب تانی از مرتب                       |
| ہ∠              | نمونه نمبرهم                    | n          | نامرا قانبا سات                           |
| ∠ ۳             | نمونه نمبر ۵                    | ir         | كذار ثات                                  |
| ہ∠              | نمونه نمبر ۲                    | ĺΨ         | سورينه هال                                |
| ۳۸              | نمونه نمبر ۷                    | 14         | 'قبير ''وث                                |
| ۳۸              | نمونه نمبر ۸                    | 14         | • والانامامر عثانيٌّ                      |
| ۴۸              | نمونه نمبر ٩                    | Ì IA       | ان شاءایند                                |
| 9 ۳۱            | نمونه نبر ۱۰                    | 19         | انوال واقعي                               |
| ቦ" <del>ባ</del> | نمونه نمبراا                    | rı         | ارد بهائيت                                |
| P 4             | نمونه تمبر ۱۲                   | ۲۳         | آ ماز محن<br>-                            |
| £4. d           | نمونه نمبر ۱۳                   | أغذاهم     | اس شارے میں ہمارے مصادروماً               |
| 9 ما            | نبونه نمبر ۱۲۳                  |            | ۴ اید نقدس کا <i>تھر</i> پور جائزہ        |
| ۵۰              | نمونه نمبر ۱۵                   | pr pr      | معركه 'نوروظلمت                           |
| ۵٠              | نمونه تمبر ۱۱                   | 20         | مولانا عبدالماجد دريابادي                 |
| ۵۰              | انمونه نمبر ۱۷                  | r2         | اال ملم ہے گذارش                          |
| ۵۰              | نموند نمبر ۱۸                   | <b>ም</b> ለ | ا دارامو قف                               |
| ۵٠              | انمونه تمبر ١٩                  | ۳۸         | ۱ و ۱۱ ناد ریاباد ی ججین جا نمیں<br>- ۱ ا |
| ٥١              | نموند نمبر ۲۰                   | ٣٩         | م ف آغاز                                  |
| ۵۱              | انمونه تمبرا۳                   | <b>m</b> 9 | آناء بالالقاب                             |
| ۵۱              | مولانا محمد میال کی عرفی قابلیت | 747        | ۱۱۱۰ مهر میال کی شیعیت                    |
| or              | انمونه تمبرا                    | ۳۵         | ريان والملوب                              |
| ٥٣              | نمونه تمبر ۴                    | r'Y .      | الموند نميرا                              |

# 

|           |                              |            | <del></del>               |
|-----------|------------------------------|------------|---------------------------|
| صفحه نمبر | عنوان                        | صفحه نمبر  | عنوان                     |
| 9 \$      | تغبير فتجالبيان              | ٥٣         | أنمونيه نمبر ٣            |
| 44        | تغيركبير                     | ۵۵         | نمونه نمبر ۱۲             |
| 44        | تفسيرابن السعود              | ۵۷         | نمونه نمبر۵               |
| 9∠        | _ تغسير خازن                 | , 41       | نمونه نمبر۲               |
| 4 🗸       | تغيير فتحالقد بر             | 41         | نمونه نمير ۷              |
| 9 4       | تنسير بيضاوى                 | 44         | نمونه نمبر ۸              |
| 9'4       | حاشية الصاوى على الجلاكين    | 44         | نمونه نمبر ۹              |
| 9.4       | حاشية الجمل على الجلاكين     | 40         | نمونه نمبر ۱۰             |
| 9.4       | في ظلال القرآن               | 4∠         | نمونه نمبراا              |
| 99        | تغبير جامع البيان            | 4∠         | نموند نمبر ١٢             |
| 99        | اسدالغابه في معرفة الصحابه   | AY         | نمونه نمبر ۱۳             |
| 1++       | الاستيعاب في معرفة الاصحاب   | ۷٠         | نمونه نمبر ۱۴             |
| 1+1       | الاصابه في تتمييز الصحابه    | 41         | نمونه نمبر ۱۵             |
| يع: ١٠١   | شرحالزر قانى علىالمواهب اللد | <u>۷</u> ۲ | نمونه تمبر ۱۹             |
| 1.1"      | المثقى من منهاج الاعتدال<br> |            | فارسی قابلیت              |
| 1+14      | تغبيرموضح القرآن             |            | بد دیا نتی یا آسیب زدگی ؟ |
| ۵۰۱       | معاف تجيئ گا!                |            | وليدين عقبةٌ              |
| 1•4 🥞     | وليد پُرشراب نوشي کي حد      | ٨٩         | تفسيران جريرالطبرى        |
| 117       | عمدةالقارى شرح البخارى       | 94         | تفسير حقاني               |
| 110       | الاصابه في تمييز الصحابه     | 91         | تفسير بيان القرآن         |
| 114       | تھذیب التھذ <b>ی</b> ب       | 91"        | . تغییر روح المعانی       |
| 11.4      | الاستيعاب في معرفة الاصحاب   | 9 ~        | تفسيراين عبات             |
| 11.A      | طبری                         | ۳۱۴        | تغسيرابن كثير             |
|           | <del></del>                  |            |                           |

|                    | <del></del>                                 |           |                                                 |
|--------------------|---------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------|
| صفحه نمبر          | عنوان                                       | صفحہ نمبر | عنوان                                           |
| 'r+1"              | یخاری د مسلم                                | (1")      | آناً بهر روح البيان                             |
| r+4                | مولانا مودود ی کی دا قعی غلطی               | iri       | آلمه اثنا عشريه                                 |
| PII                | آمد م ہر سر مطلب                            | irm,      | ارق الغاظ                                       |
| <b>*1</b> <u>∠</u> | اصل حقیقت                                   | 150       | ا يك و كني پ روايت                              |
| 719                | حير ت انگيز فار مولا                        | 170       | آخری جزو                                        |
| ***                | ائن شميه كميا كهتة مين ؟                    | 179       | ملامه کوی                                       |
| rrr                | بيت المال كامسئله<br>المدارية               | 1571      | ہے ہر و پااور پچکانہ ہاتیں                      |
| 777                | انام ماور وی کیا فرماتے ہیں ؟               | 124       | مغربت سعدٌ عن الى و قاص                         |
|                    | حضرت ثنافعیؓ جیسے اکابر کیا فرماتے ہیں      | با براه   | ا، پر آجھیں                                     |
| ب ۲۲۸۶             | حفزت سعيدين ميتب كيافرماتيج                 | IN.A      | ه را پ <u>ت واج</u> تهاد<br>میران               |
| rr*                | شاہ ولی اللہ کیا فرماتے ہیں ؟               | IΔf       | اال علم ودانش ہے                                |
| ۲۳۱                | مولانااکبرشاہ کیافرمائے ہیں؟                | 10/4      | ملغلانه شوخيان                                  |
| rmr                | این انطقطقی کیا فرماتے ہیں ؟                | 141       | مبدالله بن سعدٌ بن الى سرح                      |
| የሞሾ                | امام الل سنت کیا فرماتے ہیں ؟<br>قول میں سے | 127       | ا يب سوال                                       |
| rrs                | مولانا شبلی کیا کہتے ہیں ؟                  |           | ' معرت سعيد بن العاصُّ                          |
| rrs                | متحد ثانه تنقید<br>می                       |           | لەنلەطاقاء كى محث<br>                           |
| 1772               | آ تکھول کے باوجو د ناہینا                   |           | ا یانی پیاو                                     |
| 757                | عنوان بتائيے!                               |           | او ابات<br>ماری                                 |
| ۲۳۷                | فقهاء ميں ان سعدُ كااعتاد                   | 19+       | اسول باتیں                                      |
| 444                | ان معین کامعامله                            |           | ملا بغه برحق سيد ناعثان عن عفان<br>به مريد ريفه |
| ray                | حديث طحاو گ                                 | 197       | ۰ ب سعابهٔ پاهنم مودودی<br>آنه له رو            |
| 744                | امام ان البمائم كي فتح القدير               | 199       | ا آنا جا موالين <b>انما ہے</b><br>المار میں است |
|                    |                                             | 7**       | ر •ال الله کی کھی تو ہیں                        |

|           |                                                       |             | <del></del>                     |
|-----------|-------------------------------------------------------|-------------|---------------------------------|
| تفحه نمبر | عنوان ص                                               | صفحہ نمبر   | عنوان                           |
|           | شوابد تقذس كابھر پور جائزہ معركۂ                      | ryr         | طبری کی ایک اور روایت           |
| ~~~       | نورو ظلمت حصه دوم                                     | ۲۲۴         | ابن سعد کی روایت                |
| rrr       | فن حديث                                               | 440         | جھوٹ در جھوٹ کا سلسلہ           |
| rr2       | درايت                                                 | <b>۲</b> 4۸ | امام سر خسیٌ حنفی کیا کہتے ہیں؟ |
| mma       | حضرت میال صاحب کے فر مودات                            | <b>1</b> 21 | بے سر ویا                       |
| rra       | ميان صناحب كاد فتر منطق                               | 724         | إِنَّ أَبُو سُفْيَانَ!          |
| 777       | علت ومعلول                                            | 422         | اور <u>کیج</u> ئے               |
| rra       | حدیث معلل کے تین نمونے                                | <b>7</b>    | مقصد کیاہے؟                     |
| · mma     | اتتنى بحائن رجلاه                                     | rar         | عالى جاه كاأيك حواليه           |
| mra       | ا تری <i>ی</i>                                        | ۲۸۳         | ہر علمی صداقت سے عناد           |
| P 61      | ترکیںالاساد<br>                                       | ۲۸۵         | قرب الاسناد                     |
| ror       | تدلی <i>ن الثیوخ</i><br>ایرین                         | 114         | کیسی روایت کس سے لی جائے        |
| 200       | تدلين التسوية<br>                                     | 444         | فاعتبر وال                      |
| P4+       | تفناد                                                 | ۳.,         | خودا قرار مگر پھر بھی انکار     |
| . 171     | امام ابو حنیفہ ؓ دغیر ہ کے مسالک                      | · m•m       | عوض معاوضه گله نه دار د         |
| MAL       | محمد بن عبدالله کون ہیں ''                            | 4.64        | احوال واقعى                     |
| MAL       | ا پنلار جمالت دوسر ول کی گر دن پر                     | ۳•۸         | ہماری آیک بھول                  |
| PYA       | یا کی دامال کی حکامت<br>از مرکز سر سر از میرون میروند |             | اس شارے میں ہمارے مصادروما      |
| ۳۷۳       | 'طبری کے باب میں ہمارامو قف<br>' ۔ بیم                | 14144       | ہم رجوع کرتے ہیں                |
| M24       | شاذو منکر<br>هه د                                     |             | خلاف وملو کیت کی تائیدود کالت   |
| F 4 A     | شاذ<br>قال شافعة                                      | #14         | کے اصل محر کات<br>نا            |
| PAP       | قول شافعی<br>م                                        | MIA         | اعتراف غلطى اوراعلان حق         |
| MAR       | مثلر.                                                 |             |                                 |

|             |                                    | <del>,</del> |                                                             |
|-------------|------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------------|
| فحہ نمبر    | عنوان ص                            | په نمبر      | ونوان صفح                                                   |
| ror         | کے طرز عمل کی تشریخ                | 710          | نلامه کلام                                                  |
| 000         | مر وان اوراك كاباب حتم ن الى العاص | MAY          |                                                             |
| raz         | نآوی <i>عزیز</i> ی                 | ۳9.          | اسحق بن يحييٌ                                               |
| ron         | ازالية الخفاء<br>م                 | F 91         | ١١٠ تا عبدالحيُّ لكصنويٌّ                                   |
| <b>የ</b> ሃ• | مستحيح خناري                       | mar          | پانله نمو نے                                                |
| ተዛተ         | زوجبه عثمان کی آبر و پر حمله       | r 99         | • • •                                                       |
| 447         | لفظ سیکرٹری کی محث                 | 1            | برح مبهم کی مزید محث                                        |
| اک۳         | الاصابه كاحواله                    | ۴۰۰          | ہم نتح القديرے                                              |
| 147         | تهذيب التهذيب                      | 4.4          | _, ,                                                        |
| 477         | ميزان الاعتدال                     | M+A          | ا البل شافعيُّ                                              |
| 441         | اسدالغاب                           | 414          | · سنو عی تصادات                                             |
| ۳۸+         | البداية والنهاية                   | ۳۱۸          | بے جر متواز کا انکارہے                                      |
| ۲۸۳         | ِ قَلَابازی <u>ا</u> ل             |              | البرائري تصريحات                                            |
| ተቀተ         | الرياض العنر <del>ة</del><br>م     | !            | المكري والتحيير                                             |
| MAM         | ائن سعدٌ کی عبارت                  | ٣٢٣          | قدر مشترک کیاہے؟                                            |
| MAA         | ترجمہ جعلی ہے                      | 444          | ا ناه کی عث                                                 |
| ۵+۱         | أيك ادر ثبوت تطعي                  | ~~~          | فامنی ابو بوسف ٌ                                            |
| 6+r         | خلاصه                              | ۵۳۳          | مير منقطع سلسلة تاريخ                                       |
| ٥٠٣         | قیاس و منطق کے پہلو                | 4 سابها      | ا اه معین الدین کی تاریخ اسلام<br>معین الدین کی تاریخ اسلام |
| ۵۰۵         |                                    |              | المامناظراحس كيلا في فرماتے ہيں                             |
| ۵۱۳         | ان تميةً ا قرار كرتے بيں           |              | ان بار ن مناتی ہے                                           |
| FIG         | على جلي                            |              | اً بالا ناد                                                 |
| 617         | مزيد چلي                           |              | الآياء ئے معالمے ہیں حضرت عثمانؓ                            |

| فحه نمبر | عنوان ص                                        | فحه نمبر    | عنوان ص                            |
|----------|------------------------------------------------|-------------|------------------------------------|
|          | ضميمه نمبر الهارت وسحاييت                      | ۵۲۳         | مروان حضرت علیؓ ہے بھی فاکّل       |
| 029      | بجواب غلافت وملوكيت                            | 1           | مولا نااکبرشاہ کے الفاظ            |
| ۵۸۲      | نقل وانتساب كي خيانت                           |             | حدیث ترندی                         |
| PAG      | جهل اور مغالطه انگیزی                          |             | ابن معدُ كار يمارك                 |
| ۵۸۷      | الرياض القنرة                                  |             | معرِّرَةِ نوروظُلمت"شوابدِ تقدِّس" |
| ا 9 د    | ان جری <sub>ر</sub> طبری                       |             | کے جائزے کابقیہ حصہ                |
| 297      | عملى خياستين                                   |             | عبداللدين سيا                      |
| 4+4      | مزيدخيانتي                                     | 224         | حقیقت کیا ہے!                      |
| 4+14     | غضب در غضب                                     | ٥٣٠         | این سباکی آژییس                    |
| 4+0      | تر ہے میں خیانت                                | ۵۳۵         | واقدى                              |
| 7+7      | عامیاندمغالطه اندوزی                           | ۵۳۹         | جاتے جاتے<br>تھ کہ عا              |
| ¥•∠      | صحابیت کی تعریف                                | ۵۵۰         | الزام تشيع کی علمی حیثیت           |
| 4+4      | عجب احرام صحابة<br>المصنف عقالي السوري         | ۵۵۵         | الام شاطبی فراتے ہیں               |
| 411      | دارالمصفین(اعظم گڑھ) توجہ کرے<br>سیرین نشہ کر  |             | المام ان جرير طبر ي بھي شيعه!      |
| 410      | یزید کی تخت تشینی کی بلااسلام پر<br>د          |             | خاتمه كلام                         |
| YIY      | أتمت بالخير<br>أف نيسة                         | +           | دو سر کیبات<br>به سه نیز           |
|          | ضمیمه نمبر۲ تجدید سائیت حفرت<br>اعلقه ایران تا | <b>∆</b> 7∠ | آیت قرآئی<br>ایس برانقا            |
| 412      | انتخق سندیلوی کی تصنیف مبارک                   |             | ا منکرین حدیث کی نقل<br>ا          |
| 466      | تتمه                                           | 261         | اغلو<br>- سيس                      |
| AAF      | ڈوےتے کو شکے کاسمارا                           |             | قر آن ہے کھیل<br>ح                 |
|          |                                                | ۵۲۳         | اور دي <u>نځمي</u><br>. سو         |
|          |                                                | 024         | احرف آخر<br>ا :                    |
|          |                                                | ۵۷۷         | تجديد سبائيت                       |



انتساب اول از:مصنف

ییناچیز بندہ اسشارے کو علم دین کی آبرو کے نام منسوب کرتاہے۔

(عامر عثانًا)

#### معذرت

غلطی بیہوئی کہ راقم اپناانتساب لکھنے سے عمل مصنف کے لکھے ہوئے انتساب سے بالکل لاعلم تھا،اگر اولاً مصنف کا تحریر کر دہ انتساب نظر سے گذر جاتا تو ہرگز انتساب کی جسارت نہ کرتا، قار کین سے اس غلطی کی معافی چاہتا ہوں۔

مرتب:سیدعلی مطهرنقوی امروہوی

انتساب ثانی از: مرتب

محمد رسول الله والذين معه (الاية) میں مجموعه مذا کوچشم دید گواہان قرآن وخاتم الانبیاء منالينين صحابرام طالعين كاطرف منسوب كرتا مون، جوخصوصي مدوح قرآن اور براہ راست نبی امی مٹاٹلیٹر کے شاگرد وفیض یا فتہ ہونے کے علاوہ قرآن کریم اور تعلیمات نبی منًا الله المحاصل محافظ و ناقل اول ہیں ، اور جن بر ممل وغیرہ متزلزل اعتماد ہی قرآن وخاتم المرسلين ملَّا تَلْيَرْ مِرايمان واعتماد کی واحد ضانت ہے ،اور اس سے محرومی قرآن الانبیاء سالٹیا ہے عدم تعلق کوستازم ہے۔

### 

#### *ڿندا*قتباسات

"حقیقت میں احرّام انبیاء یا احرّ ام صحابہ اس کانام نہیں ہے کہ اہم واقعات ثابید کی عمد یہ اس استعمال کے تمام علاء عمد یہ استعمال کے تمام علاء عمد یہ استعمال کی تعمیل کے تمام علاء سلف کرتے رہے ہیں۔"

''اگرآ کھ کھول کر' خلافت و ملبوکیت' پڑھی جائے تو اس بیل حضرت عثمان کے بارے میں اس سے زیادہ کچھنیں ٹابت کیا گیا کہ ان سے فکر واجتہا دی غلطی ہوئی،اگراس نوع کی غلطیوں پر بھی کوئی شیعہ یارافضی طعنہ زن ہے تو بشوق ہوا کرے،انال حق کی نشانی پنییں ہے کہ طعنوں سے ڈرکر حقائق کی تکذیب کریں،اوران صحابہ کو جوفر شتے نہیں تصفر شتے باورکرانے پرتل جا کیں۔''

" حمرت بیہ کمشیعہ حضرات تو ابو بکر" وعمر" کو بھی عاصب خلافت اور بددین وغیرہ نہ جانے کیا کیا گئے ہیں؟ ان کے سامنے حضرت عثان "کی صفائی چیش کرنے سے کیا ہوگا؟ یہ ایک فضول کام ہے، سچائیوں کو جھٹلا نا اور واقعات تابتہ کی الٹی سیدھی تا ویلیس کرنا وقت اور از جی کی بربادی ہے۔''

''ہم دکھلانا چاہتے ہیں کہ''خلافت وملوکیت'' جیسی کتاب جس کا ایک ایک لفظ کسی اعلیٰ درجہ کی مشین کے پرزوں کی طرح ایک جگہ فٹ ہے۔۔۔۔''

"خلافت وملوکیت ایک قانونی نوع کی کتاب ہے،جذباتی خروش سے خالی ،اس میں مصنف نے ایک ایک لفظ جانچ تول کرد کھا ہے، ضرورت سے ذائد الفاظ کا اس میں کوئی کا منہیں۔"
"ہم چیلنج کرتے ہیں کہ" خلافت و ملوکیت" میں کوئی بھی دعوی موضوع روایات سے ثابت نہیں کیا گیا۔"

''زر بحث کتاب تو ایک ایسی قانونی کتاب ہے جس میں کوئی نقرہ کسی بھی جگہ زائدنہیں۔''

### الم تبليتِ عاج ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ ا

'' خلافت وملوکیت'' وہ کتاب ہے جس میں کوئی بات بغیر حوالہ کے نہیں کی گئی ورق ورق تفصیلی حوالوں سے مزین ہے ، اور تمام حوالوں سے مزین ہے ، اور تمام حوالے ایسی ہی کتابوں کے بیں جوالل سنت علماء کے مابین متدواول اور معروف بیں۔

مصنف نے قرآن وسنت اور اہل سنت کے متندر ین اسلاف کرام کی تشریحات اور سیکروں حوالوں کی روشی میں بینہایت تفصیل سے تابت کیا ہے کہ' خلافت و ملوکیت' میں مولانا مودودی کا ہ روموی اسلاف کی تو ضیحات کے عین مطابق ہے، اسلاف سے قطعاً مختلف نہیں ، صحابہ کرام "کے منصب عالی کی وضاعت میں ' خلافت و ملوکیت' اسلاف کرام کی بالکل میح ترجمان ہے۔ (مرتب)

ان کتب کے منصفانہ اور حقیقت پہندا نہ مطالعہ سے قار نمین کے ذہنوں میں قدر تی طور پر جوسوالات جنم لیں گے ،ان میں اولاً میہ کہ:

- (۱) اسلاف کونظر انداز کرے دین کی من مانی تعبیر کرنے کا حقیقتا مجرم کون ہے؟ معترضین یا مولا نامودودی۔
- (۲) دوسراسوال بیہ بے کہ ''جماعت اسلامی'' سے اجتناب وجنگ کی صورت میں پاکستان کو '' خلافت راشدہ'' سے محروم کر دینے کا اصل مجرم کون ہے؟ معترضین یا مولانا موودی اور جماعت اسلامی۔
  - (۳) قرآن وسنت کی روشنی میں اعتراض میں وزن کتناہے۔

#### گذارشات

رب اشوح لی صدری و یسولی امری واحلل عقدة من نسانی بفقهوا قولی جا عشد من نسانی بفقهوا قولی جا عشد اسلای اورعلاء کرام کے اتحاد کاراقم الحروف بمیشه حتی وکوشاں رہاہے، چنانچہ راقم کی طرف سے تالیف بذاکی طباعت وشہیر کااصل محرک بھی یہی جذبہ فیرہے، جماعت اسلامی اور علماء دیوبند کے اختلاف و تنازع بی نے ارقم الحروف کے نزدیک پاکستان کو ' نظام اسلامی' اور

### المناتِ تعابِّ المنظم ا

" حکومت الیہ " سے محروم کیا ہے ، اس کا میح فیصلہ کہ بیتنازع درست ہے یا غلافہی اور حقیقت سے لاعلی پرٹن ہے ، قار کین خود بعد مطالعہ کر سیس محے ، راقم الحروف کے زدیک بیام کہ مولانا مودوی کی کتب حتی کہ ' تنہیم القرآن " تک سے مساجد کلیتیا خالی ہیں ، اور صرف اتنا ہی نہیں بلکہ خطباء وائمہ مساجد مولانا مودودی اور جماعت اسلامی سے بالغوم برہم و مجتنب رہتے ہیں ، نہایت غم آگئیزاور مایوں کن قومی سانحہ ہے ، اگر خدا نخواستہ آئندہ یہی صورت حال مستقلاری تو ممکن ہے کہ اسلامی نظام مایوں کن قومی سانحہ ہے ، اگر خدا نخواستہ آئندہ یہی صورت حال مستقلاری تو ممکن ہے کہ اسلامی نظام کا خواب کی وقت بھی شرمندہ تعبیر نہ ہوسکے ، جب کہ راقم کا پاکستان کے حصول ہیں اصل لالی کی مقصد ہی یہ تھا کہ نظام اسلامی کا خواب بجائے متحدہ ہند کے صرف مسلم اکثریت ہی کے ملک ومقصد ہی یہ تھا کہ نظام اسلامی کا خواب بجائے متحدہ ہند کے صرف مسلم اکثریت ہی کے ملک (پاکستان ) ہیں ممکن ہوسکتا ہے اس لیے راقم اسپے زمانہ جوانی ہیں تحریب پاکستان کے آغاز ہی ہیں بحد دیوائل پاکستان کا شیدائی وکوشاں تھا ، اور اپنے وطن عزیز (امروبہ) ہیں علاوہ انفرادی ملاقاتوں بحد دیوائل پاکستان کا شیدائی وکوشاں تھا ، اور اپنے وطن عزیز (امروبہ) ہیں علاوہ انفرادی ملاقاتوں بحد جب بھی جلوس کی قیادت کا موقعیل جاتاتواس ہیں راقم کا محبوب ترین فعرہ دیوائل کے ۔ جب بھی جلوس کی قیادت کا موقعیل جاتاتواس ہیں راقم کا محبوب ترین فعرہ دیوائل کے ۔ جب بھی جلوس کی قیادت کا موقعیل جاتاتواس ہیں راقم کا محبوب ترین فعرہ دیوائل کیا۔

#### بإكستان كامطلب كيا؟ لاالدالالله

مر پاکتان کو وجود میں آئے زائداز پیاس سال کا طویل عرصہ گزر چکا ، مرتا ہنوز مقصد وجود (اسلامی نظام) سے محروی ہے ، راقم اس محروی کی سب سے بڑی وجہ یہی محصت ہے کہ جوشخصیت اور پارٹی جدید وقد یم دونوں علوم سے باخبر ہے سب سے زیادہ اسلام کو بحثیت نظام حیات بجھنے اور جملہ امور حیات میں نافذ کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے اور بین الاقوامی معیار کے مطابق مثالی کرداراور صلاحیت رکھتی ہے اور بین الاقوامی معیار کے مطابق مثالی کرداراور صلاحیت رکھتی ہے اور بین الاقوامی معیار کے مطابق مثالی کرداراور صلاحیت رکھتی ہے اور بین الاقوامی معیار کے مطابق مثالی کرداراور صلاحیت رکھتی ہے مگر الاقترام اس سے نالاں بلک مدمقابل

جیراں ہوں دل کو روؤں کہ پیٹوں جگر کو ہیں مقدور ہو تو ساتھ رکھوں نوجہ گر کو ہیں یں۔

کاش کہ بید دونوں متحد و یجان ہوجا کیں جیسا کہ ہونا چاہیے تو دنیا کی کوئی بردی سے بردی تو ت پاکستان کو ' اسلامی نظام'' و حکومت الہیہ سے محروم نہیں رکھ سکتی ، دراصل پاکستان دور فار د تی کو داپس لانے کے لیے ہی دجود میں آیا تھا،عوام اور قائداعظم دونوں اس جذبہ میں مشتر کہ ہیں، فار و ق

### الم المجالية المحالية المحالية

اعظم " ہے قائداعظم کو گہری عقیدت تھی جیسا کہ ان کے شاگر دشریف الدین پرزادہ صاحب نے نمائندہ جسارت کو انٹر و یود ہے ہوئے تاثر دیا ہے، وہ ' الفاروق' کو نصوصاز برمطالعہ رکھتے تھے، راقم کمائندہ جسارت کو انٹر و یود ہے ہوئے تاثر دیا ہے، وہ ' الفاروق' کو نصوصات برمطالعہ رکھتے تھے، راقم کا براہ کی فاروقی جاہ وجلال کی واپسی کی دورحاضر بیں واحدصورت بی بیہ کہ مولا نا مودودی اور جماعت اسلامی کو علاء کرام اور اہلی علم کو مولا تا مودودی کے متعلق اپنے تصورات و تو ہمات برنظر ثانی کرنے پر مجبور کردیں گی، مولا نا مودودی اور جماعت اسلامی کے متعلق از الدشکوک اور دفع شہبات واعتر اضات پر جماعت اسلامی نے توجہ نہ کرکے اپنے متصدکواز خودشد پدنتھان پہنچا نا ہے۔ شہبات واعتر اضات پر جماعت اسلامی نے توجہ نہ کرکے اپنے متصدکواز خودشد پدنتھان پہنچا نا ہے۔ اس نظیم کے چیش نظر راقم الحروف نے اب پچاس سال کے بعد اس کی تلائی کا عزم کیا ہے، کاش کہ اللہ تعالی اس عزم عالی تکیل کی تو فیق بخش دیں، زیر نظر جیسی مدل ترین کتب کی اشاعت اسی جذبہ واحساس کے نتیجہ بیں راقم کی دوسری خدمت ہے، اس سے قبل ''جماعت کی اشاعت اسی جذبہ واحساس کے نتیجہ بیں راقم کی دوسری خدمت ہے، اس سے قبل ''جماعت کی اشاعت اسی جذبہ واحساس کے نتیجہ بیں راقم کی دوسری خدمت ہے، اس سے قبل ''جماعت اسلامی کا جائز ' بدیہ قار نمین کیا جائز ہا بہ بیات مفید و نتیج و خالف سے مخالف کو قریب لانے اور مطمئن کرنے بیں نہایت مفید و نتیج و خالف سے خالف کو قریب لانے اور مطمئن کرنے بیں نہایت مفید و نتیج و خالف سے خالف کو قریب لانے اور مطمئن کرنے بیں نہایت مفید و نتیج و خالف سے خالف کو قریب لانے اور مطمئن کرنے بیں

مولانا مودودی کے دینی مسائل پر ہزاروں فکر آگیز صفحات پر شمل لٹریچر میں ' خلافت و ملوکیت' چونکدسب سے زیادہ شناز عداور ہدف تقید کتاب ہے، اور معرض علاء کے زد یک تو مودودی صاحب اس میں (صحابہ ف) جیسے نہایت خطرناک جرم کے مرتکب ہوئے جیں ، اس لئے راتم کے نزد یک اس ایمان سوزاالزام کا دفاع سب سے مقدم تھا، اس لئے کہ پورادین تی کہ قرآن کریم تک برایمان صحابہ پر کمل اعتباد اور والہا نہ عقیدت و تعلق پر مخصر ہے اس لئے کہ مصرف صحابہ کرام ہی چشم دید گواہان قرآن وسنت پر عدم اعتباد کو اس ہے ، دنیا میں کسی بھی اظہر من الشمس حقیقت و واقعہ کے مشتبر اور نا قابل اعتبار باور کرانے کا سب سے زیادہ کا و کرموثر نسخہ ہی ہے۔ کہ اس واقعہ کے مشتبر اور نا قابل اعتبار باور کرانے کا سب سے زیادہ کا و کرموثر نسخہ ہی ہے۔ کہ اس واقعہ کے مولانا مودودی پر یہ ایمان سوز الزام معترضین کی غلوانی یا اس نتیجہ پر پہنچانے کیلئے بالکل کافی ہے کی مولانا مودودی پر یہ ایمان سوز الزام معترضین کی غلوانی یا اعلی پر پرینیا نے کیلئے بالکل کافی ہے کی مولانا مودودی پر یہ ایمان سوز الزام معترضین کی غلوانہی یا لاعلی پر پرینیا نے کیلئے بالکل کافی ہے کی مولانا مودودی پر یہ ایمان سوز الزام معترضین کی غلوانہی یا لاعلی پر پرینیا نے کیلئے بالکل کافی ہے کی مولانا مودودی پر یہ ایمان سوز الزام معترضین کی غلوانہی یا لاعلی پرینی ہے۔

## 

ر برنظر مجموعه اس مگراه کن الزام کی تر دیدیش اسلاف الل سنت کی داختی تحریرات کی روشی الل ما که و گرات کی روشی الل ما که و گرال ہے ،اس کے علاوہ معترضین کواس پہلو ہے بھی صرف نظر نہیں کرنا چاہیے کہ اگر اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ مولانا محمد عبدالشکور فاروتی لکھنوی ،علامہ سید سلیمان ندوی اور مولانا منا ظر اللہ بیت و ملم و بصیرت کے متند تاریخی پہاڑوں کا اعتاد ہر گرز مودودی صاحب کو حاصل نہ اللہ بیت و ملم و بصیرت کے متند تاریخی پہاڑوں کا اعتاد ہر گرز مودودی صاحب کو حاصل نہ ا

المام و الناعام عنانى به برا براس المراس المراس المراس المرس المر

راتم کے نزدیکے مملکت خداداد پاکستان کو 'نظام الی ''سے ہمکنار کرنے کی واحد صوریت ملاء اس اور جماعت اسلامی کاشیر وشکر ہوتا ہے ور نہ بصورت دیگر ہر فرد کو اللہ کے حضورا پنا اپنا حساب اور با کہ ہم خص اپنے اپنے علم وہم کے مطابق اس اخروی فرمداری کا خودم کلف ہے۔ تو حید تو یہ ہے کہ خدا حشر میں کہہ دے یہ بندہ دوعالم سے خفا میر سے لئے ہے

پیکرحق مولا نامجرعلی جو ہر" کا بیشعر ہرعقیدت مندقاری بلکہ ہرکلمہ کو کے ول و دماغ پر کنداں ہونا چاہے خواہ وہ جماعت اسلامی سے متعلق ہویا معترضین کا گرویدہ وفریفیتہ ہو۔

#### نتيجه بحث

(1) " خلافت وملوكيت " توجين صحابه كداغ سے بالكل محفوظ ہے۔

(۲) مولا نامودودیؒ نے خلافت وملوکیت میں متندروایات سے استدلال کیا ہے اوران کا اسلاف کی روشی میں وہی مفہوم ونتیجہ ہے جومولا نامودودیؒ نے سمجھا اورتح برفر مایا ہے۔ (۳) مولا نامودودی کا تمام تراستدلال اسلاف کرام کی روشی میں ہے، هیقتامعترضین اسلاف کی حایت سے حووم ہیں نہ کہ مولا نامودودیؒ۔

### مولا ناعامرعثانيّ

مولاناعام عثمانی قابل ترین فضلاء 'ویوبند' بیس سے شخ الاسلام مولاناسید حسین احمد لی گئے جین ترین اور صف اول کے حق کوشا گرداور الحب لله والبغض للد کا پیکر جیں ۔ آپ کے خاندان نے دار العلوم کو' دار العلوم و یوبند' بنانے میں ابتدائی دور میں بیش بہا ضد مات انجام دی ہیں ، دور اول میں آپ کے تاکے مولانا صبیب الرحمٰن صاحب اور مفتی عزیز الرحمٰن کے اساء عالیہ سے دیوبند کی میں آپ کے تاکے مولانا صبیب الرحمٰن صاحب اور مفتی عزیز الرحمٰن کے اساء عالیہ سے دیوبند کی تاریخ سے باخر کون ناواقف ہو سکتا ہے؟ دنیا میں آپ یوبند کا موجودہ مقام آپ کے خاندان کی مسائل و قربانیوں کا خاص طور پر مر ہون منت ہے، شادر ''دمسلم' علامہ شبیراحم عثمانی آپ کے حقیقی چیا ہتے۔ فلا ہر ہے کہ مولانا عام عثمانی غیر معمولی ذہانت اور اعلیٰ علمی وقلی صلاحیتوں کے علاوہ خاندانی عظمت وہ جاہت کے نتیجہ جس بھی اپنے زمانہ تعلیم میں جملہ اساتذہ ''دیوبند'' کی توجہ کا مرکز خاندانی عظمت وہ جاہت کے نتیجہ جس بھی اپنے زمانہ تعلیم میں جملہ اساتذہ ' دیوبند'' کی توجہ کا مرکز حیات سے درہے ہوں گے۔

### خاک میں کیاصورتیں ہوں گی کہ پہاں ہو کئیں

تالیف بذا صرف ' مشوا بدتقدی' مولفد مولا نا محد میال میشانی می کا جواب نبیس ، بلکه' خلافت و ملوکیت' کے مقابلہ بین کمعی جانبوالی دومزید کتب ' امارت وصحابیت' مولفه مولا ناعلی احمد بناری اور

## 

"ردسائیت" مولفہ مولانا محد اسحاق سند یلوی کا بھی نہایت عمدہ دمسکت جواب ہے، جسکومولانا عامرِ
حانی نے بعد میں ہر قام فرمایا ، مجموعہ فہا کے آخری صفحات کتب فدکورہ بن سے جوابات ہر شمتل ہیں
مذکورہ اضافہ نے مجموعہ فہا کو جملہ طالبان حق و تحقیق کے لئے "خلافت و الوکیت" کی تو یقی و تصدیق میں مزید دلائل کا پہاڑ اور مشعل ہوایت بنا دیا ہے، قارئین کو حمرت ہوگی کہ جس طرح مولانا مناظر احسن محیلانی اور علامہ سید سلیمان عدوی میسے مشاہیر کی معتد و محدوج خاص "فاتح دنیا کی لو" مولانا ماسید ابوالاعلی مودودی "نے واعیان کفروالحادکوسٹ شدرولا جواب کر کے رکھدیا، اس طرح مولانا عامر عثمانی کے علم قلم اور ذہانت نے بھی المل علم متجب کردیا ہے، مولانا مودودی آئے بیالفاظ کہ "مولانا عامر عثمانی " کیرے مرک بیافظ تھی جی المل علم متجب کردیا ہے، مولانا مودودی آئے بیالفاظ کہ "مولانا عامر عثمانی " کیرے مرک بیافظ کا بیان کا ایک ایک لیک ایک لفظ عین حقیقت ہے۔

ای سعادت بزور بازور نیست تا نه بخفد خدائے بخفدہ

# ان شاءالله

اگر بتو فیق الهی حسب ارادہ بیسلسلہ اشاعت جاری رہاتو علماء کرام سے بعد و کشیدگی کی موجودہ شب تاریک جلد ان شاء اللہ صبح ورخشاں میں تبدیل ہو جائیگی ،اور پاکستان اپنے جاہ وجلال میں جلد یا بددیر دور فاروتی کا منظر پیش کرتا نظر آئے گا جواس کے باجود کا اصل مقصد و نتیجہ ہے۔

سیدعلی مطهر نقوی امرو ہوی ۲۱رجب <u>۲۰۰۱ م</u>ه ، ۲۰ اکتوبر <u>۲۰۰۰ بر</u>وز جمعه

# احوال واقعى

نه شم نه شب پرستم که حدیث نواب گویم چو غلام آفآیم همه ز افآب گویم

ناظرین! سلام ورحت لیجئے بھل کی بائیس سالہ عمر میں ایک ایساو قت بھی آ آئیا جب کہ پورا پرچہ الف سے باتک ایک ہی مضمون سے پرہے ، اور پھر بھی بہت پائے کے باق رہ ممیاہے۔

ورق تمام ہوا واستان باقی ہے

یہ بد کا عاصی سمجھ رہاتھا کہ ''شواہد تقدی 'مکا جائزہ تمیں چالیس صفحات بیل ختم ہوجائے گالیکن جب لکھنے بیٹھا تو ول نے کہا کہ صرف مولانا محمد میال کے فلامودات عالیہ کے آپریشن ہی تک محدود نہیں رہنا چاہئے ،بلحہ ساتھ ساتھ ،ایبا ' اور ہمی قار کین کرام کودیتا چاہئے جوان کی معلومات میں صحت منداضا نے کاباعث ، اور دین کرام کودیتا چاہئے جوان کی معلومات میں صحت منداضا نے کاباعث ، اور دین کرام کودیتا چاہئے جوان کی معلومات میں صحت منداضا نے کاباعث ، اور دین کران کے ذہن و قلب میں وسعت اور روشنی پیدا ہو، یہ خیال اچھاتھا ، اور دین بیدا ہو، یہ خیال اچھاتھا ، اور دین بیدا ہو ، یہ خیال اچھاتھا کے دہن و قلب میں وسعت اور دوشنی بیدا ہو ، یہ کوشش کی اور اسے نوشش کی بیدا ہو کین کرسکتے ہیں ، ناچیز نے بہر حال سے کوشش کی اور اسے نوشش کی اور اس

ہے کہ آپ کا قیمتی وقت محض ہاؤہ ویس برباد نہ ہو 'بلیمہ اہم موضوعات پر پچھ بنیادی معلومات بھی و صل فرماتے چلے جائیں، اس کو سش نے جائزے کو ''دفتر'' میں تبدیل کردیاہے اور اس دفتر کابقیہ حصہ انشاء اللہ اگلے شارے میں ملاحظہ فرمالیں گے ، اگلا شارہ بھی اس پیش نظر شارے کی طرح متحامت بردھا کر پیش کرنے کاار ادہ ہے 'اور یہ بھی توقع ہے کہ دہ اکتوبر میں یا پھر شروع نو مبر میں اشاعت یذیر ہوجائے گا۔

آپ سوچیں مے ہوالمباطو مار بائدھا'ہم کمیں مے اتا کچھ لکھ دینے کے باوجودیہ احساس باقی رہ گیا کہ بیشمار باتیں کئے ہے رہ گئی ہیں' بقول عامر مرحوم:
ہزار عنوال بدل بدل کر فسانہ عشق کمہ چکا ہوں
گریہ محسوس ہور ہاہے کہ جیسے کچھ بھی کما شیں ہے
عشقہ مرسال مدور ہاہے کہ جیسے کچھ بھی کما شیں ہے

عشق کامطلب جوان حضرات جوچاہیں لے لیں 'مگریماں توایک محبوب خیالی کا معنوی پیکر نظروں کے سامنے ہے' نہ چرہ نہ ہیولی' نور بی نور' جلوہ بی جلوہ شایداسی کی طرف حضرت جگر علیہ الرحمۃ اشارہ کر مجئے ہیں :

آئی جبان کی یاد تو آتی چلی گئ ہر نقش ماسوا کو مٹاتی چلی گئی

اک حسن بے جت کی فضائے سیا میں اڑتی عمی جمعے بھی اڑاتی چلی عمی اور جب بیہ منول بھی گذر عمی تو آخر کار" جگر"اس منول آخر پر پنچے، جمال بس عشق ہی عشق شارہ گیا'یادِ محبوب بھی عشق کی سر مستیوں میں عم ہو گئ۔ اب میں ہوں اور عشق کی بیتامیاں جگر اچھا ہوا وہ نیند کی ماتی چلی عمیٰ بی بات ایک اور طرح بھی وہ کہہ گئے ہیں :

الفاظ دبيال سب ختم موئ اب لفظ دبيال كاكام نهيس اب عشق ب خود پیفام اینا اب عشق کا پھر بیغام نہیں تو جناب بناخلامه عثق بدے كه: زے نعیب محبت! سامحے دل میں وہی جووسعت کو نین میں سانہ سکے اه را ں کی مزید تلخیص سیجیح توڈا کٹراقبال علیہ الرحمۃ کابس ایک ہی شعر کا فی ہوگا: اگرچهه بن جماعت کی آستیوں میں

مجھے ہے حم ازال لاالٰہ الااللہ

, انی ^ مر آپ کو اس لئے سادیئے کہ آگے بڑے دقیق اور خٹک علمی و محقیقی ١ ١٠٠ مين آپ كو سر كھيانا ہے ' جمال جمال يوريت محسوس فرمانے لگيل چند ا نور ک کران اشعار کو گنگنالیں اس طرح شاید پوراجائزہ حلق ہے اتر ہی جائے مبیها که عرض کیا ، جائزہ اس شارے میں پورا نہیں ہوا ہے' ابھی بردی اہم ن ب باتی میں عصوصاً انبیاء علیهم السلام وصحابہ کے موضوع پر ہم ایسا مواد پیش ا ایا بے بیں کہ اسلام کادہ ٹھیک ٹھیک عقیدہ برادران اسلام کے سامنے ٹکھر کر ا با ، :وافراط و تفریط کی دهند میں چھپتا جارہا ہے' خصوصاً"خلافت و ملوکیت'' ا سااف لکھی گئی تحریروں نے تو حقائق کوبالکل ہی مستح کر کے رکھدیا ہے۔

#### ر د سبائيت :(۱)

اں نام کی ایک کتاب کا حوالہ "شواہد تقدس" میں بھی ہے اور متعدد م ا ن نے میں چھیلے ماہ کا علان دیکھنے کے بعد ہمیں توجہ دلائی ہے کہ اس کتاب ا با ۱۰ یا جائے ، ہماری نظر سے سے ضیں گذری '' دیوبید "میں کمیں دستیاب نہ ٠٠ لى الرواتي يه كوئي قابل ذكر كتاب به توجمين كوئي صاحب مهيا فرمادين اس الله المالان باكيت ونهيل بلحد "تجديد سباعيت وبهد مرتب ے شایدیہ فائدہ بھی ہوکہ پوری "خلافت و ملوکیت" کے بارے میں ہارے خل مارے خیالات کا غذیر آجائیں "دشواہد تقترس" کے جائزے میں توہس الن عنوانات تک محدود رہا گیاہے جنہیں مولانا محدمیال صاحب نے چھیڑا ہے۔

متعاق ہم، ہر اعتراض یا شین فرمالیس کہ اپنے اس پیش نظر جائزے ہے متعاق ہم، ہر اعتراض یا شیاہ کا جواب دینے کے لئے ہمہ وقت تیار ہیں، کین دو شرطیں ہیں ایک تو یہ کہ پہلے یہ جائزہ کھمل پڑھ لیا جائے 'ابھی یہ او حورا ہے، دوسر پر کہ اعتراض علی ہو' یہ نہیں کہ موالنا محمہ میال کی طرح نضول منہ ذوری شروع کر دی جائے 'اگر مثلاً کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ تم نے فلال بات لکھ کر فلال صحافی کی تو ہین کی ہے تو اسے ساتھ ساتھ یہ بھی دضا حت کرنی ہوگی محریف کا کھ کر فلال صحافی کی تو ہین کی ہے تو اسے ساتھ ساتھ یہ بھی دضا حت کرنی ہوگی ماریخی ماریخی کے تو ہین اور تکریم کا معیار اس نے کمال سے لیاہے 'یا مثلاً کوئی محرض، حدیث یا تاریخی روایت یا کسی فقیہ کا قول تعریف اپنی کرتا ہے تو اسے کھمل حوالے کے ساتھ گفتگو کرنی ہوگی، ایسے لوگوں کو ہم کوئی جو اب نہیں دیں گے 'جو خالی محقلی ماتھ کہ وقت برباد کریں گے باغیر تاب شارے کو بغور پڑھ کر اپنے تاثر اسے آگاہ وقت برباد کریں گے 'آگر قار کین اس شارے کو بغور پڑھ کر اپنے تاثر اسے آگاہ فرما کیں تو ہمیں خوشی ہوگی' ہمیں اند بیٹہ ہے کہ یہ فشک علی جائزہ کمیں آپ فرکوں کو آگاہ میں جو تل میں جو ذلکہ عاقبہ الاسور۔

ہوسکتا ہے بھن حضرات میہ اعتراض کریں کہ بھلا سارا پر چہ اس ایک مضمون میں بھر دینے کی کیا ضرورت تھی' قسط دار چھاہتے رہے' ہم اس کے جواب میں بھرایک شعر پڑھیں گے 'جس کا کہنے دالاز ندہ بھی ہے اور مرحوم بھی۔

یہ ایک دات ہے تیری اے نتیمت جان پھراس کے بعد سحر ہونہ ہو سے معلوم!

کون گار نی لے سکتا ہے کہ ہم انگلے ماہ تک جبیں گے بھی 'مر مراگئے تواکثر برادران اسلام خوائخواہ "شواہد نقدس" کے ہاتھوں مدد قوف سے رتیں گے 'للذا ا ارے معمولات بدل کر "جائزہ" لکھڈالا ہے ' جنٹی جلد ساراکا سارا منظر عام پر آ جائے اتنابی بہتر ہے۔

تجارتی تفاد نظر سے تو نفع حش طریقہ یہ تھا کہ ہم کتاب چھاپ دیتے '
" شواہد تقدس "۲۱۳ صفحات کی ہے ' قیمت چھ روپے 'ہماری کتاب کم سے کم پانچ
م سفحات کی ہوتی ' قیمت دس روپے لیکن اس طرح قاری کی جیب پر ایک الگ
م جو پڑتا 'اب دہ چار پانچ روپے میں چھوٹ جائیں کے ادر دہ بھی مفت ہر ایر آکیونکہ
" قبلی " توہیر حال انہیں خرید ناہی تھا اسے کہتے ہیں :
آم کے آم مطلبوں کے دام!

اثر کرے نہ کرے س تولے مری فریاد نہیں ہے داد کا طالب یہ بعدہ آزاد

### أغاز سخن

### علائے کرام کی خدمت میں

یاایها الذین آمنوا کونوا قوامین لله شهداء بالقسط ولا یجرسنکم شنان قوم علی ان لاتعدلوا اعدلوا هو اقرب للتقوی واتقوا الله طان الله خبیر بما تعملون ( اوره اکده آید ۸) الله خبیر بما تعملون واوره اکده آید ۸) لاانمان والو اکم مرح به جایا کردالله کے واسط گوائی دین کوانساف کو ہم گر ت به چھوڑ و عدل کرو یکی بات زیادہ نزد یک ہے تقویٰ سے اور ورجہ شخ الله کو خوب خبر ہے جو تم کرتے درجہ شخ المند )

اے علمائے محترم! تم پر سلامتی ہو۔

قرآن کی اس آیت مقدسہ سے آغاز کلام کا منشاء اس حقیقت کبری کی یاد
تازہ کر تاہے کہ آپ اور ہم سب کو آخر کارای خلاق اکبر کے حضور جاناہے جس کی
بارگاہ میں قیمت اگر کسی چیز کی ہے تو تقویٰ کی اور وزان کسی متائے کا ہے تو حق پر تی کا۔
آپ حضر ات میں سے جن بزرگوں کو مولانا ابوالاعلی مودودی سے
اختلاف ہے الن کی خدمت میں بندہ ناچیز کویہ نہیں عرض کرنا کہ دہ اس اختلاف کو
بالائے طاق رکھ دیں وین و دیانت کی بدیادوں پر اختلاف رائے تو مومن کا طرم التیاز ہے اور علم و تفقہ کے دائروں میں اختلاف برائے کی بندم آرائیوں نے علم و فن

کی بہت خدمات انجام دی ہیں ہمین ہمیں کہنا ہے ہے کہ اہلِ علم اور اسحاب تقویٰ کا اختلاف رائے ایسے لیاس میں ظاہر ہونا چاہیے جو علمی دیانت 'بلعدی فکر' وسعت نظر اور تہذیب دشائشگی کا نما کندہ ہو 'ایسانہ ہو کہ تہذیب اس پر ہنسے تنقشہ اس پر فوجہ کرے 'علم د تحقیق اس سے شر مندہ ہوں اور فہم وذکاسینہ پیٹیں۔

اب تک جو کتابی اور مضامین مولانا مودودی کے خلاف آتے رہے ہیں ان كاذكر جانے ديجيئ آج ہم آپ كواس تازہ كتاب كى طرف توجہ د لانا چاہتے ہیں كہ جس کانام "شواہد تقدس" ہے اور جس کے مصنف ہمارے ہی دیوبدی مسب فکر کے ترجمان مولانا محد میاں صاحب ہیں 'اس کتاب کے سو ننیخ اس سال بطور انعام طلباء میں بھی تقسیم کئے گئے ہیں 'ہمیں اس پر شکایت ہے' آپ دل پر ہاتھ رکھ کرارشاد فرمائیں کہ کیاا پنی اولاد کو آپ کوئی ایسی غذااستعال کرنے کی اجازت دے سکتے ہیں کہ جس کے بارے میں آپ بین جانتے ہول کہ زہر ملی ہے یا صحت بخش'اگر آپ او لاد کو سڑی ہوئی مسموم چیزیں کھلانا ہر گزیسند نہیں کرتے تو کیا "طلبائے عزیز" آپ کی اور ہماری او لاد ہی کے درجے میں نہیں ہیں کہ ہم ان کو فکری غذا فراہم کرتے ہوئے اس ہے بالکل بے نیاز ہو جائیں کہ اس غذامیں زہر ب يا آب حيات 'جراهيم بين ياحياتين ''مثوابد تقدس "ايك نئ كتاب تهي 'آپ حفرات اگر کسی متند عالم کو پہلے د کھلا لیتے کہ اسے پڑھ لو' اور بتاؤ کہ یہ علم اور اخلاص اور دیانت کے معیار پر پوری اتر تی ہے یا نہیں ' توبیہ عمل آپ کی ذمہ دار انہ شان کے عین مطابق ہو تااور اللہ کے ہاں اس الزام سے نیج جاتے ہے۔ تم نے رسول الله علی کے مہمانوں کو اینے جگر گوشوں کو ایک ایس چیز دی جوان کے ذہنوں میں بگاڑ 'ان کے اخلاق میں سمجی 'ان کے فکری زادیوں میں گرادث ادر ان کے علمی معیار میں پستی پیدا کرنےوالی تھی مناچیز خادم کے الفاظ سخت ہیں گر آپ مشتعل ہونے کے بجائے ٹھنڈے دل ہے ان وضاحتوں کو ملاحظہ فرمالیر 'جو اس کفش بر دار نے "شواہد تقدس" کی تنقید میں پوری ذمہ داری ادر علمی نوار کے ساتھ

پیش کی ہیں'اس کے بعد بھی اگر آپ کا دیانتدارانہ فیصلہ یمی ہو کہ نالائق عامر پخواس کر تاہے توبے شک ہم سزاکے مستحق ہیں'صرف اتناضرور ملحوظ رکھ لیس کہ جس خالق و مالک کے حضور ہم سب کو بال بال کا حساب دیتا ہے اس نے بلااشتثاء ہر مومن کو بہ تھم دیاہے:

ياايها الذين آسنوا كونوا قواسين بالقسط شهدآء لله ولو على انفسكم اوالوالدين والاقربين. (الثماء ٣٥)

اے ایمان والو قائم رجو انساف پر گواہی دداللہ کی طرف سے اگرچہ نقصان جو تمہارا یا مال باپ کا یا قرامت والول کا۔ (ترجمہ چنخ الند)

اس کے بعد آگر حق کی گواہی دیے میں کسی صاحب ایمان کے زبان و قلم کو ذاتی و قاریا گروہی مفادیا کسی کا عنادیا محبت حرکت میں آنے سے روک دے ، توہم اسے رب ذی الجلال کا بیہ قول فیمل یاد دلائیں سے کہ ان السمع والبصر والفؤاد کیل اولئک کان عنه مسئولا۔

قریب ہے یارو روز محشر چھے گاکشتوں کاخون کیو کر جوچپ رہے گی زبان تحفر لہو پکارے گا آسٹیں کا

ہم ایمانداری کے ساتھ سیجھتے ہیں کہ یہ معاملہ صرف مودودی کی مخالفت و موافقت کا نہیں 'باتھ علم و شخیق کی آبروکا ہے' دین و تلفہ کی حرمت کا ہے' دیوبہدی کمت فکری علمی ساکھ اور نہ نامی کا ہے۔ ہم ہر گز نہیں سیجھتے کہ تنقید کے ذیل میں ہم نے جو پچھ لکھا ہے اس کا حرف حرف پھر کی کیر ہے' ہم ایک بہت ہی کم استعداد کے بہناعت طالب علم ہیں' آپ اساتذہ کے مقابلے میں ہماری حیثیت ہی کیا؟ مگر آپ کی جو توں کے طفیل دوبول علم دین کے ہمارے ہماری فہم کے مطابق احقاق حق اور ابطال باطل کی بیٹ میں پڑے ہیں' اور ہماری فہم کے مطابق احقاق حق اور ابطال باطل کی

ومدواری ہم پر بھی مالک نے والی ہے اس لئے جو پھی صحیح سمجھاہے حوالی قلم کردیا ہے اب بد فیصلہ آپ وی علم بدر موں کو کرناہے کہ کمان کماں ہم نے ٹھو کر کھائی ہے اور کمال کمال را و منتقیم پر چلے ہیں۔

پٹی نظر حد میں ہم مندرجہ ذیل اکارین کو نے ماتے ہیں ' جول کی یہ جوری اگر ہمارے قبل کا بھی ایک ہے جوری اگر ہم گردن جھکانے سے ہر گز کریز میں کریں گے۔ میں کریں گے۔

- (۱) تستميم البلند حفرت مولانا قاری محد طيب صاحب «مهتم دارالعلوم ديويمد"
  - (۲) حضرت مولانامفتی عتیق الرحمٰن صاحب
    - (r) عفرت مولانااوالحن على ميان ندوي
- ( ) حفرت مولانا حبيب الرحمن الاعظمي (محدث شهير)
  - (۵) حضرت مولانامنظور نعمانی
  - (1) معزت مولاناعبدالماحد دريليادي\_

ان میں سے کوئی ایسا نہیں ہے جسے "مودودی کا مرید" کہا جاسکے ان میں
، ہمن تو مولانا مورددی سے اختلاف کے لئے معروف ہیں ان کے بے حد
ان دلت کا لحاظ رکھتے ہوئے ہم لمس اتن تمناکریں گے ، کہ ایک نظر وہ پوری عث ان ال لیں اور پھریہ فیصلہ دیں کہ "شواہد نقدس" کو علم و تحقیق اور خلوص فکر یا ال لیں اور پھریہ فیصلہ دیں کہ "شواہد نقدس" کو علم و تحقیق اور خلوص فکر یا امتہار سے ایک رسواکن تھنیف قرار دینے میں ہم نے انصاف کیا ہے ؟ یا امار سے احتراضات غلط ہیں ؟۔

ہم نے کو حش کی ہے کہ کوئی بھی اہم دعویٰ بلاسندنہ کریں اور علائے حق او آیام او شادات کو ہم نے ایسے حوالوں سے ساتھ پیش کیا ہے کہ جو ضرورت ممر بر آسانی اصل سے ملاکر دیکھ لے، سے بھی ہم نے ملحوظ رکھا ہے کہ علمی آوالوں کو صرف ان علاء کے وائزے تک محدود ریکھیں 'جن کو آگامہ میں "ویوبد" بھی لائن استاد سمجھتے ہیں اور نہ بہت سا فیتی مواد دنیائے "مهر" و"

عرب" کے عصری علاء کی تصانیف میں بھی ہمارے دیوبد کی علاء کے لئے اس
موجود تھا انکین اے ای لئے نظر انداز کردیا کہ ہمارے دیوبد کی علاء کے لئے اس
کالائق اعتنا ہوتا مشتبہ ہے اہمارے بیمال علم و تحقیق کے معاملہ میں بھی تقلید کی
مزاح برایہ تقویت حاصل کرتا جارہا ہے اور ہم محکم حقائق کو بھی محدود کروہی
عینک سے دیکھنے گئے ہیں اس کا نتیجہ ایک شدید اور مریض علمی تعصب اور شک
نظری کے سواکیا ہوسکتا ہے ؟ پہلے یہ بات نہیں تھی 'جب ہم اپنے مرحوم
بزرگوں کی تحریریں پڑھتے ہیں تو جرت ہوتی ہے کہ ان میں کتا حقیقت پندانہ
توسع تھا کتا صبطود تحل تھا کتا جذبہ انصاف تھا مگر آج کتی شدت و عصبیت ہے
کوسے تعا کتا صبطود تحل تھا کتنا جذبہ انصاف تھا مگر آج کتی شدت و عصبیت ہے
کوسے تعا کتا صبطود تحل تھا کتنا جذبہ انصاف تھا مگر آج کتی شدت و عصبیت ہے
کوسے تعا کتا صبطور گلت بہندی ہے 'کتی گرم مزاجی اور مغلوب الغضی

صوفی نے ہم پہ کفر کا فتویٰ لگادیا سکرٹ جلارہے تھے چراغ مزارے

ا تناگشیاشعراس سنجیدہ معروضے میں ناگوار تو ضرور گذرے گا، گراس گھٹیا شعرنے تفنن کے پروے میں وہ کچھ کمہ دیاہے جو شاید پوری نظم بھی نہ کمہ سکتی۔ یہ شارہ '' دارالعلوم''کی مجلس شور کی کے تمام ممبروں اور '' دارالعلوم'' کے تمام استاد دں کو بھیجا جارہاہے تاکہ نہ دکھے پانے کا عذر باتی نہ رہے۔

### اس شارے میں ہمارے مصادر ومآخذ

ہم نے کو مشش کی ہے کہ کوئی دعویٰ بے دلیل نہ کریں 'اور حوالوں کے لئے بھی ہم نے وہی کتابیں منتخب کی ہیں جن کا ہمارے دیوبیدی حلقوں میں اعتبار ہے اور عموماً وہ '' دار العلوم " کے کتب خانے میں موجود ہیں 'یمال بس وہ کتابیں ذکر کی جارہی ہیں جن سے جائزے کے اس حصہ اول میں فائدہ اٹھایاہے 'ہر ایک

|               | ا، مانے صرف وہ صفحہ لکھ دیا گیا ہے جمال پہلی بار اس کتاب کا حوالہ آیا ہے |                                     |                                |  |  |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------|--|--|
| ، ان کی       | استفادہ کیا ہے                                                           | نے والا ہے) جن کمایوں سے            |                                |  |  |
|               |                                                                          |                                     | ا به ساد ہیں پیش کی جائے       |  |  |
| صغح           | سالوفات                                                                  | نام مصنف                            | ابر شار نام <b>کتاب</b>        |  |  |
| 14            | وعيياه                                                                   | اشيه شاه ميدالعزيز محدث وبلوي       | ا تخدا ناعشر به (عرق علق ع     |  |  |
|               |                                                                          |                                     | محت الدين الخطيب)              |  |  |
| tt            | لاعلام                                                                   | حضرت شادول الله                     | r ازال <sub>ت</sub> الخاء      |  |  |
| rt.           | eray                                                                     | امام حاري (اد عبدالله محدين استعيل) | ۳ منجع طاری شریف               |  |  |
| 74            | الأعيو                                                                   | الم مسلم (ن الحجل القثيرى)          | » صحح مسل <sub>م</sub> شریف    |  |  |
|               | 44 P                                                                     | يخ ولى الدين فطيب"                  | ٥ مڪنوة ثريف                   |  |  |
| r4            | وعياه                                                                    | ادعين محدن عينى ترندن               | ۲ تنگریف                       |  |  |
| <b>17</b> ,67 | وعتاه                                                                    | شاب الدين سيد محمود لآلوي           | ٤ تغيرروح المعاني              |  |  |
| r∠            | والإد                                                                    | قامنى محمد ثناء الله العشاني"       | ۸ تغیرمظیری                    |  |  |
|               |                                                                          | درة كف جلال الدين م الشيع )         | ٩ جلالين شريف (ازهر وتاس       |  |  |
| 24            | "الث                                                                     | محرين احمه محلى الشافئ              | از کمف تاوالناس                |  |  |
| ۳۸            | 4 آااه                                                                   | شخ سليمان <sub>ا</sub> لحمل"        | ١٠ حادية الحمل على الجلالين    |  |  |
| <b>F</b> A    | معلوم نہیں -                                                             | چنا جرانسادی                        | اا حادية العدادي على الجلالين  |  |  |
| 2"9           | ٠٠٠                                                                      | المامان جري اللجرئ                  | ۱۲ تغییرانن ج <sub>ر</sub> م   |  |  |
| <b>74</b>     | الله                                                                     | مانظ جايل الدين سيوطئ               | ١٣ الاقتان في علوم القرآن      |  |  |
| <b>F</b> 4    | ٥١٢٣٥                                                                    | سولانا عبدالحق حقاتي دبلوي          | ۱۴ تغييرحثاني                  |  |  |
| ۴.            | ۳۲۳ ام                                                                   | تحيم الامت مولا ناشرف عل            | ١٥ تغيربيان القرآن             |  |  |
|               | ڪا۾                                                                      | اً حافظ ممادالد من المن كثيرٌ       | ١٦ - نومِ المغياس تغيرلنن عهام |  |  |
|               | 1                                                                        | · · · · · ·                         | (الدرالمنثور كما               |  |  |

| ۴۲          | #42M              | تغيير لنن كثير حاذة ممادالدين لن كثير                        | 14        |
|-------------|-------------------|--------------------------------------------------------------|-----------|
| اس          | ي ۲۰۲۱م           | تغيير فتح البيان علامه صديق بن حسن المتوجى البخار            | IA        |
| ۳r          | رازاره            | تنسير بمير المام فخرالدين داذي                               | 19        |
| ۴r          | <u>-101</u>       | تغييران المسود علامدلن المسود                                | r•        |
| ۳r          | 2401              | تغير خاذن علامه خاذن (علاة الدين على بن ميّه)                | FI        |
| 77          | كار) و110         | تغيير فتح القديم محمدن على ن محدال وكاني" (مياحب بُثل الاه   | rr        |
| ۳r          | الاعق             | تغيير پيغاوى تامن نامرالدين بيغاوي                           | rr        |
| ء) ذعوجاوید | الغدامواة بلءاحيا | نى ظلال القرآن سيد قطب شمية (ولا تقولوالمن يعمل في سيل       | rr        |
| ٣٣          | وهده              | تغيرجا يمالييان سيخ معين الدين انشيخ مغى الدين               | rs        |
| ۴۳          | ن الم             | اسد الغلبه في معرلة الصحلة الن الاثير (الوالحن على)          | rı        |
| ~ ~         | 244               | الاستيعاب في معرفة الأمحاب العافظ الن عبد البر (الوعم)       | 72        |
| ٣٣          | 0101              | الاصابه في تمييز السحلة مافع الن حجر عسقلاني السحلة          | ra        |
|             | ەن.               | شرح الزرقاني على الموابب اللدمية فللشخ محمان عبدالباتي الزرة | r4        |
| **          | إه                | (ماحب الزر قاني على الموطا) ٢٣                               |           |
|             |                   | الثقلي من منهاج الاعتدال(وبو فخفر"منهاج السند"_              | ۳.        |
|             | <u> 478</u>       | التقر والحافظ أوعبدالله الذهبي متونى وميريه كالم الن عمية    |           |
| ۲۳          | والمااح           | تغيير موضح القرآن شاه عبدالقادر محدث دبلوتي                  | ۳í        |
| ۵۰          | وهدِم             | صمة القارى شرح البخارى الأصى بدرالدين ميني حنق               | r         |
| ٥١          | agor              | تذيب المتبذيب مانغ لن حجر عسقلاني <sup>*</sup>               | ٣٣        |
| ٥٣          | عسااه             | تغيررون البيان شخاسمعيل همى البردسوي                         | <b>""</b> |
| 61          | فكام              | انساب الاشراف بلاذرى (احمد من يجي من جلد البغداديّ)          | ro        |
| 44          | معلوم نهيس        | امعج السير مولانالوالبركات عبدالرؤف دانالوري                 | ř٦        |
| 44          | الا اله           | خلفائد راشدين امام لل سنت مولانا عبدالفكور فاردتي            | ۲۷        |

|      |                   | ببرسه المعطلى سمولانا محدادد ليمس كاندحلوي               | r A        |
|------|-------------------|----------------------------------------------------------|------------|
| ۷۸   |                   | (ماحب التعلين المسج على مكنوة المعاج)                    |            |
| 44   | نافر) ۱۳۳ (۵      | ا ١٠١١ مارى شرح البغارى قسلاني ( فيخ شهب الدين احمة      |            |
| 1+0  | a 1 0 0           | الله كام السلطانية المام باوردي (ايدا لحن على عن عمر)    | •          |
| 1+4  | وعاه              | موطانام الك المروار الجروالم الك                         | r i        |
|      | -39F              | الرياض العرة في منا تب العفرة محت الملمري                | **         |
|      |                   | ۶ ر فالكري (سن د فات معلوم نه بوسكا)                     | rı         |
| L+A  | الماام            | ان اللقلق (ممر ملى تن لمبالميا) تاديخ بيدائش             |            |
| 1+4  | ١٣٣٢              | العارول مولانا فحباق                                     | rr         |
| m    | 010r              | للرب المعهديب مانفائن حجر عسقلاني                        | P #        |
| 110  | 04 m              | ١٨٠ ان الا متدال ما فقاذ بيّ (أو عبد الله محد بن عثان)   | r +        |
| 114  | وهده              | الانا ۽ شرح المعداية قاضي بدوالدين عيني حنق              | ř.         |
| PU   | م الم             | ا بالمعطاه والمعرد كين او عبدالرحل احمدالتساكي "         | r A        |
| 114  | س <u>ن سا</u> اه  | الربغي العمل مولايلا الحسات محمه عبدالحي للعنوي          | F. C       |
| 11 4 | الع               | ، ، بالراوي شرح تقريب الوادي جلال الدين سيوطئ            | •          |
|      |                   | لله الهالي محتر الجرجاني مختر الجرجاني :سيد الشريف       | нt         |
| 112  | ٣٠٠١              | الحربال فن م ١٦٨ هـ) مولانا عبدا مي للعنوي               |            |
| ( ,  | زيزا بخاريم • سرڪ | الله الا مر ارشر حاصول المز دوي ( مشف الاسر ار: عبد الع  | *          |
| HΔ   | <u>*</u> "^•      | الما هم ان مهدالكريم المزروي مثق                         |            |
| 1    |                   | ١٠ ياان م ماكر ( تعالمبذب تهذيب و هيچ هيچ                | * 1        |
| IIA  | 2061              | م ۹ الغادر آاندی بایوالقاسم علی بن الحسن این عساکر شافعی |            |
| 114  | والق              | فهاه ا) ( مر ح مال الآور) حدين محداد جعفر الطحادي        | m ł        |
|      |                   | المواء الهمده في زام المعلى (مع العليقات)                | <b>#</b> 4 |

|      | ما وسابق   | مولا ناليوالحسنات عبدالمحي ككعنوي                               |              |
|------|------------|-----------------------------------------------------------------|--------------|
| iri  | الامع      | فق لقدر (شرح البداي) في كمال الدين الن البهام حق                | - <b>۵</b> 4 |
| irr  | وساء       | طبري ( تاريخ الا مم الملوك) لا جعفر محمد من جرير الطهري "       | ٥۷           |
| irr  | هاس.       | وطبقات المن سعلاً محمد بن سعله                                  | -64          |
|      |            | كشف الاستار . هاشيه درالخيار .                                  | ۵٩           |
| Irr  | <u>*!*</u> | در مخار علاءالدین الحصیفی حنی (محمه نظام الدین کیرانوی)         |              |
| irm  | الصعو      | مندامام احمدين صبل أوعبدالله الماحدين صبل                       | ٧.           |
| irm  | ۵۵۸ھ       | العنابية شرح البدابياته محدومن احمد العيني                      | 41           |
| ITM  | 200        | المسوط تلمس الائمة مرعسي خثق                                    | 11           |
|      |            | مقدمه این صلاح تقی الدین من صلاح الدین                          | 45           |
| 1771 | eter       | عبدالرحن المشمر ذورئ                                            |              |
|      |            | عقو واللآلى فى الاحاديث المسلسلة والعوالي                       | ۳۳           |
| ırr  | AFF        | مش الدين محمه جزريٌ                                             |              |
| IPF. | 2515       | التغاليه في علم الرواية المحدث الوبحر الخطيب فغدادي             | 10           |
| 1mm  | ٢٢ع        | نصب الرابي لا ماديث الهدابي مال الدين الريايين                  | 11           |
|      |            | غات:                                                            | حكتب         |
|      | ن الليال _ | . مجم الوسط - لسان العرب - معباح اللغات - القاموس الجديد - ميال | المثجد       |

### س نے میرے چند تنکوں کو جلانے کے لئے برق کی زو نیس گلتال کا گلتال رکھ دیا

"خلافت وملوکیت" کے رومیں لکھی ہوئی مولانا محمد میاں صاحب کی کتاب

شواهد نقدس کابھر پور جائزہ

# معركه نوروظلمت

مولانالدالاعلیٰ مودودی کی معرکۃ الآراء کتاب "خلافت وملوکیت" کے رد میں لکھی ہوئی مولانا محمد میاں صاحب کی تصنیف جلیل "شواھد تقدس" ہمارے سامنے ہے اس سے قبل کہ اس کے مندر جات پر ہم گفتگو کریں مناسب معلوم ۱۶ تاہے کہ مولانا موصوف کا مختصر ساتعادف پیش خدمت کردیں۔

آپ "بھیت علائے ہند" کے ممتاز عما کدین میں سے ہیں اور "وارالعلوم ا ہم، ند" کی مجلس شوریٰ کے ممبر بھی 'علاوہ ازیں متعدد کتابوں کے مصنف ہیں اور "مدرسہ امینیہ وہلی "میں چیخ الحدیث اور صدر مفتی ہونے کا اعزاز بھی آپ کو ماسل ہے۔

ان نمایاں اوصاف کو دیکھتے ہوئے ہاری نیہ توقع ہے کل نہیں تھی کہ مولانا مودودی سے جو بھی اختلاف آپ کو ہوگا اسے سنجیدہ اور باو قار علماء کی طرح حوالہ قلم فرمائیں گے 'اندازِ گفتگو شائستہ ہوگا' دلائل محققانہ ہوں گے ' لیج میں شرافت و نجاب کی جھلک ہوگی ایمان و دیانت کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑیں گے اور بغض و تعصب کے مظاہر وں ہے ایے قلم کو بچائے رسمیس مجے۔ کیکن ہمیں بہت افسوس ہے کہ ان کی کتاب کے مطالعے نے اس توقع کو كمسرب بتيجه البت كرديا اور جمنے ولى كرب كے ساتھ محسوس كياكم ال كى اس كتاب نے دين بيز ار حلقوں كے لئے علاء ہے سوء ظن كاايك تازہ موقعہ فراہم کر دیاہے ' یہ کتاب اپنے اسلوب تحریر کے لحاظ سے بازاری نوع کی ہے 'علم و تحقیق' کے اعتبار ہے اس میں طفلانہ کج محتمیوں اور صر یح جمالتوں کے سوا پچھے نہیں ہے' اب و لیج کا جمال تک تعلق ہے مولانانے قلم کی آبرد سے وہ بر تاؤکیا ہے جو آوارہ لوگ دوسروں کی بہو میٹیوں ہے کرتے ہیں' فہم و درایت اور فراست و تفقہ کی مٹی اس کتاب میں اس طرح پلید کی گئی ہے کہ وجدان کو مثلی ہونے لگتی ہے۔ بے ایمانی اور علمی ید دیا نتی کے ایسے ایسے نمونے اس میں ہیں کہ شاید ہی کسی اہل علم کے بیال ان کے نظائر مل سکیں ،جس ذہنی سطح پریہ کتاب لکھی گئی ہےوہ کم د بیش اس مخف کی ذہنی سطح کے مماثل ہے جس نے منھ بھاڑ کر کما تھا کہ ''ابو حنیفہ ٌ کو فقظ تین حدیثیں آتی تھیں اور وہ بھی انہیں ایک تجام سے ملی تھیں "استدلال کے سلسلے میں مولانا متعدد جگہ تقریباً وہی کمال دکھائے ہیں' جو ابھی کچھ روز ہوئے روس کے ایک "فقید" نے یہ کمہ کرد کھایا تھا کہ جارے خلاباز خلاؤل میں محوم آئے وہاں انہیں خدانہیں ملا۔

قار ئین '' ججلی'' جانے ہیں کہ کسی پربے دلیل الزام لگانالور مہم قدح کرنا ہماری عادت نہیں'ان سطور میں جو الزامات ہم مولانا پر لگار ہے ہیں ان میں سے ایک ایک کا ثبوت آگر ہم نہ پیش کریں تو ہر سز اہمیں منظور'ایسا ثبوت جے نقل و عقل کی سخت سے سخت کموٹی پر پر کھنے کی اجاذت ہماری طرف سے عام ہے 'جو حفر ات مولانا مودودی یاان کی کتاب 'خلافت و ملو کیت ' سے اتفاق نہیں رکھنے ' ان سے ہماری گذارش ہے کہ وہ ہمارے جائزے کو شھنڈے دل و دماغ سے پڑھیں اور انصاف کریں کہ جو نہج واسلوب مولانا محمد میاں طال عمرہ ' نے جرح و تدح کا اختیار کیا ہے 'وہ کس حد تک اس قابل ہے کہ کوئی متین و شریف آدمی اس کی شحسین کر سکے 'یاکوئی صاحب علم اور صاحب ایمان اسے پہندیدہ تو کیا 'گوار اہی قرار دے سکے۔

### مولاناعبدالماجددريابادى:

آمے ہوھنے سے پہلے ہم این بہت ہی محترم بدرگ مولانا عبدالماجد دریادی کا تذکرہ ضرور کریں گے 'کیونکہ انہوں نے اینے اخبار میں ''شواہد تقترس "كا تعارف كراياب مولانا مدوح سے راتم الحروف كوايك خاص فتم كا روحانی و قلبی تعلق اس لئے بھی ہے کہ وہ حکیم الامة مولانااشر ف علی تھانو گ کے اراد تمندوں میں سے ہیں 'اور راقم الحروف حضرت تھانوی کو متعدد اعتبار ہے این دور کابہت بردامر و مسلمان تصور کرتاہے اس تعلق خاطر ہے ہث کر مولانا دریابادی کاعلم و فضل جائے خود ایک عظیم سبب ہے ان کی عظمت و عقیدت کے ال پر نقش ہوجانے کا مگر موصوف کی بیش بہا تحریروں کومسلسل پڑھتے رہے کے بعد ایک عجیب و غریب احساس مہارے اندر جاگزیں ہو چکاہے کہ ان کی دو لمنمیتیں ہیں'ایک نمایت وجیہ' طرار'بالغ نظر' بیدار مغز' ذی علم وذی فهم اور ۱۱ سری بہت معصوم 'سادہ لوح' مر نجامر بج' سہولت پیند، بے پروالور جذباتی 'میہ ١٠١٥ فخصيتين تممي تمهي خلط ملط موجاتي بين اور تممي تمهي بالكل الك الك نظر آتي اں ان کی حیثیت کچھ الیں ہے جیسے ایک ہی کام کی دوشفٹوں میں کام کرنے والے وومهد الكانيه آدى\_ "شواہد تقدس" کا تعارف جب ہم نے پڑھا تو ہمیں اندازہ ہوا کہ اس میں دونوں شخصیتوں کی جھلکیاں موجود ہیں' ہمار امطلب سجھنے کے لئے تعارف کے چند فقرے پڑھئے:

..... "محمد میال صاحب اس ردایتی ٹائپ کے مولوی نمیں مودودی صاحب ہی کی طرح کے "ماڈرن" فتم کے الل قلم ہیں' اس لئے اب کے اکھاڑے ہیں جوڑ برابر کا ہے'۔ (مدت جدید ۱۹ جون اے)

یہ فقرے صرح طور پر مؤخر الذکر شخصیت کی نمائندگی کررہے ہیں ،
کیونکہ کسی بھی ثقہ اور متین اہل علم سے یہ نوقع نہیں کی جاستی کہ وہ ایک سنجیدہ علمی بحث کاذکر اس کھلنڈرے انداز میں کرے گائنہ کسی بالغ نظر اور ذی بھیر ت ادیب و عالم سے یہ امید کی جاسمتی ہے کہ وہ مولانا مودود کی اور مولانا محمد میال صاحب کو کسی بھی اعتبارے ''برابر کی جوڑی'' قرار دے گایہ نہ کم دہیں ایسانی ہے جسے شاہ دلی اللہ اور صوئی نذیر احمد کو یا ہام غزالی '' اور ڈاکٹر غلام جیلانی برق کو 'ایک بی وزان دے دیا جائے 'اس لئے ہم نے الن فقروں کے آئینے میں مولانا ممدول کی دوسر کی شخصیت کا جلوہ دیکھا'لیکن ایک لور فقرے نے ہمیں یہ حسن ظن دیا کہ بہلی شخصیت بھی اس '' تعارف' سے دور نہیں گئی ہے 'وہ فقرہ یہ ہے :

'کتاب مغز و روح سے قطع نظر این اسلوب انشااور آند از میان کے لحاظ سے بھی پڑھنے کے لائق ہے۔''(حوالہ نہ کور)

اس فقرے سے ظاہر ہورہا تھا کہ ایک ذمہ دار آدمی کی طرح مولانا نے کتاب کوکانی غور سے پڑھنے کے بعد تعادف سپر د قلم فرمایا ہے 'چنانچہ ''کتاب ''کو ہاتھ میں لیتے ہوئے ہمارا قلب اشتیاق سے پُر تھا کہ اب ایک عمدہ چز پڑھنے جارہ ہیں ہماری حبرت اور افسوس کی کوئی انتنانہ رہی جب پڑھنے کے بعد ہم اس متیج پربادل ناخواستہ پنچ کہ مولانا موصوف کے ذکورہ فقرے میں بھی

ان کی دوسری ہی شخصیت کار فرماہ اور مہلی شخصیت کمیں دور جاسوئی ہے 'یہ اس کے کہ اس کتاب کو پڑھنے والا خواہ مولانا مودودی کا کتنا ہی مخالف ہولیکن آگروہ تھوڑا سا غدان سخن رکھتا ہے تو اسے اس کتاب میں ورق ورق پر جمالت 'سفاہت 'بد دیا نتی اور کینہ توزی کے ایسے ایسے نمو نے بلا کسی بختس کے مل جائیں گے جو لا محالہ اس کی طبیعت کوبہ مز اکر دیں گے 'اور وہ لاز آس ذہنی کرب میں گر فقار ہوگا کہ ''شواہد تقدس'' کا مصنف نہ اچھی اردوجا فتا ہے 'نہ عربی میں اسے دسترس حاصل ہے 'نہ حث و نظر کے مبادی الحجی اردوجا فتا ہے 'نہ عربی میں اسے دسترس حاصل ہے 'نہ حث و نظر کے مبادی سے دہ داقت ہے 'نہ اس نے پچھی اسے دہ وہ داقت ہے 'نہ اس نے کھی اسے دمترس حاصل ہے 'نہ حث و فقر کے مبادی سے ہے دہ داقت ہے 'نہ اس نے پچھی اسے دہ وہ داقت ہے 'نہ اس نے پچھی کر نہیں کہ جو پچھ میں لکھ رہا ہوں اس کے مضمرات کیا ہیں ؟۔

خداہم پر رحم کرے .... ہم نے مولانا محد میاں صاحب پر بہت سے الزامات لگادیے ... گر آپ دراصبر اور توجہ سے ہمارے جائزے کو پورابڑھ لیں گے تو خواہ آپ مولانا مودودی کے مخالف اور مولانا محد میاں کے جگری دوست ہی کیوں نہ ہوں' انشاء اللہ ثم انشاء اللہ آپ کو تسلیم کرنا ہوگا کہ ہمارے ایک ایک الزام کی عمارت ولائل قاہرہ اور براجین قاطعہ کی بدیادوں پر کھڑی ہے' ہم اپن تائید و تصدیق میں ایسے علماء سلف و خلف کے حوالے لائیں گے جن کی ثقابت و عظمت کا انکار ملت مسلمہ کا کوئی بھی دین حلقہ نہیں کرسکتا۔

# اہلِ علم ہے گذارش:

ملک اور بیر ون ملک کے تمام علماء سے جن میں مولانا دریابادی بھی یقینا "مامل ہیں ہم بہت ہی عاجزی ادب اور لجاجت کے ساتھ گذارش کرتے ہیں کہ زبان و بیان "تحقیق واستد لال اور فکر ورائے کی جو غلطیاں ہم" شوا ہد تقدس" میں الممانے جارہے ہیں اگر ہماری نشاندہی ذرا بھی غلط ہو ایا کمیں بھی ہم نے کوئی والہ غلط دیا ہو ایا کسی عربی عبارت کا ترجمہ غلط کیا ہو ایا کسی قتم کی جانبداری اور تعصب سے ملوث ہوئے ہوں تو آپ کو علم و شخیق کی آمر د کاداسطہ اور حق پہندی و عصب سے ملوث ہوئے ہوں تو آپ کو علم و عدل عمشری کی قتم ہمیں ضرور متنبہ فرمائیں 'ہم آپ کی تنبیہ و تضیح کو بصد شکریہ " نجلی" میں چھاچیں مے اور احسان مندر ہیں مے کہ آپ نے ہماری کو تاہیوں سے ہمیں آگاہ کیا۔

#### هاراموقف:

سب جانے ہیں کہ موانا مودودی ہے ہمیں عقیدت ہے 'ہم براہر ان کا
دفاع کرتے رہے ہیں'لیکن آج کی محبت ہیں ہارا موقف نیے نہیں ہے کہ
موصوف کی کتاب "خلافت و الموکیت " کے تمام مندر جات کی تائید کریں اور
اس پر معر ہوں کہ ان کی ہر ہر سطر لیج 'اسلوب اور مفہوم و مطالب کے لحاظ ہے
بوراغ ہے 'بلحہ ہماراموقف ہے کہ جو کچھ مولانا محمد میاں نے "شواہد تقدیں"
میں لکھا ہے اسے علم و تقد اور زبالا وادب اور کلام و منطق اور عقائد وافکار کے
پہلوؤں ہے پر کھیں اور ہے داضح کریں کہ حمث واختلاف کا جو نمونہ جیشیت مجموئی
ہملوؤں ہے پر کھیں اور ہے داشح کریں کہ حمث واختلاف کا جو نمونہ جیشیت مجموئی
"کافیہ" اور "قدوری" پڑھنے والے کسی طالب علم کی طرف بھی اس کا اختساب
شر مناک ہے 'چہ جائے کہ ایک شخ الحدیث اور صدر مفتی کی طرف نیے وضاحت
شر مناک ہے 'چہ جائے کہ ایک شخ الحدیث اور صدر مفتی کی طرف نیے وضاحت
محروف اسالیب
کے ذریعے اور متعنی علیہ علاء واساطین کی شماد توں کے ساتھ کریں گے۔
واللہ المعین و ہوالمستعان۔

## مولانادريابادي ججين جائين:

ید حقیقت مخاج بیان نمیں کہ مولانا دریابادی ان لوگوں میں جی جو مولانا مودودی کے عقیدت مند نمیں سمجھ جاتے 'بلعہ و قافو قاان کی طرف سے مخالفت واعتراض بی کا ظهور ہو تار ہتاہے 'یہ ''شوام نقدس 'کامنذ کرہ'' تعارف'' بھی اس کی ایک نظیرہے الیکن اس کے باوجود ہم تیار ہیں کہ چیش نظر حث میں وہ بھی اس کی ایک نظیرہے الیکن اس کے باوجود ہم تیار ہیں کہ کمال تک ہم نے مولانا محمد میال کے ساتھ بالنصائی کی ہے اور کمال ہم سے علم و منطق یا عقبل و منطق کی کوئی خطا سر زو ہوئی ہے ہمیں ان کے مزاج سعید سے امید ہے کہ قوی دلائل و شواہد سامنے آجانے کے بعد وہ اپنے کو اس پر مجبور پائیں ہے کہ جی کی کرسی پر اپنی اول الذکر شخصیت کو بھائیں 'اور دوسری شخصیت سے کہ دیں کہ تم تموڑی ویر آرام کر لو 'ہاں ایک شرط ضرور ہے ان کی عدالت آخری عدالت نہ ہوگی بعد فریقین کو ایل کا حق ہوگا اور اپیل ہوگی مولانا ابوالحن علی ندوی کی بارگاہ میں کہ گری علمی بھیر سے رکھنے کے علاوہ زبان عربی کے وہ شرہ وہ آفاق عالم بارگاہ میں کہ گری علمی بھیر سے رکھنے کے علاوہ زبان عربی کے وہ شرہ وہ آفاق عالم بیں اور مولانا مودود ی سے لوہا لینے جلے ہیں۔ بیر گوار نے جو بیٹے ہیں اور مولانا مودود ی سے لوہا لینے جلے ہیں۔ برگوار نے جو بیٹے این الذکر مولانا مودود ی سے لوہا لینے جلے ہیں۔ برگوار نے جو بیٹے این اور مولانا مودود ی سے لوہا لینے جلے ہیں۔

#### حرف آغاذ:

کسی کتاب کے مندر جات پر تفصیلی نقدے پہلے اگریہ سراغ لگالیا جائے کہ مصنف کے علم 'عقل ' دیانت اور شرافت کا حدود اربعہ کیا ہے ؟ تو شاید اس کے علم کلام کی روح تک پنچنا اور اس کے فر مودات کی حقیقی سطح کا اندازہ کرنازیاوہ آسان ہو جائے 'اس لئے ہم تمام مباحث پر علی التر تیب تفتگو کرنے ہے قبل کی خدمت انجام دیں گے۔

#### تنابز بالألقاب:

قرآن كى "سورة الحجرات" من الله تعالى المرايمان كو تعليم ديتا هيكه: ولا تلمزوا انفسكم ولا تنابزوا بالالقاب بئس الاسم الفسوق بعد الايمان ومن لم يتب فاولٰتک هم الظلمون-(آيت١١)

اور عیب نه لگاؤ ایک دوسرے کو اور نام نه ڈالو چڑانے کو ایک دوسرے کے اور جو کوئی دوسرے کے اور جو کوئی تو بنہ کرنے تو ہی ہیں بے انساف۔ (ترجمہ حضرت شیخ المند)

یہ امید شیس کی جاسکتی کہ مولانا محمہ میال کے مطابعے سے "سور الحجرات" نہ گذری ہو'ان کی کتاب میں ایک جگہ اسی "سور ق"کی ایک آیت کا ذکر آیا ہے اس لئے اغلب ہے کہ بوری سورت بھی انہول نے پڑھی ہوگی' یہ منقولہ آیت اتنی واضح ہے کہ تقییر کی حاجت ہی شیس' عیب لگانا در چڑانے کے لئے کوئی لقب چھا ثمنا عوام الناس کے لئے بھی مناسب شیس ہے چہ جائیکہ علماءِ دین کے لئے۔ اب "شواہد نقترس" کے گردیوش پرچھپا ہوایہ فقرہ ملاحظہ فرمایئے:

"مودووی صاحب کی شیعت" خلافت وملوکیت "کے آئینے میں "۔

ہر خاص وعام جانتا ہے کہ "شیعت" ایک اصطلاحی لفظہ، "شیعه" ایک خاص فرقے کو کہتے ہیں 'جب شیعہ اور سنی کے الفاظ ہولے جاتے ہیں تو ان کے محمیک لغوی معنی مراد نہیں لئے جاتے ' ببعہ ان کا اطلاق مسلمانوں کے دو معروف فر قوں پر ہو تا ہے 'ایک فرقہ وہ ہے جو چاروں خلفاء کو "خلفائے راشدین" مانتا ہے 'اس کانام "سی " ہے 'دو سر اوہ ہے جو صرف حضرت علی کو خلیفہ راشد مانتا ہے اور باقی خلفاء کا ہر حق ہونا اسلیم نہیں کر تا'اس کانام "شیعہ" ہے ' یہ بات بالکل سامنے کی ہے کہ جس طرح سنیوں میں ہے شارذ بلی فرقے اور گروہ ہیں اور پھر بھی سامنے کی ہے کہ جس طرح سنیوں میں ہے شارذ بلی فرقے اور گروہ ہیں اور پھر بھی سامنے کی ہے کہ جس طرح سنیوں میں اور پھر بھی ان سب پر لفظ "شیعہ "کا اطلاق ہو تا ہے متعدد فرقے اور گروہ ہیں اور پھر بھی ان سب پر لفظ "شیعہ "کا اطلاق ہو تا ہے 'اس کی وجہ اس کے سوانچھ نہیں کہ جس طرح خافاء کو ہر حق ماننا سنیوں میں قدر 'شترک ہے 'اس کی وجہ اس کے سوانچھ نہیں کہ جس طرح خافاء کو ہر حق ماننا سنیوں میں فدر شترک ہے۔ نائی طرح ہیں خلافت کی حد تک غاصب فدر شترک ہے 'اس طرح خافاء کو ہم سے کم خلافت کی حد تک غاصب فی انتا اور حضرت علی گر کے اس کی وجہ اس کے سوانچھ نمین خلفاء کو کم سے کم خلافت کی حد تک غاصب فینا اور حضرت علی گر کے استحقاق خلافت کو مقد م جانا شیعوں میں "قدر مشترک" ہے۔

یہ کوئی اہی بات نہیں تھی جو مختاج دلیل ہوتی عوام و خواص سب اس کا علم رکھتے ہیں 'پھر بھی ہم ایک ایسے رفع الشان بزرگ کا حوالہ چیں کریں گے جو ایٹ علم و تبحر کی لازوال شہرت کے ساتھ "شیعہ سنی "مسئلے کی خصوصی وا تفیت میں بھی طرۂ اقمیاز رکھتے ہیں 'یہ ہیں حضرت شاہ ولی اللّہ کے بیٹے حضرت شاہ عبدالعزیز محدث وہلوئ 'شیعت کے رواور تفصیلی تعارف میں آپ کی کتاب "تحفہ اثنا عشریہ "شرۂ آفاق ہے 'ہمارے سامنے اس وقت اس کادہ عربی لنخے ہے اللہ مین الخطیب نے اپنے حواثی ہے مزین کیا ہے 'تہذیب و تلخیص السید محمود شکری الآلوی کی ہے 'فارسی ہے عربی میں نتقل کرنے والے شخے حافظ غلام محمود شکری الآلوی کی ہے 'فارسی ہے عربی میں نتقل کرنے والے شخے حافظ غلام محمد من محمد کی اللہ مین من عمر الاسلی ہیں (کے 191ء)۔ شیعوں کے تمام فرقول کے محمد مناہ حالیہ فرقول کے محمد مقائد و مسالک پر محققانہ گفتگو کرنے کے بعد شاہ صاحب فرماتے ہیں :

اعلم ان القدرالمشترك في جميع فرق الشيعه المجمع عليه بينهم انما هوكون الاسير رضى الله تعالى امامًا بلا فصل وامامة الخلفاء الثلاثة باطلة ولا اصل لها-

سمجھ لوکہ وہ قدر مشترک جس بر تمام شیعہ فرقے متفق ہیں ہے۔ یہ ہے کہ "حضرت علیؓ امام بلا قصل ہیں "(یعنی رسول اللہؓ کے بعد حق خلافت وامامت انہی کا ہے) اور باتی شیوں خلفاء (او بحرؓ وعمرؓ وعثالؓ) کی خلافت وامامت بإطل و بے بنیاد ہے۔

اس محققانہ ارشاد نے یہ بات بالکل صاف کردی کہ ''شیعت' کا طعن فقط ایسے لوگوں کے حق میں قرین انصاف ہو سکتا ہے جو خلفائے ثلاثہ کے غاصب خلافت ہونے کا عقیدہ رکھتے ہوں 'یا کم سے کم اتنا تو مانتے ہی ہوں کہ رسول اللہ کے بعد سب سے افضل انسان اور خلافت و امارت کے سب سے زیادہ حق دار مضرت علیٰ ہیں نہ کہ او بحر صدیق ''۔

مولانا محرمیال نے اپنی گناب میں اگریہ ثامت کرنے کی کو مشش کی ہوتی کہ مولانا محرمیال نے اپنی گناب میں اگریہ ثامت کرنے کی کو مشش کی ہوتی کہ فصب کردہ خلافتیں گئے جیں تو بے شک گرد پوش کا منقولہ فقرہ تنابز بالالقاب کے زمرے سے خارج ہو کر ایک ہر محل طنز کے دائرے میں آجاتا 'لیکن اس کتاب میں ایسی کوئی مفتلو شیں ہے بلعہ مولانا نے محض یہ ثابت کرنا چاہا ہے کہ مودودی صاحب حضرت عنمان سے دشنی رکھتے ہیں۔

حضرت عثال ان مدخنی اور ان کی تو بین کا الزام ثابت کرنے میں مولانا نے علم و تفقہ اور بھیر ت و دیانت کی کیسی در گت بنائی ہے اے تو ہم آھے چل کر سامنے لائیں کے سال بطور تنول ہم تعلیم بی سے لیتے ہیں کہ واقعی مولانا مودودی نے حضرت عثال کی تو ہین کی ہو اتو کیا محض اس جرم پر انہیں دشیعت " ے متصف کیا جاسکتا ہے کیا مولانا محد میاں یاان کے کوئی اور حمایتی شیعوں کی کسی الیمی قشم کی نشاند ہی فرما سکتے ہیں جو حضر ت ابد بحر ؓ وعمر ؓ کو تواہیا ہی معظم مانتی ہو جيساسى حضرات مانع بين فقط حضرت عثمان كى بعض ياليسيول سے اسے اتفاق ند مواور ای بنیاد پر اس کا شار شیعول میں کیا جاتا ہو' ہم کتے ہیں ایس کسی قتم کاوجو د نہیں'اور جیساکہ ابھی منتے کیا جا چکا'شیعت کی بنیاد ہی جملہ خلفاء پر حضرت علیٰ کی افضلیت کا تصور ہے اور یہ عقیدہ ان کے جملہ عقائدوا نکار کے لئے بخم کی حیثیت ر کھتا ہے 'پھر مولانا محمد میال اور محترم جج در بادی انصاف فرمائیں کہ استیاست کی مجھبتی سوائے نتاہز بالالقاب اور عیب تراشی کے اور کس دائرے کی چیز ہے۔ حفرت مولانا محدمیال کے دل کا خار اگر کسی تلخ د کر خت القاب کے بغیر نکل ہی نهیں رہا تھا' تو وہ ممراہی' خباثت' شرارت' حمالت' بدباطنی جیسا کوئی لفظ زیب قرطاس کروییے "آخر کتاب کے اندر بھی تو یہ سارے ہی "اوصاف" انہول نے مولانا مودودی کو عطا کرویئے ہیں 'چھ کی تأمل تھا کہ گر دیوش پر بھی ایک عالمانہ گالی سج ہی جاتی عجیب بات ہے کہ مولانا دریابادی جیسے شائستہ شریں سخن اور حساس آدمی کو کتاب ہاتھ میں لیتے ہی اس کا حساس نہ ہوا' حالا نکہ وہ خود نہ اتهام تراثی کے عادی ہیں نہ تنایز بالالقاب کے 'اس کی توجیمہ اس کے سواکیا ہوگی کہ ان کی اول الذکر شخصیت اس موقع پر گمری نیند سوگی' اور فقط دوسری شخصیت نے اپنا یارے اداکیا۔

خیراے چھوڑ سے 'ہم آپ کود کھاتے ہیں کہ مولانا مودودی پرشیعت کا صری جھوٹا الزام نگانے والاخود اس میدان میں کمال کھڑ اے 'اور ہم آگر کیڑے ڈالنے پر اتریں تو مولانا محمد میال پر شیعیت کا الزام کمیں ذیادہ مضبوطی اور معقولیت کے ساتھ چیال کر سکتے ہیں۔

## مولانا محرمیان کی شیعیت:

ائی کتاب کے صفحہ ۲۲۴ پر انہوں نے لکھاہے:

"ظلیفة رائع سیدناعلی ن الی طالب رضی الله عند کے فضائل و مناقب آقاب نیم روز بین ابتحاع است آپ امام الا تغیاء بین سلوک و طریقت کے سلسلے زیادہ تر آپ بی سے والست بین سلوک و طریقت کے سلسلے زیادہ تر آپ بی سے والست بین آپ ان کے مرکز و منبع اور قطب الارشاد بین آپ مدینة العلم (سیدنا رحمة للعالمین مدینة العلم کے باب بین مدینة العلم (سیدنا رحمة للعالمین علیم کے باب بین مدینة العلم (سیدنا رحمة للعالمین علیم کے باب بین کاردار بھی لا نظیر و لا نانی طاقت بحر علیم ان نظیر و لا نانی طاقت بحر سے بالا صرف انعام خداد ندی "۔

ابل انصاف فیصلہ فرمائیں کہ یہ عبارت کیا نمایاں طور پریہ تاثر نہیں دے رہی ہے کہ اس کا لکھنے والا حضرت علی کو حضور کے بعد سب سے بہتر انسان سمجف ہے "کیااس میں حضرت علی کو باجماع امت امام الا تقیاء نہیں کما گیا ہے (حالا نکہ یہ سفید جھوٹ ہے) کیا" لا نظیر ولا ثانی "کی تحرار نے حضرت ابو بکڑیا عمر یا عثمان " کسی کے بھی استناء کی کوئی گنجائش باقی رہنے دی ہے 'پھر کوئی متحمل مزاج قاری اگر ابتد ائی سطور پڑھ کریہ تاویل کر بھی لیتا کہ اتنی لا محد دو تعریف شاید طریقت و تصوف کے مخصوص نقلۂ نظر سے کی گئی ہو' تو ''بحیثیت خلیفہ'' کے الفاظ لکھ کر اس تاویل کا بھی دروازہ مدکر دیا گیا'یہ الفاظ بتاتے ہیں کہ لکھنے والے کے نزدیک میدانِ خلافت میں بھی حضرت علیٰ جملہ خلفاء سے فائق دبر تر ہیں۔

اور کس چرایاکانام ہے شیعیت .....؟

واقعہ سے کہ اگر ہم چھبتی بازی پر اتر آئیں توان کی ند کورہ عبارت کی بنیاد پرانمیں "شیعہ" قرار دینا تئاہر بالالقاب کے زمرے کی چیز نہ ہوگا'لیکن ہم نہ تو او چھے ہیں ندبد دیانت اہمیں معلوم ہے کہ مولانا محد میال شیعہ نہیں ہیں اور یہ غلط قتم کی عبارت ان کے قلم سے تین وجوہ کی بناپر نکل گئے ہے 'ایک تواس لئے کر جذبات کی مغلوبیت میں وہ قلم پر قانور کھنے پر قادر نہیں ہیں 'جب انہیں جوش آئ ناب توان کا قلم اندھے کی لا تھی بن جاتا ہے' (اس کی بہت ی مثالیس آگے آئیں گی) دوسرے یہ کہ تصوف کی لائن ہے جھی انہیں تھوڑی ی دلچپی ہے گر بيدد كچپى ٹھوس علم ميں تبديل نہيں ہو كى'جب علم خام دنا قص ہو تو"نيم ملاخطر ؤ ایمان"والی مثل صادق آتی ہے "تیسرے یہ کہ دوسرے علوم پر بھی انہیں کوئی دسترس نهيں' چنانچه تصوف کی اصطلاحوں "امام الا تقیاء" اور "قطب الارشاد" کے ساتھ فقہاء کی اصطلاح "اجماع امت "کا ہوند لگانا ای عطائی بن کا متیجہ ہے " ہم نے جو او بر بریکٹ میں "سفید جھوٹ" لکھاوہ اس لئے لکھا ورنہ یہ ہمیں بھی معلوم ہے کہ طریقت و تصوف کی دنیامیں حضرت علیؓ کوالد بحرؓ وعمرؓ ہے کہیں اونجا مانا جاتا ہے' ''اجماع امت''کی اصطلاح اس موقع پر کوئی ایساعالم استعال کر ہی شیں سکتا تھا جے شعور ہو کہ کونسی اصطلاح کس فن کی ہے اور کمال دہ کیا معنی

بهر حال بيه تو مهم نے ايك" لطيفه" بيش كيا 'اصل سوال بيہ ہے كه كيا المل

علم اور سنجیدہ محققین کا طریقہ یمی ہے کہ عث کی ہم اللہ ہی تابد بالالقاب اور تمم اللہ ہی تابد بالالقاب اور تممت تراثی سے کی جائے کیا تہذیب و شائستگی اور ضبط و تحل نام کی کوئی چیز مودودی دسمن علاء کے پاس نہیں رہی ؟ کیا بید ارباب علم و فن" دیلی" کی ان طوا تفول سے بھی گئے گذرے ہو گئے جو ماضی میں اپنی تمیز و شائستگی کے لئے مشہوررہی ہیں والسفاہ۔

#### زیان واسلوب :

آ گے ہوئے سے پہلے یہ دیکھ لینا مناسب ہوگا کہ "شواہد تقدس" میں زبان کس قتم کی استعال کی گئی ہے' مولانا مودودی ہے اختلاف کا حق تسلیم' علماء ایک دوسرے سے اختلاف کرتے ہی ہیں الیکن اقتد اہل علم کابیہ طریقہ بھی شیس رہاکہ فکر داجتهاد کے اختلا فات کوالیم مخالفت کا در جہ دیدیں جو سر اسر بغض و عداوت پر منی ہواور فریق ٹانی کی تحقیر و تو ہین میں کوئی کسر نہ چھوڑیں آئیکن ہم دیکھتے ہیں کہ مولانا محدمیال نے شروع سے کیکر آخر تک مولانا مودودی کا نام اس انداز میں لیاہے جیسے وہ ایک بے حیثیت آدمی ہوں 'جیسے انہیں کسی بھی احترام واکرام کاحق حاصل نه ہو'"مولانا "كالفظ ايباءو اتفاكه أكر مولانا محد ميال اس سے "مودودي صاحب "کو متصف کردیتے تو قیامت آجاتی لیکن انہوں نے اس سے مکمل بر ہیز کیا ہے اور ہر جگہ صرف "مودودی صاحب" حوالہ قلم فرمایا ہے'اگر اس کے جواب میں ہم بھی اینے اس جائزے میں مولانا محد میال کے نام نامی سے لفظ "مولانا"كاك ليت تواسے زيادتي نہيں كها جاسكتا تھا تگر ہم الحمد بلندنہ تو خود ہيں ہيں نه تنگ نظرنه متكبر بین ندبد دماغ الهارے خاندان میں تمذیب و شائستگی كامعیار وہ نہیں ہے جے حضرت مولانا محد میال نے پیش فرمایا ہے، لنذا ہم ہر حال میں انسيس مولانا لكيس عي 'البته بارباران كانام جائزے ميں آنا ہے اس لئے ازراو اختصار کہیں کہیں صرف"میال صاحب"لکھ جائیں تواسے اراد و تو ہین پر محمول

نه شيجيے گا۔

# نمونه نمبرا : صغه نبره پر تحریه فرمایا گیا :

"معلوم الیاہو تاہے کہ کمی شیعہ مصنف کی کوئی کتاب آپ

ے (مولانا مودودی کے۔ "جُلی ") سامنے آگئ اس مصنف
نے اپنے وضع کردہ الزابات کے لئے جو حوالے دیئے ہوں
گے 'مودودی صاحب نے ان حوالوں کو منطبق کیا ادر یہ
پوری کتاب لکھ دی جو سیدنا حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے خلاف الزامات کادفتر ہے "۔ (شواہد نقدس)

یہ بحث تو آگے اپنے مقام پر ہوگی کہ حضرت عثان پر الزام تراخی کا جوا تہام میاں صاحب نے لگایا ہے وہ کتنا واہی ہے ' یساں صرف انداز کلام دیکھ لیجئے۔ "خلافت و ملوکیت " دہ کتاب ہے جس میں کوئی بات بغیر حوالے کے نہیں کی گئ ورق ورق تفصیلی حوالوں سے مزین ہے اور تمام حوالے اپنی ہی کتابوں کے ہیں جو اہل سنت علماء کے مائین متداول اور معروف ہیں 'اپنی کتاب کے سلسلے میں بھی اگر کوئی شخص وہ بات کمہ سکتا ہے جو میاں صاحب نے کئی ہے تواس کے علاوہ اور کیا سمجھا جائے کہ اس شخص کے نہ منھ پر آٹکھیں ہیں نہ دماغ میں مغز۔

## نمونه نمبر ۲:

"..... مودودی صاحب نه صرف خفا موجاتے ہیں باعد کمنا چاہیے ایسے چڑجاتے ہیں کہ ان کی متانت اور سنجیدگی بھی ختم ہوجاتی ہے 'انتایہ کہ طرزِ نگارش بھی سوقیانہ ہوجاتاہے۔ "ص ١٦

## نمونه نمبر ۱۳:

"اس گندم نمانی وجو فروشی کی اجازت نهیں دی جاسکتی"۔ ص ۱۸

یعنی مولانا مودودی دھو کے بازییں' دہ گا گب کو دکھاتے تو گیہوں ہیں گر بھیرو دیتے ہیں جو۔ نمون پر نمبر ہم:

"علاوہ ازیں مودودی صاحب کی شیعیت نواز ذہنیت نے تاریخی
واقعات کے بیان میں جو مجر مانہ کو تا ہی بلتہ خیانت کی ہے "من ۲۳
پوری کتاب میں مودودی کی "خیانت "کا آگر ایک بھی جُوت میاں صاحب
فراہم کر دیتے تو خیر صبر کر لیا جا تا کہ خائن کو خائن کما گیا مگر ان کی خیانت ثابت
کرنے کی چکانہ کو سش میں خود میاں صاحب نے کتنی خیا نیتیں اور تما قیتیں کی ہیں '
وہ ہم انشاء اللہ دولور دوجار کی طرح دکھلا کیں گے۔

..... یمال آپ بس اتنافز بن نشین کرلیل که مودودی کو "خائن" قرار دیا گیا۔

## نمونه نمبر۵:

''وہ فاروق اعظم کم مودودی صاحب جیسے ہزاردل پر خود غلط علامہ ان کے گردیا کو بھی نہیں چنچتے''۔ص۲۹

بر خود غلط کون ہے ۔۔۔۔۔ مودودی یا میاں صاحب ۔۔۔۔۔ یہ تو ہم منق کریں گئے 'یماں صرف یہ نوب کیا جائے کہ میاں صاحب کالب دلجہ کیاہے ؟ لطف کی بات یہ ہے کہ فاروق اعظم کے متعلق کوئی گفتگو کتاب میں نہیں' یہ تو میاں صاحب نے ول کا مخار نکالا ہے 'کوئی شک نہیں کہ فاروق اعظم کے پاوک کی گرد مودودی ہے ذیادہ معظم ہے 'لیکن اس میں مودودی ہی کی کیا تخصیص ہے 'جنیلا و شیکی اور او حنیفیہ دشافی کے لئے بھی بھی بات کی جاستی ہے۔

# نموینه نمبر ۲:

'دُگَر ان کا (مودودی صاحب کا۔ " نجّل") بنشاء تو حضرات

صحابہ کی حیثیت کو مجروح کرنا ہے الندا جمال سے جو چیز مل جاتی ہے لکھ مارتے ہیں نہ اس میں اعتدال ہو تا ہے نہ توازن "مس سے سے سے ا

لینی مودودی صاحب صحابہ سے بغض رکھتے ہیں اور اس بغض کی وجہ سے نا قابل اعتبار روایات ڈھونڈ ڈھونڈ کر لاتے ہیں۔

اس بحواس کی حیثیت کم دمیش ایسی ہی ہے جیسے کوئی یوں کے کہ الد حنیفہ کو تو حدیث رسول ہے عناد تھا اس لئے انہوں نے الٹے سیدھے فتوے دیئے 'جن میں نہ اعتدال ہے نہ توازن۔ ہم جائزے کے مراحل ہیں ایسی ہر بحواس کا آپریشن کریں گے ' بیمال تو آپ کو صرف یہ دیکھ لینا ہے کہ میال صاحب کس بے لکلفی ہے دہ الزام مودودی کے اوپرلگارہے ہیں جو کسی بھی مسلمان پر نہیں نگایا جاسکتا۔

نمونه تمبر ٤ :

دیگر جن لوگوں کے دلوں میں معاذ اللہ حضرات صحابہ گی طرف سے بغض و عناد ہے 'جو عبداللہ بن سبا (بہودی' "جلی") کے حامی اور فتنہ انگیزوں کے جانشین ہیں 'ان کی تمام توانا ئیاں اور تمام صلاحیتیں اس میں صرف ہوتی ہیں کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو ملزم قرار دیں "۔ ص ۱۱۰ سن رہے ہیں آپ ..... یہ مولانا مودودی کی مدح کی گئے ہے!

نمونه نمبر ۸ :

"مودودی صاحب کایہ فقرہ کتنامغالطہ انگیز اور تنگیس آمیز بلعہ تو بین آمیز ہے کہ ....."۔ص ۱۱۵

نمونه نمبر ٩:

"جس کا ضمیر انصاف اور حقیقت پندی سے محروم ہواور

جس کا نصب العین بیہ ہو کہ جس طرح بھی ہوسکے سیدنا عثان رضی اللہ عنہ کے دامن کو ملوث اور حضرات صحابہ رضی اللہ عنهم کی عظمت کو مجروح کردے"۔ص ۱۱۸ ہے کوئی جواب اس شرافت کا!..... یعنی مودودی کا نصب العین ہی صحابہ ؓ کی آبردہے کھیلاہے۔

نمونه نمبر ۱۰:

و ممر مود ددی صاحب کو حقائق سے کیاد اسطہ انتھیں توالزام اور طعن کے لئے بہانے کی تلاش رہتی ہے ..... "ص ۱۳۱

نمونه نمبران

نمونه نمبر ۱۲:

''یہ اعتر آض وہی کر سکتاہے جو فئم و فراست'انصاف دویانت 'فکر د دانش ہے محر دم ہو''۔ص ۱۳۵ ظاہر ہے روئے سخن مودود ی ہی کی طرف ہے۔

نمونه نمبر ۱۳:

"واقعہ یہ ہے کہ ایسے دماغ کو دماغ کمنا دماغ کی تو بین ہے"۔ص ۱۵۰

معلوم ہے یہ مودودی ہی کے دماغ کا تصیدہ ہے۔

نمونه نمبر ۱۶۳:

"مودودی صاحب بخن سحلبہ کے مرض میں مبتلا اور تحمیعی

#### پروپیگنڈے سے متاثر ہیں۔"ص ۱۵۲

#### نمونه نمبر ۱۵:

".....اس شر مناک ارشاد کا سبب اس کے سواکیا ہو سکتا ہے کہ مودودی صاحب بذاتِ خود شیعی پردپیگنڈے کے سبب ہے بفض صحابہ کے مرض میں مبتلا ہیں"۔ ص ۱۵

#### نمونه نمبر ۱۱:

در کین ہمیں معاف کیا جائے اگر ہم اس کو کو تاہ علمی قرار دیں جس کے ساتھ زعم ہمہ دانی اور بفض صحابہ کا زہر ملا ہوا ہے'' مص ۱۹۳

### نمونه نمبر ۱:

"مودودی صاحب نے سخن سازی اور آتھوں میں دھول جھو کلنے کی کوشش کی ہے۔"ص ۱۷۸

### نمونه نمبر ۱۸:

"مودودی صاحب نے ادھر ادھر ہاتھ پیر مارے تو انفاق ہے"ان اثیر"کادامن ہاتھ آگیا۔"ص ۱۸۳

## نمونه نمبروا:

"تنجب ہے اس شخص کو (مودودی کو۔ " بخل") حضر ات صحابہ رضوان اللہ علیم اجمعین سے کس قدر بغض ہے۔ "مس۱۸۴

### نمونه تمبر ۲۰:

' دیفض کی انتها ہوگئی کہ الزام ثابت کرنے کے لئے تو مضحکہ انگیز متضاد بیانات کو بھی جوڑنے کی کوشش کرتا ہے''۔ص ۱۸۵

#### نمونه نمبر۲۱:

"حضرت مودودی صاحب کی میہ عبرت آموز نادانی ہے یا مضحکہ خیز تجابل عار فانہ ہے"۔ ص ۱۹۰

ہم سمجھتے ہیں مزید نمونوں سے بات کو طول دینا غیر ضروری ہوگا' یمی نمونوں سے بات کو طول دینا غیر ضروری ہوگا' یمی نمونوں سے اندازہ کرلے گائی ہیں کہ جو شخص ذرا بھی نداق سلیم اور مزاج علمی رکھتا ہو وہ ان سے اندازہ کرلے گاکہ میاں صاحب کس شاخ کی کونیل اور کس کھیت کی مولی ہیں 'اہل علم شرفاء میں تو اس انداز و اسلوب کا تصور بھی شیں کیا جاسکتا' ہاں جو لوگ بظاہر عالم گر حقیقتا جائل ہیں اور جو خوش فکرے بظاہر شریف گراصلاً رذیل ہیں وہ بی اس طرح بازاری بن کا مظاہرہ کر سکتے ہیں۔

## مولانا محمد میال کی عربی قابلیت :

اسلامی تاریخ سیرت عقائد 'فقہ مبھی علوم و فنون کی بنیادی کتابیں عربی میں ہیں 'ادر انہیں شبھنے کے لئے عربی پر عبور ہونا شرط ادل ہے 'آھیے دیکھیں میاں صاحب کی عربی قابلیت کس درجے میں ہے۔

ا پنی کتاب میں الن کا عام طرز تو یہ ہے کہ اصل ماخذ کاار دو ترجمہ بغیر متن کے پیش کرتے چلے گئے ہیں الیکن کمیں کمیں چند فقرے عربی کے بھی دیئے ہیں 'پوری کتاب میں دیئے گئے الن عربی فقروں کو اگر یکجا کر دیاجائے تو اس کتاب کے سائز جیسے تین صفحے مشکل سے پر ہوں عے 'گویا عربی متن برائے نام ہی

ہے 'پھر بھی اس متن سے ار دوتر جے میں میاں صاحب نے کیسے کیسے گل کھلائے ہیں اس کا نظارہ طلباء و ملماء دونوں کے لئے خاصاد کچیپ ہوگا۔

یہ محوظ رہے کہ اردو ترجے کے بارے میں وہ خود صفحہ ۵ پر فرماتے ہیں کہ "تحت اللفظ ترجمہ پیش کر دیاہے"،اب کویا دوبا تیں ہمیں دیکھنی ہوں گی ایک یہ کہ ترجمہ کس حد تک درست ہے۔
کہ ترجمہ کس حد تک تحت اللفظ ہے دوسر کی ہید کہ کس حد تک درست ہے۔
و بر

مموند ممبر ا : صغه ۲۵ ير : عرفي اور ترجمه يول ب :

"والله لانجعل لاحد عذرا ولا نترك لهم حجة ولنصبرن كما اسرنا حتى نبلغ مايريدون، (طرى ق ه ص ۹۳)

خدائسی کے لئے عذر کی مخبائش ہم باتی نہیں رتھیں گے 'نہ کسی کے لئے ججت کا موقع چھوڑیں گے ادر جیساکہ ہمیں تھم کیا گیا ہے ہم ضرور صبر کریں گے 'یمال تک کہ دہ اپنی مراد کو پہنچے جائیں۔"

جو قارئین عربی شیں جانے دہ آگر جائزے کے اس جھے کو سمجھنے کے لئے کسی عربی دال سے رابطہ قائم کرلیں تولطف دوبالا ہوجائے گا'ہم اہل علم سے ۔۔۔۔۔۔ خصوصاً مولانا دریا بادی سے سوال کرتے ہیں کہ ۔۔۔۔۔ "دہ اپنی مراد کو پہنچ جائیں ۔۔۔۔۔ "کس فقرے کا تحت اللفظ ترجمہ ہے' منقولہ عبارت میں حضرت عثمانی نے تمام صیغے جمع مشکلم کے استعال فرمائے جیں 'نجعل' نتوک' نصبون' اسونا 'ان کا ترجمہ بھی میال صاحب نے جمع مشکلم ہی میں کیااور ٹھیک کیا'لیکن آخری فقرے میں بھی صیغۂ شکلم نبلغ موجود ہے گر ترجمہ ہورہاہے جمع غائب کا' صحیح تحت اللفظ ترجمہ بیہ تھا :

"يمال تك كم جميل ده چيز پنج جائے جس كاده ار اده ركھتے ہيں۔"

یہ ہم بھی جانے ہیں کہ منہوم میں کوئی تغیر داقع نہیں ہوا' منثاد ونوں ترجوں کا ایک ہی ہے' مگر میال صاحب کا ترجمہ بتارہاہے کہ وہ تحت اللفظ کے معنی ہی نہیں جانے 'انہیں ذراشعور نہ ہواکہ حتی نبلغ جمع غائب کا نہیں جمع منگلم کاصیغہ ہے' ہس وہ" بریدون" میں انک کررہ گئے۔

نمونه نمبر۲: سخه ۵۸ پر:

"لم یمت عمر حنی کان سعید من رجال الناس سعید من رجال الناس سعیدایک متازحیثیت کے مالک ہوگئے (پروان چڑھ گئے) تب حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی وفات ہوئی"۔(طبری ص ۲۳ج۵)

اتناساده وصاف فقره ہے کہ عربی کا مبتدی بھی اس میں غلطی نہیں کر سکتا الیکن میاں صاحب نے اس میں بھی اپی "قابیت" کا تھوڑا ساجلوہ دکھا ہی دیا اقتیازی حیثیت کا مالک ہونا اور پروان چڑھنا ایک ہی بات نہیں ہوگی کوئی بھی چے جب بل کرجوان ہوجائے تو کہ سکتے ہیں کہ وہ پروان چڑھ گیا جا ہے وہ کسی بھی اقتیازی حیثیت کا مالک نہ ہو' چاہ وہ فقیر بن جائے' چاہے چور اچکا کملائے۔ بر یکٹ میں جو اضافہ کیا گیا ہے وہ صاف بتارہا ہے کہ یہ ایسے مختص کا قلم ہے جس کی مادری زبان شاید ہی ار دو ہو۔

نمونہ نمبر ۳ : صغہ ۸۳ پر حضرت عثان کے گشتی مراسلے کی کی سطریں نقل کی گئی ہیں۔ان کالبتد ائی حصہ یہ ہے :

"اما بعد فانى أخذ العمال بموافاتى فى كل موسم وقد سنطت الامة منذ وليت الامر بالمعروف والنهى عن المنكر .....

(ترجمه) ہر سال جے کے موقع پر کار پر دازان حکومت سے میری ملا قات ہوتی ہے تو میں ان سے مواخذہ کیا کرتا ہول۔
میں جب سے خلیفہ منایا گیا ہول امر بالمعروف اور ننی عن المحرکوملط کرتا ہول....."

پہلے فقرے میں "آخُد" کا لفظ ہے ' میال صاحب شیخ الحدیث ہیں اور مولانا مودودی کی کھال کھینچنے چلے ہیں لیکن انہیں اتنا بھی معلوم نہیں کہ آخُد مضارع کا صیغہ ہے ماضی کا نہیں "میزان مشعب" پڑھنے والا طالب علم بھی متادے گا کہ اگر حضرت عثان نے یہ فرمایا ہو تا کہ "میں ہر سال مواخذہ کیا کر تا ہوں" تو"احذت "فرماتے نہ کہ آخُدُ۔ صحیح ترجمہ بیرہے کہ:

"اب میں ہرسال جے کے موقع پر عمال کامحاسبہ کیا کروں گا۔"

یبال میال صاحب نے مضارع کے صغے کا ترجمہ ماضی استمراری میں کرکے عرفی سے نابلہ ہونے ہی کا فہوت نہیں دیا باہد خفتہ دما فی کا بھی چرت ناک مظاہرہ کیا 'سامنے کی بات تھی کہ یہ خط ہے میں اس وقت لکھا جارہا ہے جب حضرت عثان کی خلافت کا گیار عوال سال چل رہا ہے 'آپ کی خلافت کے ابتد ائی حضرت عثان کی خلافت کے گذر ہے اور پھر شورش کے ابتد ائی برگ دبار نکلنے چو سال تو کمل داخلی سکون کے گذر ہے اور پھر شورش کے ابتد ائی برگ دبار نکلنے پر بھی عمال کے احتساب کا کوئی سالانہ چکر نہیں چلا' یہ ادادہ تو انہوں نے اس وقت کیا جب فتنہ بالغ ہو چکا تھا' میال صاحب کم سے کم اتنا ہی سوچ لیتے کہ وسے وقت کیا جب فتنہ بالغ ہو چکا تھا' میال صاحب کم سے کم اتنا ہی سوچ لیتے کہ وسے عمال کو "موسم جج" میں حاضری کا حکم دیا ہو اور پھر ان کے کا موں کی جانچ پڑتال کی ہو' پھر آخر وہ یہ صرح خلاف واقعہ بات کیے کمہ سکتے تھے کہ میں ہر سال کی ہوا پھر آخر وہ یہ صرح خلاف واقعہ بات کیے کمہ سکتے تھے کہ میں ہر سال مواخذہ کر تا ہوں' اگر میاں صاحب یہ سوچ لیتے تو بعید نہ تھا کہ ماضی اور مضارع کا فرق بھی انہیں نظر آجا تا۔

جمال تک سلطت اورولیت کا تعلق ہے بے شک یہ صینے ماضی کے بیں

کونکہ تخت خلافت پر بیٹھے کا واقعہ ماضی ہی کا واقعہ تھا اور یہ بھی شک سے بالاتر ہے گئے گئے سے بالاتر ہے گئے آپ نے شروع ہی سے امر بالمعروف اور نہی عن المئح کی طرف توجہ رکھی تھی 'گر ہر سال حج کے موقع پر کار پر دازان حکومت سے مواخذے کا ارادہ اور اعلان تو آپ ہے ہے ہیں فرمار ہے ہیں 'پھر کیا کمیں سے ان بزرگ شیخ الحدیث کوجو مودودی و شمنی کے خروش میں علم اور عقل دونوں کے دشمن بن گئے اور جوبات بداہتا خلاف واقعہ تھی اسے حضرت عثال کے منھ میں ڈال دیا۔

# نموند نمبر ۴ : ۱۵ و ۸۹ بر:

"ويحكم ماهذه الشكاية وما هذه الاذاعة انى والله لحائف إن تكونوا مصدوقاً عليكم وما يعصب هذا الابي-

یہ کیا دکایتیں پہنچ کری ہیں' یہ کیا پردپیگنڈا ہورہاہے' مجھے فدشہ ہے کہ یہ دکایتی صحیح ہوں اور تم پر ان کی ذمہ داری آتی ہو' تیجہ میں ہوگا کہ لوگ مجھ پر نرغہ کرکے آئیں گے "

نہ ہو لیے کہ میال صاحب نے تحت اللفظ ترجے کادعویٰ کیا ہے ، ہم پوچھے
ہیں کہ یہ ترجمہ کمال ہے آ گیا جس پر ہم نے خط کھنچا ہے ، یہ ترجمہ نحوی اعتبار
ہے مضارع کی جمع عائب کا ہے لیکن آپ دیکھ رہے ہیں کہ یعصب واحد عائب کا
صیغہ ہے ، پھر واحد کا ترجمہ جمع میں کیا معنی ؟ جب کہ وعویٰ ' تحت اللفظ 'کا کیا گیا'
مزید یہ دیکھنے کہ ' ہونا'' بھی واحد ہی ہے ، ترجے میں اسے گول کر دیا گیا اس کا کوئی
مشار الیہ نظر نہیں آتا 'پھریہ پنہ نہیں چلنا کہ ''بعصب "پر انہوں نے اعراب کیا
سمجھا ہے ، یہ لفظ یمال تمن طرح ہوسکتا ہے 'یا اور صاد کے فتح سے (یَعصَبُ) یا
کے فتح اور صاد کے کسرہ سے (یَعصِبُ) یا کے ضمہ اور صاد کے فتح سے (یَعصَبُ) یا
ہمول کسی بھی شکل میں وہ ترجمہ نہیں بتاجو میال ساحب نے کیا ہے۔

علادہ ازیں "مصدر فا علیکم" کے ترجے میں بھی موصوف دھوکا کھاگئ نخور کرنے کیات ہے کہ حضرت عثال نے شام کو فہ بھر ہ اور مصر کے گور نروں کو مشورے کے لئے بلایا ہے 'حالات غیر معمولی ہیں 'فضا میں بلچل ہے ' اس دفت حضرت عثال ایس بات نہیں فرما سکتے جو ان حضر ات کے لئے اشتعال انگیز حد تک سوء خلن پر مشمل ہو 'اگر میاں صاحب کا کیا ہواتر جمہ صحیح ہے تو گویا حضرت عثال قسم کھاکر ان سے کمہ رہے ہیں کہ تم لوگوں کی جو شکلیات سنے میں آر بی ہیں ان کے بارے میں میرا گمان یہ ہے کہ وہ فھیک ہی ہیں ' یہ بعید میں آر بی ہیں ان کے بارے میں میرا گمان یہ ہے کہ وہ فھیک ہی ہیں ' یہ بعید از قیاس ہے 'خصوصا فتم کھانا تواس محل ہیں بالکل ہی مجیب ہو جاتا ہے۔

ہم کہتے ہیں کہ مصدوقاعلیم تلیج ہے 'حضرت عثالاً کہ بیر ہے ہیں کہ: "خدا کی قتم مجھے اندیشہ ہے کہ کمیں تم ہی لوگ رسول اللہ علیہ ہے کی پیشین کو ئیوں کا مصداق نہ ہو 'اور یہ فتنہ (یا یہ صورت حال) مجھے ہی اپنی لپیٹ (یا ہے گھیرے) میں نہ لے لے "۔

مخنی نمیں کہ دور عثانی اور ذات عثانی کے بارے میں حضور کی متعدد پیشین کو کیال موجود تھیں۔ خود میال صاحب نے ای کتاب میں ان کا کچھ تذکرہ کیا ہے ،
کتب حدیث میں تھی دہ بھری ہوئی ہیں اور شاہ دلی انڈ نے ''ال التا انگاء'' میں ہی ان کا تفصیلی تذکرہ کیا ہے 'حضرت عثان کا قتم کھانا ظاہر کر تا ہے کہ دہ کوئی بہت میں اہم بات کہنے جارہے ہیں 'حضور کی پیشین گو ئیوں کی اہمیت مختاج بیان نہیں۔ حضور کی طرف اشارہ ہی آیک امر اہم ہے 'اگریہ اشارہ مقصود نہ ہو تا تو یہ بات قتم کھاکر کہنے کی نہیں تھی کہ بچھے خدشہ ہے کہیں تم ہی لوگ مجرم نہ ہو 'اگر حضرت عثان بد گمانی کا اظہار کرتے بھی تو دب بھنچ لہج میں 'مہم الفاظ میں 'قتم کھانے اور در دینے کی مناسبت اس صورت میں ہے جب کہ بات ایک طرف بہت اہم ہو' دومری طرف اس سے یہ اندیشہ نہ ہو کہ مخاطبین برا مان جائیں گے 'ظاہر ہے دومری طرف اس سے یہ اندیشہ نہ ہو کہ مخاطبین برا مان جائیں گے 'ظاہر ہے حضور کا تامیحی ذکر آجانے کے بعد برا مان جائیں ہو تا تھا۔

حضور کی پیشین گوئیل چونکہ اس باب میں کافی سخت تھیں 'جنت کی الارت کے ساتھ حضور نے یہ بھی فرمایا تھا کہ سخت آزمائش سے دوچار ہونا پڑے گا الذا حضرت عثان نے اس کی طرف اشارہ کیا کہ وسا بعصب ھذا الاہی۔ یہ ہم نے جو بچھ سمجھا اگر اسے تسلیم نہ کیا جائے تب بھی توطے ہے کہ اس فقرے کا جو ترجمہ میاں صاحب نے کیا ہے وہ درست نہیں ہے ''لوگ نرغہ فقرے کا جو ترجمہ میاں صاحب نے کیا ہے وہ درست نہیں ہے ''لوگ نرغہ کرے آجا کیں گے ''اس فقرے کا تحت اللفظ ترجمہ کیسے ہو سکتا ہے جس میں فعل کھی داحد ہواور اسم اشارہ بھی۔

### نمونه نمبر۵: صغه نبر۱۲۴٪:

"فاسا حَرَى فانه لم يمل معهم على جور بل احمل الحقوق عليهم- مجھ اپنے خاندان والوں سے محبت ضرور ہے ، مگر یہ محبت کمی ظلم پر بھی ان کے ساتھ نہیں جھی بلحہ اس محبت نے ان کے اوپر حقوق کا و جھ لادا ہے۔ "

دراصل حضرت عثمان کمدر ہے ہیں کہ رشتہ داروں کی محبت نے بچھے کہ مسی اس کا ساتھ دوں 'نہ میں کہ مسی اس کا ساتھ دوں 'نہ میں کے کہ کی اور پر طلم کر کے انہیں داد و دہش سے نوازا ہے 'البتہ اس محبت کی بناء پر میں نے ان کے حقوق میں فراخ دلی ہے ادا میں نے ان کے حقوق میں فراخ دلی ہے ادا کر تاہوں۔

الل زبان انصاف فرمائیں کہ کیا کوئی احجاار دو داں اس مفہوم کو ان الفاظ میں اداکر سکتا ہے ، جن میں میان صاحب نے کیا ہے ، پیچھے آپ دکھ چکے کہ جگہ جگہ دور عایت لفظی کو نظر انداز کر کے مفہوم اداکر گئے ہیں 'پھر یمال کیار کادٹ تھی کہ ترجمہ صحح اردو میں کرتے 'مائل: د ناور جمکنا ہے بیٹ بار ہاا یک ہی مفہوم میں اوا جاتا ہے لیکن یہ ضروری نہیں کہ جمال جمال بھی مائل کا اغظ آئے وہاں میں اوا جاتا ہے لیکن یہ ضروری نہیں کہ جمال جمال بھی مائل کا اغظ آئے وہاں

جھکنے کا ترجمہ لاز مادرست ہو' مثلاً ذید کتا ہے کہ آج میری طبیعت چاول کھانے کی طرف مال ہے تو کیاس مغموم کواداکرنے کے لئے کسی بھی اردودال کا یہ کہنا ممکن ہوگا کہ ''آج میری طبیعت چاول کے ساتھ جھی ہوئی ہے'' کھی بات ہے کہ اہل زبان تواس طرح ہول ہی نہیں سکتے 'صرف دہ ہول سکتے ہیں جن کی مادری زبان اردو نہ ہو' اسی طرح دوسرے جملے کا معاملہ ہے' کوئی ہخص کسی کے حقوق ادا کرے 'کسی کو عظیے دے 'کسی کو رعایتوں سے نوازے 'تواردو ہیں اس داقعہ کو بول میان نہیں کیا جائے گا کہ اس مخص نے فلال آد میوں پر حقوق کا ہو جھ لادویا' حقوق اور فرائض کی اصطلاحیں اردو ہیں متقابل اصطلاحوں کی حیثیت سے مروح ہیں اور فرائض کی اصطلاحیں اردو ہیں متقابل اصطلاحوں کی حیثیت سے مروح ہیں مشقت طلب ہے گر حقوق کے سلسلے ہیں اس طرح کی زبان استعال کر نااییا ہی مشقت طلب ہے گر حقوق کے سلسلے ہیں اس طرح کی زبان استعال کر نااییا ہی مشقت طلب ہے گر حقوق کے سلسلے ہیں اس طرح کی زبان استعال کر نااییا ہی

ہر زبان کا انداز میان ہو تاہے' عربی میں بے شک ''احمل الحقوق'' کہنے کا ایک خل ہے'لیکن اردو میں ایسا کمنا اناڑی پن ہوگا' پھر یمی نہیں کہ ترجے میں میاں صاحب نے یہ گل کھلائے'بلعہ آگے اپنی زبان میں فرماتے ہیں:

"اس کی ایک مثال یہ ہے کہ آپ کے ماموں زاد کھائی عبداللہ بن عامر کی عمر تقریباً بیس سال ہے (ممکن ہے بوری طرح داڑھی بھی نہ آئی ہو) کہ آپ ان پر فتح کابل کا وجھ لادد ہے ہں"۔ ص ۱۲۴

ہتا ہے حضرت عثال کیا کہ رہے ہیں اور میاں صاحب اس کی کیا اور کن لفظوں میں ترجمانی فرمارہے ہیں اُ لید عامی بھی سمجھ سکتا ہے کہ کس شخص کو جنگی ذمہ داریاں سونیا فرائض کے قبیل سے ہے نہ کہ حقوق کے 'لوگوں کو حضرت عثال ٹیریہ اعتراض نہیں تھا کہ آپ نے فلاں ملک فلال شخص کے ذریعے کیوں فنح کرالیا، بلعہ یہ اعتراض تھا کہ آپ نے فلاں رشتہ دار کو فلاں چیز عطا کر دی 'اتنا

روپیہ دے دیاوغیر ذلک مطرت عثالی ای کی صفائی کررہے ہیں کہ میں نے جو دادود ہش کی وال کا حق دادود ہش کی وال کا حق دادود ہش کی وہ کی در کی حق تلفی کر کے شمیں کی بلحہ حق دالوں ہی کو الن کا حق دیا انعام واکرام ملنے کو ''نوجھ''سے تعبیر کرنااروں کا حد تک میال صاحب کا ایسا کارنامہ ہے جس کی نظیرار دوادب میں شمیں مل کے گی۔

لطیفہ یہ ہے کہ آگے چل کر میاں صاحب کو خود بھی پچھے ہوش ساآگیا ہے اور صغحہ ۱۶۲ پر ای فقرے کو دہر اتے ہوئے اس کے ترجے میں پریکٹ دے کر یہ الفاظ لکھے ہیں :

#### "ان پر فرائض عا ئد کر تا ہوں"

گربات يسيس ختم شيس مو گئ انهى ان كى عربى قابليت كاايك بهلواور قابلِ دير ب انهى آپ نے برطا انهول سنے بل احمل الحقوق عليهم كاترجمه فرماياتها:

"بلعداس محبت نے ان کے اوپر حقوق کالاجھ لاداہے" گویا احمل کو لام کے فتح کے ساتھ واحد مذکر غائب کا صیغہ قرار ویا (اَحْمَلَ )اور فاعل "محبت" کو مایا، گر آھے دوبارہ جب ترجمہ فرماتے ہیں تو سے فرماتے ہیں کہ:

"بلحه مس ال كے اوپر حقوق لاد تا مول" (١٦٢)

سویاب "احمل" بنم لام (احمول) ہو گیا۔ صیغہ داحد متکلم فعل مفارئ اب اس کا فاعل حضرت عثال محمد الم المحمد اس کا فاعل حضرت عثال محمد کہ "مجھ انظے کیا؟ فرمایا جائے کہ اس قابلیت ماحب خود نہیں سمجھ پارہے ہیں کہ صحح لفظے کیا؟ فرمایا جائے کہ اس قابلیت کے بیخ الحدیث چیم فلک نے کتے دکھیے ہوں گے ، پھر یہ محض بے علمی ہی کا اس سوجہ یو جھ ہوتی تواپی بے علمی اس سوجہ یو جھ ہوتی تواپی بے علمی اس سوجہ یو جھ ہوتی تواپی بے علمی اس طرح جھیا سکتے تھے کہ یہ عربی جملہ نقل ہی نہ کرتے ، باحد جس طرح مان سال طرح جھیا سکتے تھے کہ یہ عربی جملہ نقل ہی نہ کرتے ، باحد جس طرح اس کا ترجمہ بھی دے مان سے تاہم انہوں نے بغیر متن کے دیتے ہیں اس طرح اس کا ترجمہ بھی دے

ڈالتے ' ظاہر ہے تر جے بر کم ہے کم یہ صیغے والا اعتراض نہیں ہو سکتا تھا'اور آگر متن دیا ہی تھا تو پھر دونوں جگہ یکسال ترجمہ کرتے الیمن یبال تو خفتہ دماغی کا یہ عالم نظر آرباہے کہ انہیں ہوش ہی نہیں ممہ میں ۸سوسفات پہلے کیاز جمہ کر آیا ہوں۔ اگر ان کا کوئی و کیل ہے کہے کہ ایسی معمولی غلطیاں تو اچھوں اچھوں ہے موجاتی میں "طری" میں زیر زیر تو ہے شیں اردانی میں اَحمل بڑھ لیا تب كيا اوراحمل بروليات كيا توجم جواب ديس ك كه جناب مارے يخ الحديث سی آئیج پر تقریر نہیں فرمارہے ہیں کہ ایک دفعہ جلدی میں " فتح" نکل میااور دوسری دفعہ ضمہ 'بے شک تقریر میں ایس چوک قابل معانی ہے 'گریہ تو تصنیف ب تسوید نظر ٹانی اور بروف ریڈیگ کے مراحل سے گذری ہے 'اگر میال صاحب این اس خوش فعلی کادر اک کر لیتے توب تماشا کتاب میں نظر ہی کیوں آتا " ادروہ اس گریر کودور کیوں نہ کر لیتے المیہ تو یی ہے کہ نہ تو لکھتے ہوئے اور نہ نظر ٹانی فرماتے ہوئے وہ اس نقص کا حساس کر سکے 'اور چیم بد دور وہ چیخ الحدیث اور صدر مفتی پھر بھی ہیں 'ہم کہتے ہیں یمال اَحمِلُ ب 'باب" ضرب یفر ب" سے صیغہ واحد متکلم۔ "حمل" کے معنی لاونے کے نہیں لدنے کے آتے ہیں۔ حمثل الحمار يحمل اسفارا كمعنى يريس كرايبا كدهاجس يركايل لدى بول (ند کہ اس نے کسی اور پر لاوی ہوں) حامِل کے معنی یو جھ اٹھانے والا (نہ کہ دوسرے یر لادنے والا) یعنی جو خود لد جائے اس کا مطلب سے ہوا کہ حضرت عثال کے فر موده لفظ" احمل "كويمل مقام بربصيغه واحد عائب لي كرجو غلط ترجمه كيا كيا تھا'اس کے علاوہ ترجے کی یہ غلطی دولوں بی مقامات پر موجود ہے کہ جائے لدنے کے لادنے کا لفظ استعال کیا میا ہے اصل بات یہ ہے کہ جب حقوق کی کثرت اور بہتات کے پس منظر میں ادائیگی حقوق کی بات کھی جاتی ہے ' تو عر بی محادرے میں ''حمل حقوق'' کے الفاظ استعال ہوتے ہیں'ان کی آشار اتی مرادیہ ہوتی ہے کہ ادا کرنے والے نے کافی بار اٹھایا ہے او بی لدنے کا مفهوم نہ کہ

لادیے کا) حضرت عثمانؓ جس بوے پیانے پر عزیز دا قرباء کی صلہ رحمی کرتے تھے' اس کی کمیت کی غمازی یہ جملہ کر رہاہے' ورنہ خلاہر ہے کہ دنیا کی کسی زبان میں بھی'' زیرِبار''ان لوگوں کو نہیں کما جائے گا جنہیں نعتیں اور معشیں مل رہی ہوں۔

## نموند تمبر لا : صغه نبر۱۲۱ پر:

یاتیکم غلام خواج و لاج کویم المجدات "تمهارے بیمال ایک نوجوان آرہاہے'نمایت ہوشیار

نمايت چست....."

ہم کہتے ہیں "جست" کالفظ یہال نادرست ہے "خواج" کے معنی ہیں بہت نکنے والا اور "ولاج" کے بہت داخل ہونے والا 'ان دونوں معانی ہیں ہے شک "جست" کا منہوم داخل ہے 'لیکن جب "خراج ولاج" ایک ساتھ یو لا جاتا ہے تواصطلاحاً س کا منہوم ہو تا ہے بہت ہوشیار 'بہانہ ساز' چالاک 'لیمیٰ ذہنی طراری اور بیدار مغزی کا حامل 'نہ کہ جسمانی طور پر چست اور تیز۔ "چستی" جسمانی و عضویاتی صفت ہے کا بلی اور سستی کی ضد 'مین مکن ہے کہ ایک مخص چست ہو گر ذہیں نہ ہو 'اور مین مکن ہے کہ ایک مخص خست ہو جسمانی اعتبار سے براطرار ہو 'لیکن جسمانی اعتبار سے براطرار ہو 'لیکن جسمانی اعتبار سے براطرار ہو 'لیکن جسمانی اعتبار سے کابل اور ست 'حضرت موسی اشعری عبداللہ بن عامر کی ذہنی صلاحیتوں کاذکر فرمار ہے ہیں' نہ کہ جسمانی طراری کا 'کسی ذمہ دار عالم کو الفاظ کا ترجمہ ٹھیک ٹھیک کرنا چاہئے۔

# تمونه تمبر کے : صغه نبر ۱۲۴٪:

عضدوا الغلفان بسيوفكم.

" ہاں بہادر و اپی تکواروں سے ان غیر مختون نامر دول کے کوئے کر دو"

غلفان اغلف کی جمع ہے 'اغلف کے معنی صرف غیر مختون کے ہیں 'ضروری شیس کہ ہر غیر مختون ہو دل اور نامر و ہی ہو ' تحت اللفظ تر جے کا وعویٰ کرنے والے کویہ زیبا نہیں تھا کہ غیر مختون کے سانھ نامر د کا بھی اضافہ کر دے 'بات معمولی ہے گرجس مقام بلندسے میاں صاحب کلام کر رہے ہیں اس کے لئے تو یہ معمولی بھی داغ ہے کم نہیں۔

# نمونه نمبر۸ :مغه نبر۷۰اپر:

لم يجتمع للروم مثله قط منذكان الاسلام.

"جب سے مسلمانوں کے اقدام کا سلسلہ شروع ہوا تھا رومیوں کی اتنیوی فوج مقاملے پر نہیں آئی تھی"۔

تحت اللفظ ترجے كادعوىٰ كرنے والے تحرّم ہے ہم سوال كريں ہے كہ ترجے كا پہلا فقره كى فقرے كا ترجمہ ہے منذكان الاسلام ميں "مسلمانول كے اقدام" كى بات كمال ہے آئى اور يہ كمال سے نكال ليا كياكہ "اتى بوى فوج مقال باير نہيں آئى تھى ....." تحت اللفظ ترجمہ يہ تحاكہ:

" "رومیوں کاابیالشکر آغاز اسلام ہے اب تک جمع نہیں ہوا تھا....."۔

مغہوم یقیناً میاں صاحب نے غلط ادا نہیں کیا ہے لیکن سوال تو دعوی تحت اللفظی کاہے۔

# نمونه نمبر۹:صغه نبر۲۰۱٪:

فحمی الاحماء فآنر القربی واستعمل العنی. "اس محض نے بہت ی زمینوں کو تمی (سر کاری چراگاہ) بنا دیا ایپےرشتہ داروں کو ترجیح دی 'دولت مندی کا مظاہرہ کیا'' بہت سی زمینوں کو "سر کاری چراگاہ'' بنا دینے کا مطلب تو رہے کہ حفرت عثان نے بعض الی زمینوں کو جو چراہ گاہ نہیں تھیں سر کاری چراگاہ ہادیا' مالانکہ بات یوں نہیں ہے' دہقیع" کی چراگاہ پہلے سے چراگاہ ہی تھی دوسری چراگا ہوں کا بھی ہی حال تھا' اعتراض معترض نے یہ کیا ہے کہ جو "چراگا ہیں" مام تھیں' انہیں عثان نے اپنے لئے خاص کر لیا' اس کی طرف اشارہ ہے فحمی الاحماء سے 'حمیٰ باب" ضرب یضر ب، سے روک لینے اور چانے کے معنی میں آتا ہے' احماء جمع ہے حمیٰ کی جس کے معنی ہیں چراگاہ' تحت اللفظ ترجمہ یوں ہوگا:

"پس اینے لئے مخصوص کر لیا (ردک لیا) چراگا ہوں کو"۔

جوترجمہ میال صاحب نے کیا ہے وہ اس وقت درست ہو تاجب "حمی"

کے معنی یہ ہوتے کہ اس نے چراگاہ بنادیا اور "حمی" کے معنی ہوتے زمین 'جس
کی جمعیٰ یہ ہوتے کہ اس نے چراگاہ بنادیا اور "حمیٰ جب ضبوب یہ بنسوب یہ بنسوب یہ بنسوب یہ بنسوب یہ بنسوب یہ بنسوب کے آتا ہے آتا ہے تو معنی وہ تی ہوتے ہیں جو ہم نے عرض کے 'سمع یسمع سے آتا ہے تو تبدیلی صبلات کے ساتھ معنی ہدلتے ہیں 'حَمِی من السفو (سفر میں جانے تو تبدیلی صبلات کے ساتھ معنی ہدلتے ہیں 'حَمِی من السفو (سفر میں جانے سے تاک ہوں چڑھائی) حَمِی علی زید (زید پر غصہ کیا) حَمِی النادُ (آگ تیز ہوگئی) غرض چراگاہ سا ویے کے معنی ہر گزشیں آتے 'نہ احماء کے معنی از مینول "کے آتے ہیں۔" زمینول "کے آتے ہیں۔

فآثر القربي مين "فا" بمارے نزديك طباعت كى غلطى ہے ' يمال "فا 'كا كوئى موقع نهيں 'و آثر القربي بوناچاہئے۔

اب استعمل الغنی پر توجہ سیجے 'یہ لفظ '' عماری ناقص رائے میں الباعت ہی کی غلطی ہے اور صحیح لفظ یمال الفتیٰ ہے 'حضرت عثال ؓ پر جو امتر اصات کئے جاتے تھے ان کی فہرست تمام متعلقہ کتب میں موجود ہے 'ایک امتر اض یہ تفاکہ انہوں نے تجربہ کار اور من رسیدہ صحابہ کو معزدل کر کے ان کی ہا۔ نوجوانوں کو حاکم بنایا' چنانچہ ابھی آپ نمونہ نمبر ۵ کے ذیل میں میاں صاحب

ہی کے قلم سے عبداللہ این عامر کی مثال دکھ بچے کہ ان کی عمر بیس سال ہے اور انہیں او موٹ اشعریؓ کی جگہ لایا گیا ہے' بی اعتر اض معترض نے دہرایا ہے' ''استعمل ''کے معنی حاکم ہانے کے آتے ہیں'تر جمہ یوں ،وگا:

"اور عثال في خوانول كوحاكم بنايا-"

کیکن میال مصاحب "غنی" کو طباعتی غلطی شیس ماننے اور اس کا ترجمہ کررہے ہیں....."وولت مندی کامظاہر ہ کیا۔"

اور ''خاری'' جلد اول' کتاب المناقب باب قول النبی للانصار اصبرواحتی تلقونی علی الحوض میں ہے۔ ان رجلاً من الانصار قال یارسول اللہ الاتستعملنی کما استعملت فلا نا (انصار میں ہے ایک محض نے کمااے اللہ کے رسول کیا آپ مجھے حاکم نہیں بنا کیں گے جیسا کہ آپ نے کمااے اللہ کے رسول کیا آپ مجھے حاکم نہیں بنا کیں گے جیسا کہ آپ نے

فلال شخص کو حاکم بنایا) فلال ہے اس مخص کا منشاحصرت عمر وین العاص تھا جنہیں حضور ؓ نے عمان کا گور نر بنایا تھا۔

یمال گذارش کرنے والے کا انداز استغمامیہ تھا' آ کے خاری جلد ثانی کاب افتن 'باب قول النبی سترون بعدی احوراً تنکرونها میں یی بات کا یہ استعملت فلاناً ولم کا ی استعملت فلاناً ولم کا ی استعملت فلاناً ولم ستعملنی (اے اللہ کے رسول آپ نے فلال کو توحا کم باویا اور جھے نہیں بایا استعملنی (اے اللہ کے یہ معنی عرفی میں استے مشہور ہیں کہ ان کا ثبوت اور حوالہ دیتے ہوئے تھی کوفت ہوری ہے 'ویے بھی بھی اسے آلۂ کار بنانے کے مفتی عرفی میں اسے بھی ہی ہی اسے آلۂ کار بنانے کے مفتوم میں بھی ہی ہی ہی ہی مفہوم بیال بھی کی مغرضین کا مطلب یہ لیا جائے کہ حضرت میں تابی پالیسیوں کے روب عمل لانے کے لئے نوجوانوں سے کام لیا' بیر حال مظاہرہ کرنے کے معنی تو ہم نے کہیں نہیں پڑھے نہ لغت میں یہ معنی بیر حال مظاہرہ کرنے کے معنی تو ہم نے کہیں نہیں پڑھے نہ لغت میں یہ معنی کے نہ بیال اس کاکوئی قابلِ فہم مطاب بنتا ہے۔

نمونه نمبر ۱۰ : ۱۰ س۲۰۳ پر :

"ثم انهم رجعوا اليه بكتاب له يزعمون انه كتبه فيهم يا مرفيه بقتلهم

(پھر وہ دوبارہ آئے ان کی (حضرت عثان کی) ایک تحریر لیکر 'وہ یہ وعویٰ کررہے تھے کہ یہ تحریران کے بارے میں حضرت عثمان نے لکھی ہے (رضی اللہ عنہ) اس تحریر میں ان کو قبل کرنے کا تھم تھا"۔

یہ حضرت عبداللہ بن زیر کامیان ہے'اس کے ترجے میں دو علمی غلطیال لی کی بین ایک بیا کہ ثم انہم رجعوا الیہ بکتاب لہ کے فقرے میں بیا منہوم ہر گز نمیں ہے مکہ واقعی وہ حضرت عثالیؓ ہی کی تحریر لے کر آئے 'حضرت ابن زیر " توبیہ فرمارہے ہیں کہ وہ لوگ ایک تحریر لیکر لوٹے 'جس کے بارے میں ان کا وعویٰ تھا کہ یہ عثالیؓ کی ہے 'گر میاں صاحب نے اپنے ترجے میں خود ابن زیر " ہے اعتراف کرادیاہے کہ وہ تحریر حضرت عثالیؓ کی تھی 'ان لفظوں پر غور ہے جئے : "پھروہ دوبارہ آئے حضرت عثالیؓ کی ایک تحریر لے کر"

یہ این زیر بی کا میان ہے ' حالا نکہ عربی نظرے میں ایبا کوئی لفظ موجود نہیں ہے 'جس سے یہ ظاہر ہو کہ این زیر نے بھی اس تحریر کو حضرت عثمان ہی کی تحریر کہا تھا ' یہ سر اسر الزام ہے ' حضرت این زیر ٹے نہوہ تحریر دیکھی نہ وہ داقعہ میان کرتے ہوئے یہ فلطبات کہ سکتے تھے کہ وہ عثمان کی تحریر تھی ' آمے خود الن بیان کرتے ہوئے یہ فلطبات کہ سکتے تھے کہ وہ عثمان کی تحریر تھی ' آمے خود الن بی کی کا بیان موجود ہے کہ حضرت عثمان نے حلف کے ساتھ فرمایا کہ یہ میری تحریر کی تحریر

ہمیں احساس ہے کہ میاں صاحب نے ارادۃ یمال غلط ہیائی نہیں کی ہے۔ بلحہ انازی پن کی وجہ سے ترجمہ غلط کر گئے ہیں۔

دوسری علطی میہ ہے کہ متن میں مضارع کا صیغہ یو لا کمیا" یَامُرُفیہ " مگر میاں صاحب نے امنی کاتر جمہ کیا :

## "اس تحرير ميں ان كو عمل كرنے كا تكم تما"۔

یه ترجمه اس دفت درست جوتا جب کان فیه امو بقتلهم یا اموفیه بقتلهم جیساکوئی جمله دوتا جب "کماگیا تو ضروری تماکه تحت اللفظی کا دعوی کرنے دالے مترجم مفارع کا ترجمه کرتے الب جو ترجمه انهول نے کیاس میں بھر وہی خرائی پیدا ہوگئی که بیات خود این زبیر "کااعتراف بن گئی والانکه فی الحقیقت بیدان کااعتراف نہیں 'بلیمہ دہ معترضین کا بیان دہرار ہے ہیں 'صحیح ترجمہ بول ہوتا:

" پھر وہ لوٹے (یا دوبارہ آئے) ایک تحریر لے کر 'جس کے بارے میں ان کا

د عویٰ تفاکہ وہ عثال ؒنے کھی ہے ،جس میں وہ ان کے قُلَ کا بھم دے رہے ہیں " اس ترجے میں یامٹر کی رعایت بھی ہو گئی اور یہ بھی صاف ہو گیا کہ اس تحریر میں ان کے قل کا تھم موجود ہونا بھی معترضین ہی کا قول تھا نہ کہ ائنِ زبیر "کا۔ نمونہ نمبر ال: اس صغہ یر:

والله ماجاؤا بينة ولا استحلفوه ولو ثبوا عليه فقتلوه (خداك فتم ندانهول في كوئ جوت پيش كيا اور ند حضرت عثان من الله عنه پر عثان رضى الله عنه پر كود يؤ ادران كوشهيد كرديا"

ہمیں تنکیم ہے کہ ''ونب ینب ''کود نے اور اشخے کے معنی میں آتا ہے ' لیکن جن برر گوار کے بارے میں انشا پر داز ہونے کا دعویٰ کیا جاتا ہو'ان سے توقع یک کی جاستی تھی کہ محاور است کا بھی خیال رکھیں گے 'حسنات الا بوار سینات المقر بین آگر در ست ہے تو یہ بھی در ست ہونا چاہئے کہ کسی اجھے انشا پر داز کا معیارِ اعلیٰ ہے گر جانا عیب مانا جائے' یمال ''کود پڑے 'کا موقع نہیں تھا'ا تھے ہوتا اگر متر جم یوں کہتے کہ ''وہ حضر سے عثمان پڑ ٹوٹ پڑے اور انہیں قتل کر ڈالا''ار دو میں کسی کے دفعتا حملہ آور ہونے کو ''ٹوٹ پڑنا'' یو لئے ہیں' یہ کوئی اہل زبان نہیں یولیاکہ زید فلال پر کود پڑا۔

## نمونه تمبر ۱۲: ای صغه پر:

"وقد مسمعت ماعبته به (اور میں نے ان الزاموں کو سناجو

متم نے ان پر لگائے ہیں"۔

مغموم میال صاحب نے بقینادرست بیان کیا الین جب دہ تحت اللفظی کا دعویٰ کررہے ہیں توانسیں سوچناچاہیے تھا کہ "الزامول" جمع ہوادر بدکی ضمیر داحد کا مشار الیہ جمع کیا معنی ؟

عبته کی ضمیر واحد کا ترجمه "ان" بلاشبه درست ہے کیونکه اس کا سرجع حضرت عثان بیں اوراحر اماداحد کے لئے بھی "ان" بی ولاجاتا ہے نہ کہ "اس" گر به کی ضمیر کا ترجمه تحت اللفظ نہیں ہوا مسیح تحت اللفظ ترجمه یوں ہوتا ۔۔۔۔۔ "اور میں نے سن لیاجوالزام آرائی (یاعیب چینی) تم نے ان کے بارے میں کی ہے "۔۔ میں خمونه نمبر سام ان صفحه ۲۲۹ پر:

"بعثت من حیوقرون بنی آدم قرنا فقرن حتی کنت من القرن الذی کنت منه (ابائ آدم کے تمام ادوار میں سے سب سے بہتر دور میں میری بعشت ہوئی ہے 'خیر (روحانی کمالات اور مکارم اخلاق) ترقی پذیر رہے 'اگلا دور پچھلے دور سے بہتر ہو تارہا' یمال تک کہ میں اس دور میں مبعوث ہواجس کامیں ہول۔"

پہلااعتراض تو ہم یہ کریں گے کہ اس صدیث میں فرنافقرن نہیں ہے' بلحہ قرناً فقرناً ہے' ہوسکتا ہے اے کتاب کی غلطی تصور کرلیا جاتا مگر ہم ویکھتے بیں کہ آگے صفحہ ۲۴۲ پر پھراس روایت کو نقل کیا گیاہے'اور وہاں بھی فقرن ہی ہے' (فقرناً نہیں)اگر دونوں جگہ کتاب کی غلطی ہوئی ہے تو شاباش ہے' مصحح اور پروف ریڈر کو۔

دوسر ابدااور اصل اعتراض یہ ہے کہ میال صاحب نے حدیث کوبالکل ہی نہیں سمجھا ہے 'وہ اس غلط فئی میں مبتلا ہیں کہ آنخضرت کی مشہور حدیث خیر القرون قرنی (سب ہے بہتر میر ازمانہ ہے ) میں جوبات کئی گئے ہے 'وہی یہال بھی کہی گئی ہے 'وہی یہال بھی کہی گئی ہے 'وہی نہال بھی کہی گئی ہے 'وہی اور آگے صفحہ کا گواہ ہے اور آگے صفحہ کا معاور کے ۲۲ پر تواور زیادہ صراحت اور تفصیل سے انہوں نے اس مغموم کو دہرایا ہے 'لیکن ہم کمیں گے کہ انہوں نے بھی کسی استاد ہے 'دخاری "پڑھی

ہے تو پھر دواہے بالکل بحول مجے میں اور چو کمہ عربی شیس آئی اس لئے عبارت پر غور کرکے صحیح مطلب اخذ کرنے۔ بھی قاصر میں اظابادی فوٹ فرمائیں کہ جناب شخ الدیث کو "مِن" اور "فی "کا فرق بھی معلوم نہیں اگر یبال حضور کا مقصود کلام یہی ہو تا کہ "میں سب ہے بہتر دور میں مبعوث کیا گیا ہول ' تو بُعِث کے بعد "مِن "کا کیا موقعہ تھا 'پھر تو یول فرمایا جا تا کہ بعثت فی خیوالقرون۔ اور بنی آدم کے الفاظ بھی کس لئے آتے ' مگر میال صاحب چو نکہ اپنے خیال میں مگن میں اس لئے "مِن "کا ترجمہ بھی "فی"کا صاحب چو نکہ اپنے خیال میں مگن میں اس لئے "مِن "کا ترجمہ بھی "فی"کا

#### "سب سے بہتر دور میں میری بعث ہو گی ہے"

اور فرنا فقر ناجو واضح طور پریمال منصوب علی الحال ہے ان کی سمجھ میں جب بالک ند آیا تو ہر کیک دیکر ایک غیر متعلقہ فقرہ ترجمے کے چج میں بردھادیا طلبائے عزیز کسی حقیقی شخ الحدیث سے جاکر دریافت کریں کہ عامر عثمانی درست کتا ہے یا جواس کر دہاہے۔

اس حدیث میں حضور علی ہے جو کچھ فرمایا ہے وہ حبر الفروں فرنی سے مختف ایک مضمون ہے ، قرن جمال سوسال یاستر سال یاس سے بھی کم سالول کی ایک محدود بدت کو کہتے ہیں 'وہیں گروہ اور طبقے اور خانوادے کو بھی کہتے ہیں (دیکھئے المنجد اور منتی الارب وغیرہ) حرف ''من منھ سے بول رہا ہے کہ بیمال دوسر ہے ہی معنی مراد ہیں اور بعنی آدم کی طرف قرون کی اضافت اس پر دلیل قطعی ہے ، فرمایا یہ جارہا ہے کہ میرے خاندان کی ہر نسل اپنے زمانے کی بہترین نسل رہی ہے ، آدم سے لیکر مجھ تک کتنا ہی طویل سلسلہ نسب ہو ، لیکن اس نسب نسل رہی ہے ، آدم سے لیکر مجھ تک کتنا ہی طویل سلسلہ نسب ہو ، لیکن اس نسب نامے کا ہر خانوادہ اپنے دور کا معزز ترین خانوادہ تھا ، ایسا نہیں ہے کہ میرے نسب ماضی کے کہی قرن میں میر اخانوادہ غیر معزر اور غیر متازر ہا : و۔

اس حدیث کی تغصیل سمجھنی ہو تو حضرت واثلہ بن الاستاقی وہ روایت دیکھتے جو "صحیح مسلم" نے بایں طور روایت کی ہے۔ حضور نے فرمایا:

"ان الله اصطفے کتانة من ولد اسمعیل واصطفے قویشا من کتانة واصطفے من قریش بنی ہاشم واصطفائی من بنی ہاشم۔ (متکوۃ باب فنائل سیدالر سلین)

واصطفائی من بنی ہاشم۔ (متکوۃ باب فنائل سیدالر سلین)

اللہ نے ختب کرلیا "کتانہ" کواولا واسمعیل میں سے اور ختیب کرلیا قریش سے کرلیا قریش سے اور ختیب کرلیا قریش سے بنے مایشم کواور ختیب کرلیا قریش سے

"ترفرى "ك الفائل بيه يل: ان الله اصطفى من ولد ابراهيم اسمعيل واصطفى من ولد اسمعيل بني كنانة

"مفکوة" میں یہ دونوں روایتیں ٹھیک ای مدیث کے بعدر کھی گئی ہیں جس کی گفتگو چل رہی ہے اس ہے بھی ظاہر ہے کہ اس حدیث کا موضوع خاندان و نسب کا فضل و شرف ہے 'نہ کہ زمانوں کا فضل و شرف 'اللہ کے رسول اپنے تکمل سلسلۂ نسب کی ایک بیش بھافنیات بیان فرمار ہے ہیں 'ادر میاں صاحب نے سمجھ لیا کہ زمانوں کی فضیات میان ہور ہی ہے۔

نمونه نمبر ۱۴ صغه ۲۵۰ پر

'تھی حدثاء الاسنان سفھاء الاحلام (نوخیر و نوعمر او حچی عقلوں والے جذباتی لوگوں کی بھیر ان کے ساتھ ہوگی۔"

خدا بہتر جانتا ہے میال صاحب نے کیا لفظ تکھا ہوگا جس کا طباعت میں "تھی" ن کیا نید کوئی لفظ نہیں ہے گر ہم اندازہ نہیں کر سکے کہ کس لفظ سے بچو کر یہ ما صدیث اس طرح پر ہے نیاتی فی آخر الزمان قوم حدثاء

الاسنان سفها ، الاحلام - گویاجی جگه "نهی "چهپاب وبال قوم کالفظ تحا۔
اب یہ معمہ محترم جی صاحب ہی حل کریں کہ لفظ "قوم" اس شکل میں کیسے آگیا۔
بہر حال ہم طباعتی نقائص سے صرف نظر کرتے جارہے ہیں 'سوالی ترجے کا ہے'
اول تو یہ کہ ''او چھی عقل "کیاشے ہوتی ہے 'اردو میں "عقل کو تاہ "ضرور یو لئے
ہیں لیکن ضروری نہیں کہ اس کالفظی ترجمہ بھی شامل محاورہ ہو و کیکھے بالغ نظری
اردو میں مستعمل ہے 'نگاہ رسابھی یو لئے ہیں 'لیکن یوں نہیں کہتے کہ قلال شخص
"خینچے والی نظر "رکھتا ہے ۔۔۔۔۔ اس طرح "و سیج النظری "کاار دو ترجمہ " پھیلی
ہوئی نظر "خلاف محاورہ ہے 'اردو میں ''او چھی با تیں " ۔۔۔۔ "اور ہے شار الفاظ
ہوئی نظر "خلاف محاورہ ہے 'اردو میں ''او چھی نظر نہیں یو لئے 'اور ہے شار الفاظ
ہیں جودو سری زبانوں سے اردو میں آگئے ہیں 'انہیں جوں کا توں یو لا جا تا ہے ہندی
ترجمہ استعال نہیں کیا جا تا۔

دوئم یہ کہ "لوگوں کی بھیران کے ساتھ ہوگئ" کمال ہے آگیا میاں ماحب لکھتے تو یہ ہیں کہ "صادق ومصدوق رسالت سآب علی ہے خبر دی۔" پھر جائے اس کے کہ حدیث کا کم سے کم ایک پوراجملہ تو نقل کرویے "نا تھی گلزا نقل کرتے ہیں "کیا یہ بے سلیفگی نہیں" پھر ترجمہ ایسا کرتے ہیں جو اصل سے مطابقت نہیں رکھتا اصل فقر وابھی ہم نے نقل کیا۔

(ديك يحتى عارى جلداول كتاب المناقب بابعلاماة النبوة في الاسلام) اسكار جمه يول موكا:

> "حضور نے فرمایا آخر زمانے میں ایسے کم عمر بے وقوف ظہور میں آئیں مے جن کے اقوال .....الخ۔"

مرمیال صاحب نے ایساتر جمہ کردیا گویا حدیث میں ذکر تو کچھ اور لوگوں کا ایا گیا ہو' اور ان کے ساتھ نو خیز "حقاء" لگ گئے ہول ....فافھم۔

#### نمونه تمبر ۱۵: م ۲۵۳ پر:

"واشهد ان علیا فتلهم وانامعه جینی بالرجل علی النعت الذی نعت النبی صلی الله علیه وسلم (یس الله علیه وسلم (یس شادت و بتا بول که سید تا حضرت علی رضی الله عنه نے ان لوگوں کو قمل کیا میں آپ کے ساتھ تھا (جنگ فتم ہوئی) تو ایک متقول لایا کمیا ،جس کا طیہ وہی تماجس کی پیشین کوئی آن حضرت علیہ نے فرمائی تھی۔"

یمال ایک اطیفبات قالم غوریہ ہے کہ ایساکوئی افظ موجود شمیں جس کا ترجمہ "معتول" کیا جائے 'مراحت کے بغیر جب جینی بالرجل ہولا جائے تو ترجمہ یہ ہوگاکہ ایک آدمی لایا گیااوریہ ترجمہ زندہ آدمی کی طرف مشیر ہوگائی حدیث "خاری" میں دو اور مقامات پر بھی آئی ہے۔(۱) جلد اول۔ کتاب المتاقب بالب علاماة النوة فی الاسلام (۲) جلد ٹائی کتاب الادب باباء فی قول الرجل ویلک۔ صرف ٹائی الذکر مقام پریہ تصریح ہے کہ فالتمس فی الفتلی فاتی بد (مقولین میں سے تلاش کر کے اس کی لاش لائی گئی) للذا جو بر گوار تحت اللفظ ترجے کا واعیہ لیکر چلے ہیں انہیں تو چاہیے تما کہ یہ مصرح روایت لیت تاکہ لفظ مقول کی مخوائش نگئی۔

#### نمونه تمبر ۱۷ امغه ۲۷۰ پ

"والواضعون الحديث اصناف واعظمهم ضرراً قوم من المنسوبين الى الزهد وضعوا الحديث احتساباً فيما زعموا فتقبل الناس موضوعاتهم ثقة منه، له دركونا اليهم ثم نهضت جها بذة الحديث لكشف عوارها ومحوعارها (واضعين كي پندسمين بي الناس

سب سے ذیادہ ضرررسال دہ لوگ ہیں جو زہد کی طرف منسوب ہیں (عابد وزاہد ہیں) گرایے سادہ کہ صدیث گھڑ لی اور سیجھتے ہے رہے کہ اس بیں تواب کے گا او گول نے ان کی ظاہر کی طالت پر اعتاد کر کے ان سے مقیدت رکھتے ہوئے ان کی موضوع روایتوں کو قبول کر لیا پھر فن صدیث کے اعلیٰ ماہرین اسمحے تاکہ اس کر وری کا پردہ چاک کریں اور اس کی خرالی کو مثادیں۔"

مولانا مودودی کے بہتر ہے معترضین کو دیکھا ہے کہ اگر مولانا کے مضمون میں کہیں کامت و طباعت کی غلطی بھی نظر پڑگی توانموں نے پہٹ سے اسے بھی مولانا کی فرست جرائم میں شامل کردیا مگر ہم یہ چپچھوراین پیند شیس کرتے اس لئے بے شار کتابتی اغلاط کو نظر انداز کرتے جارہے ہیں اور یمال بھی کرتے ہیں۔ (صبح لفظ در کونا تحاج در کونا چھیاہے)

ہارااعتراض ہے ہے کہ آخری فقرے کا ترجم صحیح نہیں کیا گیا، مغہوم تو بہر حال وہی ہے ،جو میال صاحب کے ترجے سے ظاہر ہے ،لیکن سوال مغموم کا نہیں عربی قابلیت کی جانچ کا ہے ، خصوصاً جب مترجم نے دعویٰ تحت اللفظی کا کیا تو ترجے سے خود خود یہ اندازہ ہو جائے گا کہ عربی فقرے کے نحوی کو شوں اور افوری پہلودل پر مترجم کی نظر ہے کہ نہیں۔

"لكشف عوارها" من دہرى اضافت ہے مگر ترجے ہے ايک اضافت ہے مگر ترجے ہے ايک اضافت عائب ہے ہیں۔ "بترجمہ اس مخرورى كا بردہ جاك كرديں" يہ ترجمہ اس وقت درست ہوتا جب عبارت يوں ہوتى كه لكشف هذا الضعف كزورى كا مراوف عربى لفظ ضعف ہے نہ كہ "عوار" " "عوار" كے معنى عيب كے بيں (المجم الوسط) مطلب توبير حال وى رہتا خواہ مترجم عيب كالفظ ركھتے يا كرورى كا يا سقم كايا فرانى كا كين تحت اللفظى كا كھلا تقاضا يہ تحاكہ جائے كرورى كے عيب كا

لفظ رکھا جاتا' تاہم اسے نظر انداز کردیں تب بھی یہ طے ہے کہ انہوں نے جو ترجمہ فرمایادہ لکشف عواد ھاکا۔

مزید تقص بہ ہے کہ وہ "ها" کام جمع سکے اس کر دری میں "اس"
کا اشارہ کس طرف ہے 'کونی کر دری ؟ ..... اگر جواب به دیا جائے کہ حدیث
وضع کرنے دالوں کے فعل وعمل کی طرف اشارہ ہے تو سوال پیدا ہوگا کہ ضمیر
مؤنث کے کیا معنی ؟ پھر تو "عوارہ" اور "عارہ" کہنا چاہیے تھا اور اگر کہا جائے کہ
اشارہ "حدیث" کی طرف ہے تو لفظ "حدیث" عربی میں مونث نہیں ہے 'اگر
حیثیت اسم جنس اس کے لئے ضمیر تا دیے لائیں کے توار دوتر ہے میں لاز ماضمیر

سیحے یہ ہے کہ ''ها''کامر جع ''مو نبوعات''ہے'مناسب تحت اللفظی ترجمہ ہاہو تا۔

''پھر فن حدیث کے اعلیٰ ماہرین اٹھے تاکہ ان گھڑی ہوئی روایتوں کا عیب کھویدیں اور اس چیز کو مٹادیں جو باعث ننگ ہے۔''

اس ترجع میں معداً تمام اضافوں کی رعایت ہے ویسے کھیٹ تحت اللفظ ترجمہ سیجے توہوں ہوگا:

> " پھر فن حدیث کے اعلیٰ ماہرین ان موضوعات کے عیب کے کھولنے اور ان کی عار کے مثانے کے لئے اٹھے۔"

بہر حال میاں صاحب نے "اس" بول کر غمازی کردی کہ وہ ضمیر کامر چن نمیں سمجھ پائے اور "اس کی کمزوری" کے جائے "اس کمزوری" کہ کریہ بتادیا کہ اضافت (عوارها) کا بھی انہیں ادراک نہیں ہوا' پھر عوار کاتر جمہ "کمزوری" کرنا لغت سے ناوا قفیت کا پند دے گیا۔ (یمال بات ذراباریک ہوگئی 'جو طلبائے عزیز اے پوری طرح نہ سمجھ سکے ہوں وہ اپناسا تذہ سے رجوع فرمائیں)۔

#### فارسى قابلين :

عربی قابلیت کے ذیل میں میاں صاحب کی اردو قابلیت پر بھی خاصی روشنی پڑگئ ایک دو نمونے فارس کے بھی دیکھتے چلے اپ نے کہیں کہیں بطور زینتہ بخن فارسی اشعار استعال کئے ہیں امشکل ہے تین چار مگر ان کا بھی حلیہ اگاڑے بغیر ندرہے کلاحظہ ہوص ۱۱ اپر لکھتے ہیں :

چشم حسود که یرکنده باد عیب نمایدش بنردر نظر
فاری جانے والے حفر ات ذراائی بنی رو کے رکھیں' تاکہ ہم عوام کے
کانوں تک اپی آواز پہنچا سیس'جولوگ فاری نمین جانے گر فن شعر سے می
رکھتے ہیں'ا تا تووہ بھی دکھ سکتے ہیں کہ پہلے مصرعہ کی بر غائب ہے'اصل مصرعہ
میاں صاحب کو یاد نہ رہا تو جو الناسیدھا یاد تھا سپر دِ قلم فرمادیا' بر دوسر سے
مصرعہ کی بھی ندار و ہے' کیونکہ میاں صاحب کے یسار حافظ نے اس سے دھیاگا
مشتی کی ہے'مصرعہ حقیقت میں یوں تھا

عیب نماید بنرش درنظر

ان کے حافظے نے شین کواس کی جگہ سے اکھیٹر کر نماید کے آگے لگادیااور انہیں ذرااحساس نہ ہواکہ مصرعہ بہ اعتبار عروض خارج از بحر بھی ہو گیا۔

ص ۱۸۸٪ : "به بین تفاوت راه ازکجاست تابه کجا "

مشہورترین مصرعہ ہے مگر میال صاحب نے "راہ" میں الف بوھا کر اسے اسی بحر "رہ" ہے درست ہوتی ہے اور سب جانتے ہیں کہ فاری میں "رہ" (بغیر الف) خوب مستعمل ہے۔ ص ۹۸ پر

پری نہفته رخ و دیو بکر شمه و ناز بسوخت عقل زحیرت که ایس چه بوالعجبی ست دوسر امصر عدچونکہ بہت مشہر ہے اس لئے دہ میاں صاحب نے تھیک ہی

لکھدیا ، گر پہلا مصریہ پھر بھی ان کی نوک قلم سے مرغ بسمل بن کر رہا اللی نظر دکھ سکتے بیں کہ بحر بھی تدارد ہے اور مضمون بھی غدر اور۔

### بدویانتی یا آسیب زدگی ؟ :

حضرت مجیح الحدیث کی خوش گفتاری' عربی دانی' اردو نوازی اور فاری ملاحم مہارت کا تعارف کرتے ہیں جس کے مہارت کا تعارف کرانے کے بعد اب ہم ایک ایسی چیز پیش کرتے ہیں جس کے بارے میں ہم تو فیصلہ نہ کرسکے کہ اسے بدویا نتی کا عنوان دیں' افتر اپر وازی کمیں یا آسیبی خلل کے زمرے میں رکھیں' ہماری عقل اس باب میں دنگ ہے لندا قار نمین اور محترم جج ہی فیصلہ فرمائیں کہ کیا تو جیسہ اس کی ہوسکے گی۔

حضرت سعدٌ بن الى و قاص جليل القدر سمائى جيں ان كى ايك بہت بى النيازى خصوصيت يہ ہے كه "جنگ احد" ميں جب آقائے دوجهاں سلى الله عليه وسلم د شمنوں ميں گھر گئے تھے توبه اپنى تير اندازى سے ان كاد فائ فرمار ہے تھے اس وقت حضور نے فرمایا تھا رم فداك الى و المى اب سعد التم پر مير ب مال باپ قربان تير چلائے جاؤ!

میاں صاحب نے ص ۲۸ پرای واقع کو بیان کیا ہے اور پھر حفرت سعد گی اس تقریر کا خلاصہ ویا ہے 'جو انہوں نے دربار فاروق میں شکایات کا جو اب و یتے ہوئے کی تھی 'یہ خلاصہ ص ۲۹ پر ختم ہواہے اور اس کے متصل بعد میاں صاحب لکھتے ہیں :

"مودووی صاحب تو شایداس تقریر ب اثر نه لین کونکه
آپ کا فیصله یه ب که آپ نے جو تیر چایا تحا وه
آخضرت علیت کی منشا کے خلاف تحا (الماحظه فرمایت مودودی صاحب کی تفییر" ویسئلونك عن الشهرالحرام قتال فیه"

معاق ہے 'رجب سے میں اور سے متعاق ہے 'رجب سے میں اور بی علیہ اور سے ایک واقعہ سے متعاق ہے 'رجب سے میں علی علی اور سے کا اور سے اور الن کو ہدایت فرمائی تھی کہ قریش کی نقل و حرکت اور الن کے آئندہ ارادول کے متعلق معلومات حاصل کرے' جگل کی کوئی اجازت آپ نے نہیں دی تھی' لیکن الن لوگوں کو راستے میں قریش کا ایک چھوٹا سا تجارتی قافلہ ملا اور اس پر استے میں قریش کا ایک چھوٹا سا تجارتی قافلہ ملا اور اس پر انہوں نے حملہ کر کے ایک آدمی کو فل کردیا' اور باقی لوگوں کو الن کے مال سمیت گرفار کر کے 'ندینہ' لے آئے' یہ کارروائی ایسے وقت ہوئی جب کہ رجب ختم اور شعبان شروع کا کارروائی ایسے وقت ہوئی جب کہ رجب ختم اور شعبان شروع

مور ہاتھا' اور یہ امر مشتبہ تھا کہ آیا حملہ رجب ( یعنی ماہِ حرام ) ہی میں ہواہے یا شیس لیکن قریش نے اور ان سے در پر وہ ملے ہوئے یہود بول اور منافقین مدینہ نے مسلمانوں کے خلاف ہر دپیگنڈہ کرنے کے لئے اس واقعہ کو خوب شرت دی اور شخت اعتراضات شروع کردیے کہ یہ لوگ چلے ہیں ہوے الله والے بن كر اور حال يہ ہے كه "ما و حرام" كك بيس خونریزی ہے نہیں جو کتے' انہی اعتراضات کا جواب اس آیت میں دیا ممیا ہے 'جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ بلاشبہ ''ماو حرام" میں کڑناہوی پری حرکت ہے، مگراس پراعتراض کرنا ان لوگول کے منھ کو توزیب مہیں دیتا، جنموں نے تیر ہریں مسلبل اینے سینکروں بھائیوں پر صرف اس لئے ظلم توڑے کہ دوایک خدا برایمان لائے تھے' پھران کو یہاں تک تنگ کیا که ده جلاد طن ہونے پر مجبور ہو گئے 'پھر اس پر بھی اکتفانہ کیا اورائے ان بھائیوں کے لئے "معجد حرام" جانے کارات بھی بد كرديا والانكه "مبحد حرام" كمي كي مماوكه جائيداد نبيل ہے اور پچھلے دوہزار پر س میں تبھی ایسا نہیں ہواکہ کسی کواس کی زیارت ہے روکا کمیا ہو'اب جن طالموں کا نامہ اعمال ان كر تو تول سے سياه ب ان كاكيا من ب كد ايك معمولى ي سر حدی جھڑپ پر اس قدر زور شور کے اعتر اضات کریں' حالا نکه اس جھڑپ میں جو کچھ ہواہے دہ نبی علیقی کی اجازت کے بغیر ہواہ اور اس کی حیثیت اس سے زیادہ کچھ نہیں ہے کہ اسلامی جماعت کے چند آدمیوں سے ایک غیر ذمہ دارانہ فعل کاار تکاب ہو گیا ہے اس مقام پریدبات بھی معلوم رہنی عاہے کہ جب بید دستہ قیدی ور مال غنیمت لے کرنبی علیہ کی

خدمت میں حاضر ہوا تھا تو آپ نے ای وقت فرمادیا تھا کہ میں
نے تم کو لڑنے کی اجازت تو خمیں دی تھی 'نیز آپ نے ان
کے لائے ہوئے "مالِ غنیمت "نیں ہے "بیت المال "کا حصہ
لینے سے بھی انکار فرمادیا تھا 'جو اس بات کی علامت تھی کہ ان
کی یہ لوث نا جائز ہے 'عام مسلمانوں نے بھی اس فعل پر اپنے
ان آدمیوں کو سخت ملامت کی تھی اور " مدیے "میں کوئی ایسا
نہ تھاجس نے انہیں اس پر داد دی ہو " ( تنہم القر آن کا تتباس
کمل ہوا)

آپ دیکھ رہے ہیں کہ مہلی ہی لائن میں رجب سمجھ کاحوالہ موجودہے' کون باخبر نہیں جانتا کہ "غزوہ احد" تیسری جمری میں ہواہے' للذالی کسی غلط فنمي كالمكان نه قباكه يزهين والے كويسال "غزوة احد" كا تصور آتا..... كير جتني تنصیل ہے سارا واقعہ لکھا ممیا ہے اس میں کسی ناسجھ سے ناسجھ کے لئے بھی التباس اور غلط فنمي كاكو كى امكان شيس مديك به يهال ند حفرت سعد كاذ كرب ند ان کی تیرافگنی کا' ہال طخیم تقاسیر میں یہ وضاحت ضرور ملتی ہے کہ ان آثھر آدميول بين حصرت سعد من شامل تيه مثلاً "روح المعانى" مين ان كانام ليا مميا ہے الیکن یہ بھی دہیں تصریح ہے کہ جس آدی (عمر دین الحضر می) کو قتل کیا گیا اس کے قاتل دافدین عبداللہ اسمبی تھے (ند کد حضرت سعد )اور باتی سب وہی بیان کیا گیاہے جو منقولہ بالاحاشیہ میں موجود ہے ،ہم کھتے ہیں آگر اس موقعہ برسعد م بی کے تیر فے انن الحضر می کو ہلاک کیا ہو تااور مولانا مودودی کی تغییر میں اس کا ذكر بھى ہوتا'تب بھى كيا فرق براتا تھا'سوال تويہ ہے كد ميال صاحب في جو ہولناک الزام مولانا مودودی برعائد کیاہے 'اس کاسر پیر کمال ہے'ہم یہ تو نہیں كريسكة كد حفرت في الحديث نعوذ بالله شراب يا اليم وغيره عد شوق فرمات مين ندان کے یاگل جی کی کوئی خبر مارے کانوں تک بہنی ہے پھر آخر اس کے سواکیا

معجمیں کریا توانہوں نے مخش قتم کی افترار دازی کی ہے 'یا پھر لکھتے لکھتے ال پر کسی قتم کا آسیبی دورہ بر کیاہے جس نے ان کے موش وحواس بگار دیتے ہیں اور " تفیم القرآن" میں انہیں وہ بات نظر آئی ہے جس کی پر چھائیں تک وہاں موجود نہیں ہے بچے صاحب! آپ ہی کوئی تادیل ایسی بیان فرمائیں جس سے اس عقدے کی مر اکشائی ہو 'یا پھریہ فیصلہ دیں کہ ایسے "سفید نذف" کی سز اکیا ہے " غزوہ احد " کے واقعے اور فرکورہ واقع میں تو کی فتم کی مشاہدت بھی نہیں ہے کہ میال صاحب کی غلط فنمی کاجواز نکالا جاسکے وہی بردود مدکاد حوکا ہوسکتا ہے لیکن کیاد ہی پر گلاب جامن یاکرس پر مانھی کا دھوکہ بھی ہوسکتاہے؟ پھر کیا توجیہ ہے اس شرارت کی کہ میاں صاحب نے مودودی پر ایک ایبامیب الزام نگایا جو انہیں دار واسلام بی سے خارج کرویتا ہے، غضب ہے جس تیرافگنی پر خداکارسول یوں کے کہ اے سعد اجھے پر میرے باپ مال قربان اس تیراف گئی کو مودودی مرضی رسول کے خلاف قرار دے ..... یہ نو کھلی شیطنت ہے اگر ایک شخص محض دل ہے گھڑ کراہیا جرم مودودی کی طرف منسوب کرتاہے' تواس کا مقام آپ بى متايئة " درسه امينيه " هوناچا بيئيا امراض دما في كاشفاخانه ؟

آج اسلامی عدالتیں نہیں ہیں ورنہ کیہ حرکت ایس نہیں تھی کہ میاں صاحب اینے آپ کو"مدِ قذف" ہے چانے جاتے۔

مسی دستویز میں صرف ایک جگہ جعل البت ہوجائے تودہ پوری کی پوری
نا قابلِ اعتبار ہوجاتی ہے ' ہمری دیگ ہے محض ایک لقمہ چکھنے کے بعد اگریہ
معلوم ہوکہ اس میں نمک کروا ہے یاز ہرکی آمیزش ہے توباتی دیگ کے بارے
میں آپ ہے آپ فیصلہ ہوجاتا ہے کہ دہ پھینک دینے کے لائل ہے 'اس معروف
قاعدے کے تحت ہمیں یہ کئے کاحق تھا کہ میال صاحب کی قابلیت اور ہوشمندی
لور دیانت کے جو نمونے ہم نے پیش کئے 'ان کے بعد ضرورت ہی شیس کہ مابلی

کو نکہ اس سے بعض حفر ات کو اس بر گمانی کا موقع فے گاکہ کتاب کے پچھے نہ پچھے
اعتر اضات درست بھی ہوں گے 'اور عامر عثانی نے ان سے جان چھڑ انے کے
لئے یہ خوردہ گیری کی ہے 'الی ہر گمانی کا دروازہ بعد کرنے کے لئے ہم میاں
صاحب کے ہر ہر قابل ذکر اعتراض اور الزام کا ہمر پور جائزہ لیس کے اور دہ علمی
مواد چیش کریں گے جو میاں صاحب کی نظر سے یا تو بھی گذرا نہیں 'یا گذرا ہے تو
طاق نسیاں میں پینچ چکا ہے۔

محرم نج مولانا در بابادی سے بھی التماس ہے کہ دہ ہماری عث کونہ صرف اس کئے توجہ سے پڑھیں کہ ممکن اس کئے توجہ سے پڑھیں کہ ممکن سے بیار شادات ادر ہے بیت مارف علیہ پیش کر سکے 'جن تک مدوح کی نظر نہ پینی ہو'یا بھی پہنی ہو تواب دہ محضر نہ رہے ہوں۔واللہ المعین۔

### وليدين عقبه :

متاب کے ابتد الی چند صفحات میں میاں صاحب نے مودودی پر ردوقد ح کرتے ہوئے صحابہ رضوان اللہ علیم کے بارے میں کچھ گل افٹانیاں کی ہیں 'اور ایسے نوادرات الن کے قلم سے نکلے ہیں کہ چودہ سوسالوں کے کسی متند عالم دین اور فقیہ اسلام کوان کا تصور بھی نہ آیا ہوگا'ہم اس موضوع پر بہت شرح دبسط سے گفتگو کرتا چاہج ہیں' اس کئے اسے مؤخم کر کے الن اعتر اضات کا جائزہ پہلے لیں جن سے میاں صاحب کے علم وقعم کا کممل نقشہ اور دیانت دامانت کا سارا سرمایہ منظر عام پر آجائے۔

ان کا وعویٰ یہ ہے کہ مودودی نے تو اپنے دل سے ایک نظریہ گمر کر تاریخی رولیت اس کے مطابق و حویدی ہیں اور میں نے یہ عمل کیا ہے کہ کتب تاریخ میں جو واقعات آئے ہیں انہیں بلا کم و کاست بیان کردوں اور متجہ وہ اخذ

کرول جو خود میدوا تعات این زبان سے میان کریں۔ (صفحہ ۲۳)

اس دعوے کوخوب ذہن نشین کر لیجئے اور اب آ پے ولید بن عقبہ سے حث کا آغاز کریں۔

ولید بن عقبہ حضرت عثال کے اخیانی (مال شریک) بھائی تھے۔ "فتی کمہ"
کے بعد ایمان لائے وضرت عثال کے خلاف لوگوں کو جو اعتر اضات تھے ان
میں یہ اعتراض بھی شامل تھا کہ انہوں نے ولید بن عقبہ جیسے شخص کو آگے
بوھایا عزت دی مضرت سعد جیسے صحافی کو معزول کرکے ان کی جگہ ولید کو
"کوفے" کا گورزمنایا وغیرہ۔

مولانا مودودی نے یہ واضح کرنے کے لئے کہ دلید جیسے حضرات کو آگے بڑھانے پر لوگ خفا کیوں تھے 'ورج ذیل عبارت لکھی ہے جسے ہم پورے کا پورا نقل کرتے ہیں (واضح رہے کہ ہم نے ''خلافت وملو کیت'' کاپاکتانی نسخہ سامنے رکھاہے' کیونکہ میال صاحب نے بھی حوالے ای سے دیئے ہیں )۔

"مثال کے طور پرولیدن عقبہ کے معاملے کو لیجئے یہ صاحب بھی "فیج کے احد اسلام لانے والوں میں سے تھے 'رسول اللہ علی ہے کے ان کو "بنی المصطلق" کے صد قات وصول کرنے کے لئے مامور فرمایا 'گریہ اس قبیلے کے علاقے میں پہنچ کر کسی وجہ سے ڈرمجے 'اور ان لوگوں سے ملے بغیر " ریخ "واپس جاکر انہوں نے یہ رپورٹ وے دی کہ "بنی المصطلق" نے ذکوۃ دیے سے انکار کرویا 'اور جھے مار ڈالے پر تل محے 'رسول اللہ علیہ اس پر غضب ناک ہوئے اور آپ نے ان کے خلاف ایک فوجی مہم روانہ کردی 'قریب قاک کے ساتھ کا اور آپ نے ان کے خلاف ایک فوجی مہم روانہ کردی 'قریب مار داروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں نے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں نے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں نے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں نے " مدینہ "حاضر ماروں کے " مدینہ "حاضر ماروں کے تدینہ "حاضر ماروں کے " مدینہ "حاضر ماروں کے تدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں نے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں نے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں نے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں کے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں نے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں کے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں کے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علی ہو گیا 'اور انہوں کے " مدینہ "حاضر ماروں کو بروقت علم ہو گیا'اور انہوں کے " مدینہ "حاضر کے تعامل کو بروقت علم ہو گیا 'اور انہوں کے تعامل کے تعامل کے تعامل کو بروقت کے تعامل کے تعامل کے تعامل کو بروقت کا خواند کی کو بروقت کا کو بروقت کی کو بروقت کا کو بروقت کی کو بروقت کا کو بروقت کی کو بر

ہوکر عرض کیا کہ یہ صاحب تو ہمارے یاس آئے ہی شین ہم تو منظر ہی رہے کہ کوئی آگر ہم سے "ز کوہ" وصول کرے " اس يربيه آيت نازل جو لي كدياايها الذين آمنوا ان جآء كم فاسق بنباء فتبيّنوا ان تصيبو ا قوما بجهالة فتصبحوا على مافعلتم ندمين (اے لوگو جو ايمان لائے ہو' اگر تمهارے پاس کوئی فاسق آکر کوئی خبر دے تو تحقیق کرلو' . کہیں ایسانہ ہو کہ تم تمی قوم کے خلاف ناوا تفیت میں کوئی کارروائی کر بیٹھو' اور پھر اپنے کئے پر پچھتاتے رہ جاؤ)۔ (الجرات٢)(٨)اس كے چند سال بعد حضرت الد بحر وعمر الله نے ان کو پھر خدمت کا موقع دیا اور حفزت عر کے آخر زمانے میں وہ "الجزیرہ" کے عرب علاقے پر جمال "بنی تغلب" رجے تھے عامل مقرر کئے گئے۔ (٩) ٢٥ ھ ميں اس چھوٹے کے منصب سے اٹھاکر حضرت عثمان نے ان کو حضرت سعد من انی و قاص کی جگه دیموفه " جیسے بوے اور اہم صوب کا گورنر منادیا وہال بدراز فاش مواکد ید "شراب نوشی"کے عادی ہیں'حتیٰ کہ ایک روز انہوں نے صبح کی نماز چار رکعت بردهادی اور پھر بلیث کر لوگوں سے یو جھا "اور يرهاوك ؟(١٠)"اس واقعه كى شكليات "مريخ"ك كيتيس اورلوگوں میں اس کا عام چرچا ہونے لگا 'آخر کار حضرت مسور ین مخرمہ اور عبدالرحمٰن بن اسود نے حضرت عثالہؓ کے مصانح عبیداللہ بن عدی بن خیارے کما کہ تم جاکر این مامول صاحب سے بات كرواور الليس بتاؤك ان كے بھائى ولیدین عقبہ کے معالمے میں لوگ ان کے طرزِ عمل پر بہت اعتراض کررہے ہیں انہوں نے جب اس معاملے کی طرف

توجہ دلائی اور عرض کیا کہ ولیدیر حد جاری کرنا آپ کے لئے ضروری ہے او حضرت عثال نے وعدہ فرمایا کہ ہم اس معالمے میں انشاء اللہ حق کے مطابق فیصلہ کریں ہے 'چنانچہ صحابہ کے مجمع عام میں ولید پر مقدمہ قائم کیا گیا عضرت عثال اے این آزاد کروہ غلام حران نے گوائی دی کہ ولید نے شراب نی تھی ایک دوسرے کواہ صعب بن جنامہ (یا جثامہ بن صعب) نے شہادت دی کہ ولیدنے ان کے سامنے "شراب کی "قے" کی تھی ان کے علاوہ چار اور گواہ ابوزینب'ایو مورع' جندب بن زمیر الاز دی اور سعد بن مالک الاشعرى بھی ائن حجر کے بیان کے مطابق پیش ہوئے تھے اور انہوں نے بھی جرم کی تقدیق کی تقی) تب حضرت عثال النه حضرت على كو تحكم دياكه وليد يرحد قائم كريس حفرت علیؓ نے حفرت عبداللہ بن جعفر کو اس کام پر مامور کیااور انہوں نے ولید کو جالیس کوڑے لگائے۔(۱۱)"

یہ ہے وہ ممل تحریر جودلیدین عقبہ کے سلسلے میں نکھی گئی ہے 'اب میال صاحب کی تعریضات ملاحظہ ہوں'وہ فرماتے ہیں:

"مودودی صاحب نے حضرت دلیدین عقبہ رضی الله عنه کی

نرمت میں زور قلم صرف کیاہے۔"ص ۳۵

"زور قلم صرف کرنا"اس موقعہ پر یولا جاتا ہے جب مغزاور مواد تو کم ہو لفاظی اور حاشیہ آرائی زیادہ "گویا میال صاحب وعویٰ یہ کررہے ہیں کہ ولید کے سلسلے میں جو کچھ مودودی نے لکھا ہے اس میں داقعیت توبرائے نام ہے بس خامہ فرسائی کچرب زبانی اور منھ زوری سے عبارت کو طول دیا گیا ہے۔

اس كے بعد وہ وليدكى مدح كرتے ہوئے يہ مبالغه آميز دعوىٰ فرماتے ہيں:

# "آ تخضرت ملك في شروع بى سان كو خدمات اسلام كى في ان كو خدمات اسلام كى في خاص طور ير منتخب فرماليا تقله "ص : (٣٥)

اس وعوے کو مبالغہ آمیز ہم نے اس لئے کما ہے کہ یہ صورت واقعہ کو را حاج حاکر دکھاناہے 'انہوں نے حوالہ بھی کوئی نہیں دیاہے 'اس کے بعد انہوں نے وی واقعہ ذکر کیا ہے 'جسے مودودی صاحب نے بیان کیا ' یعنی ولید کے بنی مصطلق کی طرف جھے جانے اور غلطمیانی کرنے کا 'مگر کس طرح ؟

""....ولیدین عقبہ قبیلے تک مینی نہ پائے سے کہ بھول رادی کی شیطان نے ان ہے کہ بھول رادی کی شیطان نے ان ہے کہ دیا کہ دہ اوگ آپ کے قبل کی تیاری کررہ ہیں ولیدین مقبہ رضی اللہ عنہ کو جو شبہ تھا اب اس نے یقین کا درجہ حاصل کرلیا 'اور یہ اس خبر کے سنتے ہی واپس ہو گئے ' تحقیق کرنے کا موقع بھی نہیں تھا اور انہوں نے نفیق کی وشش بھی نہیں گی ' پہنچ کر آنخضرت علیلے ہے عرض کردیا کہ وہ لوگ تو قبل کی تیاری کررہے ہے 'آنخضرت علیلے کو افسوس ہوا'اور آپ نے اال بھی تو قبل کی تیاری کررہے ہے 'آنخضرت علیلے کو افسوس ہوا'اور آپ نے اال میر مظری تغییر مظری ا

سمویا میاں صاحب کے نزدیک صحیح اور قابلِ اعتادبات بوں ہے کہ ولید نے آپ سے آپ یہ غلط میانی نہیں کردی تھی کہ قبیلے والے آمادہ قتل ہیں بلیحہ کسی اور مخص نے انہیں در غلادیا تھا۔

اب اس صورت میں ابھن یہ باتی رہ جاتی تھی کہ آخر اللہ تعالی نے قرآن میں رید کو فاس کیوں کما' تواس کا بھی حل میاں صاحب نے حاشیے میں یہ پیش کیا:
"اس طرح کے واقعات کے متعلق وحی الیٰ نے مسلمانوں کو تعلیم وی ان جاء کم فاسق بنیاً ۔ (سورۂ حجرات رکوگا) اگر کوئی فاسق نا قابل اعتاد شخص تمہارے پاس کوئی خبر لائے تو پہلے تحقیق کرلو' بظاہر حضرت ولیدرضی اللہ عنہ کو تعلیم دی گئی ہے کہ وہ بلا محقیق ایسے مخص کی خبر سے متاثر ہو کر واپس چلے گئے تھے جس کو راوی نے شیطان کہا ہے۔"ص۳۹

گویا قر آن میں یاایھاالذین امنوا الایة کاروئے سخن خود ولید کی طرف ہے اور فاست کہ کر ولید کی خرف ہے جس نے ولید کی خرف ولید کی خیس میں ہے۔ اس مخف کی ندمت کی گئی ہے جس نے ولید کوبہ کا دیا تھا۔

ابھی مودودی کی گھڑنت اور میال صاحب کی اپنی صدافت بیانی کا وعوی آپ پڑھ ہی چکے اس کی روسے صورت حال ہول ہونی چاہیے کہ جو پچھ مودودی نے ولید کے بارے میں صراحتیں کی ہیں دہ توان کی اپنی دہ فی اختراع ہول 'اور متند کتابول میں ان کی تائید و تصویب ہر گز موجود نہ ہو 'لیکن جو صراحت میال صاحب نے فرمائی وہ متندروایات سے صاف ثابت ہور ہی ہواور متند علاء میال صاحب نے فرمائی وہ متندروایات سے صاف ثابت ہور ہی ہواور متند علاء اس کے موید ہول الیکن افسوس ہے کہ معالمہ فی الواقع بالکل الناہے 'اور ہم آپ کو دکھلاتے ہیں کہ میال صاحب نے 'الی گنگا بہانے ''کاکتنا شاندار ریکار ڈ قائم کیا ہے۔ کو دکھلاتے ہیں کہ میال صاحب نے دوالہ قلم فرمایا سب سے پہلے اس حوالے کا جائزہ لیجئے جو میال صاحب نے دوالہ قلم فرمایا ہونی ''وکھی دیا گیا ہے 'انہیں معلوم ہونا چاہئے کہ ''طبر انی ''و'نبنوی ''کاحوالہ تو ''بنوی ''کاموالہ تو صاحب تغییر مظہری نے دیا ہے اور میال صاحب نے ان کا نام '' تغییر مظہری ''

"تفیر مظری "جلده تفیر سور؟ الحرات آیت ان جاء کم فاسق الایه ص۵ م کھولیے صاحب سلے وائی الایه ص۵ م کھولیے صاحب "تفیر مظری" قاضی شاء الله صاحب پہلے وائی واقعہ بیان کرتے ہیں جس کاذکر ہورہاہے ایعنی ولیدراسے ہی سے لوث آئے اور آئر حضور سے کہ دیا کہ "بنی مصطلق" کے نما تندے حادث نے ذکوہ و سینے اکار کردیاہے اور میرے قتل کا اراد در کھتاہے۔

اس کے بعد ند کورہ آیت دے کر فرمایا ہے کہ ''طبر انی'' نے مکمل سند کے ساتھ اور ائن جریر نے بھی مع سندالیا ہی بیان کیا ہے 'پھر وہ علا مہ بنوی کی روایت نقل کرتے ہیں کہ:

ان الآية نزلت في وليد بن عقبة بن ابي معيط بعثه رسول الله صلى الله عليه وسلم الى بنى المصطلق مصدقا وكان بينه وبينهم عداوة في الجاهلية فلما سمعه القوم تلقوه تعظيما لامر رسول الله صلعم فحدثه الشيطان انهم يرون قتله فهابهم فرجع من الطريق الى رسول الله صلعم وقال ان بنى المصطلق قدمنعوا صدقاتهم وارادواقتلى.....

یہ آیت ولید بن عقبہ بن الی معیط کے بارے میں نازل ہوئی۔
رسول اللہ علی نے انہیں قبیلہ "بنی مصطلن" کی طرف صد قات وصول کرنے بھیجا 'اور صورتِ حال یہ نقی کہ ولید اور اس قبیلے کے مائین زمانہ جا بلیت میں دشمنی پائی جاتی تھی ' تو ان کے استقبال کو نکلے کیو تکہ ولید ترجی فرستادہ تھے 'ولید نے جو استقبال کو نکلے کیو تکہ ولید تیغیر کے فرستادہ تھے 'ولید نے جو دور ہے انہیں دیکھا تو خوف زدہ ہو گئے 'شیطان نے ان کے دور سے انہیں دیکھا تو خوف زدہ ہو گئے 'شیطان نے ان کے دل میں یہ گمان پیدا ہوتے ہی دہ راستے ہے لوث کے اور حضور ' سی یہ گمان پیدا ہوتے ہی دہ راستے ہے لوث کے اور حضور ' سی یہ گمان کیا کہ "بنی مصطلق " نے تو صد قات کی اور انگل کے انکار کردیا ہے اور دھور ' اور کھتے ہیں۔

علماء و نضلاء نهیں بلحہ "ہراہت الخو"اور 'مکافیہ" پڑھنے دالے طلباء ہی ما نظہ فرمالیں کہ جس فقرے پر ہم نے خط سینج دیاہے بعنی "فحد یہ الشیطان" دنیا میں کون عرفی کی شدید رکھنے والا اس کا یہ مطلب ملے لے گاکہ "ان ہے کسی شیطان نے کہ دیا" ..... "کسی "کا اضافہ کر کے میال صاحب نے شیطان کو" آدم زاد" میں تبدیل کرنے کا جو آرث دکھلایا ہے 'خدا کے لئے ارباب علم بتائیں کہ اے جمالت کما جائے 'حواقت کما جائے اصر تکید دیا تی سے تعییر کیا جائے 'دور نہ جائے قرآن اور "حادی" و "مسلم" میں بے شار ایسی نصوص موجود ہیں جن جن شیطانی کاذکر آیا ہے "کیا وہال کوئی" آدم زاد" مرادے۔

حضور علی فرمایا کرتے تھے التثبت من الله والعجلة من الشیطان (استقلال و تخل الله کی طرف ہے ) کیااس سے مراد ''آدم زاد" ہوا کرتی عنی' حضرت عبدالله انن مسعودٌ فتویٰ دیتے ہوئے کہا کرتے تھے ان اخطات فمن الشیطان (اگر میں غلطی کر جادل تو اسے شیطان کی طرف ہے سمجھو) کیاان کا مطلب یہ ہوتا تھا کہ میر اجو فتویٰ مبنی ہر خطا ہوا ہے میر انہیں بلحہ ایک اور مخفی کا سمجھو جو بہت شیطان ہے!

طلبائے عزیر! آپ مرسول میں "تفییر جلالین" تو پڑھتے ہی ہیں ہدیہ مہیں اس تفییر کے مشہور حواثی بھی آپ کی نظرے گذرے ہوں "ہلیمل" اور الراوی "دونوں میں یہ روایت اور فحد ثله الشیطان کے الفاظ موجود ہیں اپنے اسا قدہ سے پوچھے کیا اس کا ترجمہ کی بھی قاعدے سے "کی شیطان" ہو سکتا ہے ، یہ توبد ترین جمالت یا پھر شرارت کے سوا پچھ نہیں اردو میں آئے دن ہم آپ یہ لیے ہیں کہ فلاں محق شیطان کے بہ کادے میں آ گیا اس کا مطلب ظاہر و باہر ہے اگر شیطان کا لفظ بطور استعارہ لا جائے تو لازمان کے ساتھ ایسا کوئی لفظ باہر ہے ، اگر شیطان کا لفظ بطور استعارہ لا جائے تو لازمان کے ساتھ ایسا کوئی لفظ آتا ہے جو معنی مجازی کا قرینہ من جائے مثل زید کو ایک شیطان آدی نے آتا ہے جو معنی مجازی کا قرینہ من جائے مشاحت کو ذرا آ کے بھی تو دیکھئے ، قاضی جہ کادیا بھر ایک اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق یعنی الولید" (پی اللہ تعالیٰ یا ایہا کا کھوں کو سے سے کا کھوں کو استعالیٰ کو استعالیٰ کا کھوں کو سے کھوں کو کھو

ن ازل فرمایا که اے الل ایمان جب تمهارے یاس کوئی فاس آئے معنی ولید) مویاعلامہ بنوی نے صریح طور پر قرآن کے لفظ فاس کا مصداق ولید کو قرار دیا 'اور قاضی صاحب نے بھی تائیدااسے نقل کیا'میاں صاحب کھلی آئھوں سے " تغییر مظهری" دیکھ رہے ہیں لیکن بہ ان کی سمجھ میں نہیں آرہاہے کہ آگر دلید کو سی اور جھوٹے نے بس کایا ہوتا تو فاس ولید کو کیوں کما جاتا 'ماراخیال ہے سمجھ میں تو آرہاہے گر وہ چو نکہ مودودی دشنی میں بے ایمانی اور حق بو ثی کو کارِ تواب خیال کئے ہوئے ہیں اس لئے جان یو جھ کر غلط ترجمہ اور غلط تفسیر فرمارے ہیں محترم جج اور تارکین کرام یہ نہ سمجھیں کہ بات صرف "تفبیر مظری" تک رہ گئی ابھی تو ہم بیسیوں حوالے دیں گے اور د کھائیں کے کہ مودودی نے جو پچھ ولیدین عقبہ کے بارے میں کھا'اس میں زورِ قلم کی کوئی آمیزش نہیں'بلحہ اس کی سطر سطر الیمی روایات پر مبنی ہے ، جنہیں کثیر علمائے سلف و خلف نے معتبر قرار دیا ے البتہ خود میال صاحب جو گھڑنت فرمارے ہیں دہ ایس ہے کہ اس کی تائید میں ایک بھی حوالہ وہ پیش نہیں کر سکتے اور آیت کے شان نزول میں جو جدت طرازی انہوں نے فرمائی ہے وہ تحریف اور زندقہ کے دائرے کی چیز ہے ' کیونکہ تمام متندمفسریناس کے خلاف کہ رہے ہیں۔

### تفسيرابن جرير الطبري :

میال صاحب نے ای کتاب میں جوردایات بیان فرمائی جیں وہ کم دییش نوے فیصدی "طبری" کے حوالے سے بیان فرمائی جیں، مگران بزرگوار کو اتنی توفیق نمیں ہوسکی کہ "طبری" کی تفییر تو اٹھاکر دکھے لیس اہل علم کو معلوم ہے کہ "طبری" کی تفییر بہترین تفاسیر میں سمجھی جاتی ہے ،کسی معتبر شیادة کی ضرورت ہو تو علامہ سیو طی کا بیر ارشاد ملاحظہ فرماہے کہ:

"امام الوجعفر" من جرير طبري كي تفسير بهت متندي، جس

کے بارے میں علاء متفق ہیں کہ فن تفییر میں اس جیسی مرتب و منظم تفییر کوئی نہیں' امام نودیؓ نے اپنی کتاب "تہذیب" کی تفییر اس طرح کی ہے کہ این جریؓ کی تفییر اس طرح کی ہے کہ کسی نے بھی اس کے ماند کتاب تصنیف نہیں گی۔"

(الاتقان في علوم القرآن للسيوطيُّ. جلددوم. نوع ٨ الطبقات

المفسرين. طبع بالمطبعة الازهر يه بمصر. الطبعة الثانية ١٣٣٣هـ)

ہمارے سامنے تغییر ابن جریر کاالمطبعۃ المیمنۃ (مصر) کاشائع کروہ نسخہ ہے۔ علامہ طبری اس واقعے کوپانچ مختلف سندوں سے بیان فرماتے ہیں اور وہاں خیر سے حدثہ الشیطان کالفظ بھی نہیں ہے جس سے میاں صاحب دوسر ول کی آنکھوں میں وحول جھو تکنے کی کوشش کریں 'انہوں نے تو یمی کماہے کہ دلید ڈر مکے اور راستے ہے لوٹ آئے 'پھر حضور سے دروغ گوئی کی۔

شانِ نزول کے سلسلے میں بھی ان کے الفاظ کتے صاف ہیں 'ان جاء کم فاسق بنباءِ حتی بلغ بجھالة وهو ابن ابی معیط الولید بن عقبه (اگر آئے تہمارے یاس کوئی فاسق خبر لے کر .....اوروه ائن الی معیط ولید بن عقبہ ہے )۔

اور یہ ہمی واضح رہے کہ اساد منقطع نہیں ہیں 'بلحہ صحافی سے ان کا سلسلہ جا مات ہے مثل بہلی ہیں اسلام علی اسلام علی اسلام مثل بہلی ہی مند ہے 'حدثنی ابی قال حدثنی ابی عن ابید عن ابن عباس اس کا مطلب یہ ہوا کہ یہ شال نزول حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی بیان فر مودہ ہے ' چنانچہ آگے ہم تغییر ابن عباس کا بھی متن پیش کریں گے۔

### تفسير حقاني :

مناسب معلوم ہو تا ہے کہ مزید عربی سآخذ کھنگالنے سے تبل چند اردو تقاسیر کی شہاد تیں پیش کردیں 'تاکہ عربی نہ جانے والے قارئین مکمل طور پر مطمئن ہوجائیں کہ عربی تراجم ٹھیک کئے جارہے ہیں 'میاں صاحب جیسا کھیاا نہیں کیا جارہاہے۔

فخر المفسرين علامه او محمد عبد الحق حقاني سكى مشهور تغيير عام طور پردستياب عدائ كام مفوريده سياب عدائل الله عن المحرات بياايها الذين آمنوا ان جاء كم فاسق كوزيل مين كما كيا:

"ام احد وغیرہ نے نقل کیا ہے کہ حادث بن ضرار خزائی کو بی علیات کے اس کی قوم میں کھیجا 'ابان فی علیات نے اس کی قوم میں کھیجا 'ابان نے اس میں خلل اعدادی کردی 'تب بی علیات نے دلید بن عقبہ کودصول کرنے کے لئے بھیجا 'اس نے آگر جھوٹ موٹ کہ دیا کہ حارث مقابلے میں آیا اور جھے قبل کرنے پر آبادہ ہو گیا۔"

(تنبير حقاني بإره٢٦ منحد ٥٥ ، شائع كرده : كتب خانه نعيميه رديويد)

### تفسير بيان القرآن:

مولانا اشرف على كى يه تغيير كى تعارف كى محتاج نبيس، تحكيم الامة آيت للكوره كى شان نزدل يان كرتے ہوئے يى دليد والاقصد لكھتے ہيں :

"ولید کو مگمان ہواکہ یہ لوگ باراد ، قتل آئے ہیں 'واپس جاکر : اپنے خیال کے موافق کمہ دیا کہ وہ تو مخالف اسلام ہو گئے۔" (بیان القر آن 'شائع کردہ: ادار ہادی" دیوند")

یعن دونوں تفییروں میں ایسا کوئی لفظ نہیں جس سے میاں صاحب کے اس ن گھڑت افسانے کی تائید ہوسکے کہ ولید کو کسی اور نے بسہ کا دیا تھا 'اور اسی "اور "کو فاسق کما گیاہے۔

ویے بربات ہم نمیں چھپائیں گے کہ آیت کودلید ہی کے بارے میں مانتے

موئے بھی عکیم الامت نے بیہ فرمایا ہے کہ:

"باوجود مكد وه محكوم عليه بالفسق نهيس رسول الله عليه الفسق من رسول الله عليه عليه على الفسق عمل كرنے من جلدى نهيس كى۔"

یعنی حضرت محیم الامۃ پند نہیں کرتے کہ ایک سحانی کو "فاسق" کما جائے "ہم کتے ہیں کہ مولانا مودودی نے بھی ہر اور است ولید کے لئے فاسق کا افظان ہوتا لفظ استعمال نہیں کیا الذاب حث ہی غیر متعلق ہے کہ ولید پر فاسق کا اظلاق ہوتا ہے کہ نہیں، ویسے بہ آپ ویکھ ہی بھی کے کہ علامہ بنوی اور بھن اور علاء نے "فاسق" کی تغییر میں "لیعنی الولید" ہی تکھا ہے اور حق بھی یک ہے کہ جب ولید کے بارے میں اس آیت کا نزول متنق علیہ ہے "وکوئی راہ فرار اس سے نہیں ہے کہ جب ولید کہ کم سے کم اس واقعے کی حد تک ولید کو فاس مان لیاجائے "ورنہ مطلب یہ ہوگا کہ ہم اللہ تقاف اس کے مار دو استعمال کا کھا کر کے بیبات کی کہ ولید محکوم بالفت نہیں ہے "ار دو میں عام اردو میں جو الب کے گئی و کے مقبوم میں یو لا جانے لگا ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ قرآن فاسق بہت ہی گئی و کے مقبوم میں یو لا جانے لگا ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ قرآن میں چند مقامات کو چھوڑ کر باتی سب جگہ یہ لفظ "جھوٹے" کے معنی میں استعمال مورف ایک شمادت علامہ سیو طی کی حوالہ قلم کرتے ہیں۔

"الاتقان في علوم القرآن "جلداول مي ابوزيدك حوالے سے كما كيا ہے "
"كل شينى فى القرآن فاسق فهو كاذب الا
قليلا (معدود سے چند مقامات كو چھوڑ كرياتى جننى جگه لفظ
فاسق قرآن ميں استعال ہوا ہے اس كا مطلب ہے كاذب"
(ليني جھوٹا)

(النوع الناسع والثلاثون في معرفة الوجوه والطائر مطيع محوله سابقه) المام راغي في في الناسع والخال في معرفة الوجوه والطائر مطيع جائم بين أفرمايا ب

"والفسق اعم من الكفر ويقع بالقليل من الذنوب وبالكثير ولكن تعورف فيما كانت كثيرة و (اور لفظ فسق الفظ كفر سے زياده عام ہے اس كااطلاق كم كتابول پر بھى المون شرب اس كى زياده بى المون ہو ہى الكين شهر ساس كى زياده بى كتابول كے لئے ہوگئ ہے۔ "(تغيرروح المعانی باره ٢٧) فلاصہ بي لكلا كہ قاسق چونكہ اللہ تعالى نے متعدد جگه "كاذب" كے ہم معنى بولا ہے اس لئے اس آیت میں ولید بن عقبہ كو قاسق كمنا غير معمولى بات تهيں كيونكہ الله كاكذب تو بهر حال متفق عليہ ہے كفة بھى بيد مخوائش امام داغب كى مد تك وليد كو تحكوم بالفسق مان ليا تصر تے نے دے دى كہ اس آیت كی حد تک وليد كو تحكوم بالفسق مان ليا جو النے تضوصاً جب وليد كو تحكوم بالفسق مان ليا جو نائز كى لحاظ ہے انتمائى خطر ناك جائز كى لحاظ ہے دنب قليل ہونے كے باد جو دكيفا لور حكماً "دنب كثير" ہے كم شمن كيم ذنب قليل بى مان ليجے توامام داغب بتا ہى دے ہيں كہ ذنب قليل پر بھى فتى كا طلاق ہو جا تا ہے۔

### تفسيرروح المعانى:

علامہ آلو کی گی یہ تغییر مشہور و متداول ہے اس میں یہ کئے کے بعد کہ:
"الولید بن عقبہ بن ابی معیط و هو اخو عثمان رضی الله
عند لامّه "(ولید جو حضرت عثمان کا بال شریک بھائی تھا)۔
وہی مسلمہ روایت بیان کی گئی ہے کہ ولید نے محض اپنے گمان کی بنا پر غلط
بیانی کی۔

' (ہمارے سامنے ''روح المعانی ''کاجو نسخہ ہے اس کی لوح بھٹ چکی ہے' مطبع کا پتہ نہیں چلن' کسی بھی مطبع کے کوئی ہے بھی ایڈیشن سے ہماری نقل کا مقابلہ کیا جاسکتا ہے۔یارہ ۲۹ تغییر سور ہُ حجرات)

#### تفييران عباسٌ:

علامہ سیوطی کی تفسیر الدرالمنثور کے حاشے پر حضرت ان عباس رضی اللہ عنہ کاذکر چل رہا ہے۔ رضی اللہ عنہ کی تغییر میں ٹھیک وہی واقعہ بیان کیا گیا ہے جس کاذکر چل رہا ہے۔ ولید کے بارے میں ان کے الفاظ یہ ہیں:

> "فرجع من الطريق وجاء بخبر قبيح وقال انهم ارادو قتلى فارادالنبى صلى الله عليه وسلم واصحابه ان يغزوهم فنهاهم الله عن ذلك فقال (يا ايها الذين آمنوا) محمد عليه السلام والقرآن (ان جاء كم فاسق) منافق الوليد بن عقبة (بنباء)"

> (پس دلید رائے بی ہے لوٹ آیا اور آیک فتیج خبر ساتھ لایا
> یعن حضور عظی ہے کہا کہ وہ لوگ تو مجھے قتل کر دینا چاہتے
> سے پس حضور علی ان کے ساتھوں نے "بنی
> مصطلق" ہے لڑائی کا ارادہ کیا اس پر اللہ تعالی نے ان کو سیا
> کہ کر روکا کہ اے وہ لوگوجو محمد علی پر اور قرآن پر ایمان
> لائے ہو اگر تمہارے پاس فاسق منافق ولیدن عقبہ خبر لے
> کر آئے الحی ۔ "

دیکھا آپ نے ابن عباسؓ نے فاس کے ساتھ منافق بھی کہ ڈالا' عام اصطلاحی اعتبار سے نہ سسی 'لیکن لغوی اعتبار سے دلید کی میہ غلط گوئی نفاق ہی کے مرادف تھی۔

#### نفسيراين كثير:

معلوم ہے کہ حافظ ائن کثیر کی یہ تغییر دنیا کی معروف ترین تغییر ول میں ہے' جارے سامنے وہ نسخہ ہے جسے تغییر "فتح البیان" کے حاشے پر چھاپا گیا ہے۔ (الطبعة الاولى بالمطبعة الكبرى الميرية ببولاق معرائمية اساه

ائن کثیر نے اکثر مفسرین کے حوالے سے وہی دافعہ بیان کیا' پھر"طبر انی" کے حوالے سے بیروضاحت کی کہ ولید ڈر مجئے تھے 'ڈرکی ساہر حضور سے غلط بیانی كى اور قريب تفاكه نمائج فراب لكليل كديه آيت نازل موئى ان جاء كم فاسق مزیدوہ یہ بھی بتاتے ہیں کہ ولید ہی کے بارے میں اس آیت کانازل مونا قرادہ ان الی کیلی میزید بن رومان منحاک مقاتل بن حیان وغیر و کے نزدیک بھی مسلم ہے۔

تفسير فتخالبيان:

صدیق بن حسن القوجی ا بخاری کی ہے تغییر بھی غیر معروف نہیں (اس کے المریش کابوراحوالہ ابھی ہمنے "تغییران کثیر" کے ذیل میں دیا) فرماناتكما:

> "قال المفسرون ان هذه الآية نزلت في الوليدبن عقبة بن ابی معیط (مفرین کتے میں کہ یہ آیت ولیدین عقبہ بن! بی معیظ کے بارے میں نازل ہو ئی ہے)''۔

> > يھروہ کہتے ہیں :

"اخرجه احمد وابن ابي حاتم والطبراني وابن مندويه وابن مودویه والسیوطی بسند جید (اس روایت کی تخ تج کی ہے احد اور این الی حاتم اور طبر انی اور این مندویہ اور ائن مر دویہ اور سیو طی نے عمدہ سند کے ساتھ )۔"

پر تصر تے کرتے ہیں کہ .... "قال ابن بشر هذا مااحسن ماروی بسبب نزول الآية وقد رويت روايات كثيرة متفقة على انه سبب الوول الآية (ائن افر نے كما بے كه آيت اذاحاء كم فاسق كى شان نزول ك للے میں جو پچھ روایت ہواہے اس میں میں روایت سب سے بہتر ہے اور الی

بہت روایتیں بیان ہوئی ہیں جواس مضمون پر متفق ہیں کہ اس آیت کے نزول کا سبب ولید کی دروغ کوئی تھی )۔

تفسير كبير:

امام رازی کی اس شرو آفاق تغیر کاده نسخ به مارے سامنے ہے جوالمطبعة العامرة الشوفيه نے ۱۳۲۷ء میں جھایا تھا۔

الم رازی میں ای ہے اتفاق کرتے ہیں کہ آیت ولید کے بارے میں نازل موئی'البتہ وہ ولید کی صفائی میں میہ ضر در کہتے ہیں کہ انہوں نے جھوٹ نہیں یولا' بلحه انہیں غلط فنمی ہوئی' (بیہ گھڑنت وہ بھی نہیں کرتے کہ دلید کو کسی"شیطان" نے بسم کادیا تھا اور آیت میں ای شیطان کو فاس کما گیا ہے نہ کہ ولید کو) ہم کہتے ہیں کہ مولانا مودودی نے بھی توبیہ نہیں کما کہ انہوں نے بلاد جہ فتنہ پر دازی کے ارادے سے جھوٹ بول دیا تھا' بلحہ جملہ روایات صححہ کے مطابق میں کما کہ وہ ڈر گئے تتھے' طاہر ہے اس کا مطلب غلط فنمی ہی ہوا' صحیح طور پر وہ صورت حال کو سمجھ لیتے توڈر تے ہی کول بنی مصطلق والے توان کے استقبال واکرام کو آئے تھے نہ کہ مرے ارادے سے الیکن رہے آپ کے سامنے ہی ہے کہ غلط فنمی کی منا پر ایک ربورٹ پیش کروینے کواللہ نے "فنق" سے تعبیر کیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ ولید اگر حضور سے بیر ظاہر کردیتے کہ میں جو کچھ کمدرہا ہوں اینے گمان اور اندازے سے کمدرہا ہوں 'تب اس پر غلط میانی کا اطلاق ند ہو تا الیکن انہوں نے تو پورے و ٹوق کے ساتھ کمہ دیا کہ وہ لوگ تو مرتد ہو گئے اُز کوۃ نہیں دیتے مجھے مار ڈالناچاہتے ہیں' طاہر ہے کہ بیہ جھوٹ تھا'ای کی تصدیق آیت کے لفظ'' فاسق'' نے کردی اب کیا ہم اللہ سے زیادہ منصف بننے کی کوشش کریں ہے۔

تفبيراين السعود :

ای تغییر کبیر کے حاشے پر علامہ انن السعود کی بھی تغییر ہے ،وہ بھی ای

ردایت کی تائید کرتے ہیں۔

#### تفييرخازن:

آٹھویں صدی ہجری کی یہ تغییر جلیل القدر تقاسیر میں سمجھ گئے ہے ' یہ بھی یمی سب کہتی ہے اس میں جول کے تول دہی الفاظ ملتے ہیں جولیام بغوی نے سپر د تلم کتے ہیں۔

#### تفير فتخالقدير:

"شیل الاوطار" کے شر ہ آفاق مصنف علامہ شوکائی کی اس تغییر میں بھی و دوسر ول سے مختلف کوئی بات نفیر میں بھی دوسر ول سے مختلف کوئی بات نہیں ملتی ان کی دوایت میں ولید کے الفاظ یہ ہیں۔ ان الحادث منعنی الزکو قواد الدقتلی (حادث نے زکو قاد اکرنے سے انکار کیا در مجھے مار ڈالنا چاہا)۔

#### تفسير بيضاوي :

یہ تو ہمارے موجودہ مدارس عربیہ میں داخل نصاب بھی ہے اٹھاکر دیکھ لیجے دہی داقعہ 'وہی شانِ نزول'اس میں دلید کا قول ہوں ہے۔قد ار تدواد منعوا الز کو'ة (دولوگ مرتد ہوگئے اور زکوہ کی ادائیگی سے انکار کیا)۔

### حافية الصاوى على الجلاكين:

وی حدثه الشیطان والی روایت یمال بھی ہے لیکن جو مضحکہ خیز معنی میال بھی ہے لیکن جو مضحکہ خیز معنی میال صاحب نے اس کے نکالے بیں ان کی تردید بھی موجود ہے 'اس طرح کہ انہول نے اس اشکال کا جواب دیاہے کہ ولید توایک صحافی تھے پھر ان کو فاس اللہ نے کیوں کما 'جواب یہ ہے ۔ وقع من الولید تو هم وظن فتر تب علیه الخطاء وانما سماہ الله فسقاً تنفیرا عن هذه الفعل و زجراً علیه (ولیدو ہم و گمان کا

شکار ہو گئے 'اس کے نتیج میں ان سے قصور ہوااور ای قصور کا نام اللہ نے نفرت دلانے اور عبیہ کرنے کی خاطر "فتق"ر کھا)

یمال ایک بار گر ہماری وہ معروضات دیکھ لی جائیں جو ہم نے تحکیم الامت مولانااثر ف علی کے ارشادات کے تعلق سے پیش کی تھیں میخ احمد الصادی ہمی میں فرمارہ ہیں کہ ''فاسق'' ہر حال بیں اسے ہی کما جانا ضروری نہیں جو کبائر میں جہ بتا ہو بائد حقیمہ و معفیر کے لئے کسی ایک خطاء کے مر تکب کو بھی کما جاسکتا ہے' جب کہ وہ خطائی مضمرات و عواقب کے انتبارہ ہیں بہت خطرناک ہو'اب فیصلہ فرمائے کہ اگر حدثہ الشبطان کا مطلب دہی ہوتا'جو میاں صاحب نے گھڑا ہے تو چے احمد اس جواب وہی کے جضجت میں کیوں پڑتے' وہ تو میاں صاحب ہی کی طرح کہ دیے کہ فاسق تو اس شیطان کو کما گیا جس نے ولید کوب کا دیا تھانہ کہ ولید کوب کا دیا تھانہ کہ ولید کوب کا دیا تھانہ کہ ولید کوب

# حاشية الجمل على الجلالين:

آیت کے بارے پی بیر فرماکر کہ "نول فی الولید بن عقبہ" انہوں نے بھی وہی قصہ میان کیا کچر شیخ سلیمان" الحمل" کے اس حاشیہ پر شیخ عبدالرحمٰن المجزیری کی تعلیقات بھی جیں 'وہ بھی اس سے اختلاف نہیں کرتے 'کریں کیسے واقعہ تومعلوم و ثابت ہے۔

### في ظلال القرآن:

تاصر علیه ماعلیه کے قتیل سم سید قطب شهیدگی یه تغییر دورِ حاضر کی عظیم تغییر دورِ حاضر کی عظیم تغییر دول کی صف میں ہے 'دار العربیه ''بیر دت' (لبنان) کا ثالع کردہ جو تفا ایم یہ ایم سے مصید علیه الرحمہ کے الفاظ ہیں :وقد ذکر کثیر من المفسوین ان هذه الآیة نزلت فی الولید بن عقبه بن ابی معیط (مفسرین کی کثیر تعداد نے بیان کیا ہے کہ یہ (فاس دالی) آیت ولید ن عقبہ کے بارے میں کی کثیر تعداد نے بیان کیا ہے کہ یہ (فاس دالی) آیت ولید ن عقبہ کے بارے میں

اتریہے)۔

یہ کہنے کے بعد مرحوم وہی روایت ویتے ہیں جس کاذکر چل رہاہے 'اتا اضافہ اور ہے کہ "مجاہد "نے تو ولید کا قول یہ نقل کیا ہے "اے اللہ کے رسول ﷺ! بنی مصطلق والے تو آپ ہے جنگ کرنے کے لئے جمع ہور ہے ہیں۔ "اور قبادہ نے مزید یہ بیان کیا کہ "اور وہ لوگ اسلام ہے پھر گئے ہیں۔ " پھر مرحوم متعدد علائے سلف کے نام گنواتے ہیں 'جنھوں نے دوق سے کھا ہے کہ یہ آیت ولید کے بارے میں نازل ہوئی ہے 'مثلاً "این الی لیل" 'کما ہے کہ یہ آیت ولید کے بارے میں نازل ہوئی ہے 'مثلاً "این الی لیل" 'کما ہے کہ یہ آیت ولید کے بارے میں نازل ہوئی ہے 'مثلاً "این الی لیل" 'کما ہے کہ یہ جملہ حضر ات المی علم میں اعاظم رجال شار ہوتے ہیں ؟ ضرورت ہے کہ یہ جملہ حضر ات المی علم میں اعاظم رجال شار ہوتے ہیں ؟

#### تفيير جامع البيان:

تھیکوئی تغصیل جے اہل علم و شخفی کا انبوہ کیر دہراتا چلا آرہاہے اس میں دہرائی گئی ہے ' فرجع من الطریق لنحوف منهم للعدواة التی بینه وبینهم فی الجاهلیة وقال انهم منعوا الصدقة وهموا قتلی (ولیدراست علی ہے دُر کرلوث آئے 'ورکی دجہ دہ عدادت تھی جوان کے اور بنی المصطلق کی این زمانہ جاہیے میں پائی جاتی تھی 'حضور عیائی کی خدمت میں آکر عرض کیا کہ ان لوگوں نے کو قاداکر نے ہوئے )۔

### اسدالغابة في معرفة الصحابة :

عظیم و جلیل مفسرین کی شهاد تول کے بعد بعض الن بزرگول کی شهاد تیں بھی س لیجئے جو فن "اساء الرجال" کے ائمہ سمجھے جاتے ہیں اور جن کی کماہیں فن روایت کی بلند عمارت کاستون ہیں۔

"تاریخان اثیر"کو آفاق میر شرت نصیب ہوئی "دشواہد نقدس" میں بھی اس کے حوالے موجود ہیں اس کے مدون ابوالحن علی المعرد ف بہ این الاثیر کی

#### "العالم " مجى مشهور زماند ب سيخ انهول في كيافرمايا:

لاخلاف بين اهل العلم بتأويل القرآن فيما علمت ان قوله عزوجل ان جاء كم فاسق بنباء انزلت في الوليد بن عقبة وذلك ان رسول الله بعثه مصدقا الى بنى مصطلق الخ.

تاویل قرآن کے علم سے واقف حضرات کے در میان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے جو معلوم ہو چک ہے لیمن اللہ تعالی کا ارشاد ان حاء کم فاسق الآیة دلید بن عقبہ کے بارے میں نازل ہوا'رسول اللہ نے انہیں صد قات وصول کرنے بنی مصطلق کی طرف بھیجا تھا النے (اسد الغابہ مطبوعہ مصر۔ مختی ول) آ کے دہی تفصیل جو آپ سنتے آرہے ہیں۔

#### الاستيعاب في معرفة الأصحاب:

اس كتاب جليل كے مدون انن عبدالبر كادرجدالل علم ميں بہت اونچاہے ،
ساف و خلف ميں انہيں معتد سمجما گياہے ، وہى اطلاع جو ابھى "اسدالغلب" سے
آپ كو كلى (يعنى منذكره شانِ نزدل پر الملِ علم كامننق ہونا) اس ميں بھى موجود ہے
پھر چند الفاظ كے فرق سے وہى تفصيل بھى جول كى تول ، فرق بس اتناہے كه
"لنن اثير" كے الفاظ بيں اخبر عنهم انهم ارتدوا و منعوا الصدقة (وليد نے
خردى كه ده لوگ مرتد ہو گئے لور صد قات كى ادا يكى سے انكار كرديا) لور ائن
عبدالبر كے الفاظ بيں انهم ارتدوا و ابؤ امن اداء الصدقة (منعوالور ابؤا

اس کے بعد لئن عبدالبر سے بھی قرماتے ہیں وله اخبار فیھا نکارہ وشناعة تقطع علی سوء حاله وقبح افعاله غفرالله لناوله (ولید کے کروار ے متعلق متعددالیمی اطلاعات ہیں جن میں کراہت اور پر الی ہے 'وہ و لالت کرتی ہیں ولید کی پری حالت اور فتیج افعال پر اللہ تعالیٰ ہماری اور ان کی مغفرت کرے ) الا صابہ فی تمییز الصحابة :

یہ بیں امام الخاظ حافظ این حجر عسقلانی جن کی "فتح الباری" شرح بخاری علائے حدیث کاسر مایئہ جال ہے اور "اساء رجال " کے فن میں جنہیں خاتم کا در جہ حاصل ہے (ہمارے سامنے مصر کے المطبعة الشرقیة کادہ نسخہ ہے جو ہو اسالا میں جسپاہے اس میں طباعتی فروگذاشت سے ہے کہ درل کا عنوان چھٹ میں ہے اور دلید کا تعارف درک میں کرلیا گیاہے)

حافظ الن جر مل الن عبد البر اور الن اثير والى بات و برات بي اور مريد فرمات بي ادر مريد فرمات بي است هذه القصة اخرجها عبد الرزاق في تفسيره عن معمر عن قادة قال بعث رسول الله الوليد الخ (من كتابول اس قصه كى تخريج عبد الرزاق ني تفسير من معمر كي حوالے ب اور معمر نے صحافی رسول حضرت قادة كي والے سے كى ہے ، حضرت قادة ني اين كيا كه بھيجا رسول الله نے وليدكو الى آخره)

### شرح الزر قاني على المواهب اللدنيه:

شارح خارى علامه قسطلانى كى المواهب اللدنيه بھى شرة آفاق كتب ميں ہے 'اور شخ محمد ابن عبدالباقی الزر قانی الن گراى قدر علماء ميں ہيں جن كے ارشادات يزيد يون علماء اپنى علمی حثول ميں بطور استناد بيش كرتے ہيں 'ان كی شرح "مؤطالهم مالك" (الزر قانی علی الموطاء) اپنی نظير آپ ہے اور "المواهب اللہ نيہ "كوان كی شرح سے چار چا تھ گئے ہيں 'لطف د كھے كہ مولانا محمد ميال صاحب نے جس فقرے حدثه النبيطان كامثلہ كيا ہے 'وہ علامہ قسطلانی نے ہمی

نقل کیا ہے ، ممر علامہ زر قانی نے ہاتھوں ہاتھ یہ بھی ہتادیا کہ ولید کے ول میں شیطانی وسوسہ کیوں آیا، عبارت ذراطویل ہے اس لئے صرف ترجمہ پیش کرتے ہیں 'جے شبہ ہو کہ ہم نے ترجمہ درست کیا یا نہیں اس کے لئے مفصل حوالہ حاضر ہے ، جلد ثالث 'صفحہ ۵۳۔

"وليدين عتبه "بني مصطلق" كي طرف عيم ك تاكه زكوة وصول کریں اور حال یہ تھاکہ قبول اسلام سے محبل ولید اور "بنی مصطلق" کے در میان عداوت چلتی رہی تھی اب "بنى مصطلق" اسلام قبول كر كي سخ اور اتهول ني مجدیں بھی تقمیر کرلی تھیں 'جب انہوں نے ساکہ رسول الله ﷺ کے فرستادہ ولید قریب آگئے ہیں' توان میں ہے وس آدمی ذکوۃ کے حصے کی بحریاں اور جنس دغیرہ ساتھ لے كر خوش خوش نكلے تأكم اوا كرديں ' نكلنے كے بيجھے اللہ اور رسول کی تعظیم کا جذبہ تھا' (اور ان عبدالبرنے بیہ صراحت بھی کی ہے کہ وہ مسلح بھی تھے'زر قانی) دلیدنے جو دور سے ا نہیں دیکھا توان کے دل میں شیطانی دسوسہ بیدا ہوا کہ معلوم ہو تا ہے یہ میرے قتل کالدادہ کرکے <u>نکلے ہیں'ال</u>یادسوسہ شیطانی ان کے دل میں ہتھیار د کھ کر آیا عالا نکد ہتھار ان لوگول نے عسكرى رسم وعادت كے مطابق محض شان و شكوه کے اظمار میں لگائے تھے جس سے ولید خوف زوہ ہوگئے 'زر قانی) بس چر ان لوگوں سے ملے بغیر راہتے ہی ے لوٹ مین اور ا فکل یجو بی رسول اللہ علیہ سے جاسالیا کہ وہ لوگ تولڑنے مرنے پر آمادہ ہیں دغیرہ وغیرہ 'اب قریب تحاكد حضورً اور محابةً شديد غصے ميں "بنى مصطلق" پر حملہ

آور ہوچائیں کہ اللہ کی طرف سے یہ آیت اتری باایھا الذین آمنوا ان جاء کم فاسق بنیاء الآیه"

### النظى من منصاح الاعتدال:

ام الن تقریب علم و تبحرے کون صاحب علم بے خبر ہے انہیں اکثر حنی علم ہے جبر ہے انہیں اکثر حنی علم ہے جبی بی ان کی تالیف "منہاج المنة" رفض واعتر ال کے دو میں اپنا جواب نہیں رکھتی اس کا اختصار ان کی وفات کے کچھ بی دنوں بعد ان کے مشہور شاگر و حافظ ذہبی نے المنطی کے نام سے کیا 'وبی ہمارے پیش نظر ہے 'حافظ ان تقریبہ کا موقف اس تالیف میں یہ ہے کہ روافض وغیرہ جتنے بھی اعتر اضات صحابہ پر کرتے ہیں سب کا حتی الوسع رو فرمائیں 'گویاوہ اہلی سنت کی طرف سے صفائی کے وکیل نے ہوئے ہیں 'کھی بات ہے کہ ایس پوزیشن میں وہ کسی بھی اعتر اضاور طعن کو ہر گز قبول کرنے والے نہیں 'اگر ذر ابھی گنجائش اس کے رو اعتر اضاور طعن کو ہر گز قبول کرنے والے نہیں 'اگر ذر ابھی گنجائش اس کے رو کئی لئے کی مل سکے 'تابھ رامکان انہوں نے ہر ہر طعن کاد فاع کیا ہے۔

گریہ آیت ان جاء کم فاسق کے شان نزول والااعتراض انہیں بھی سلیم کرنا ہی پڑا کیوں کہ علم و شختیق کے رخ سے کوئی اونی گنجائش اس سے انکار کی نہیں یا سکتے تھے ان کم الفاظ یہ ہیں :

انه استعمل الوليد بن عقبة حتى نزلت ان جاء كم فاسق بنباء الى آخو الآية (النظى صفى ٣٨٢) حضور عليه الله يمال تك كه بد

ان جاء كموالي آيت نازل موكى\_

بعنی اللہ کے رسول نے ہے شک ولید بن عتبہ سے سر کاری کام لئے ہیں' مگرای وفت تک جب تک یہ آیت نازل نہ ہوئی' آیت نازل ہونے کے بعد آپ نےان سے رخ پھیرلیااور کوئی کام نہ لیا۔ یمال غور فرمایے کہ "کمہ" حضور کے ہاتھ پر رمضان ہے میں فتح ہوا
ہو اللہ اس کے بعد ایمان لائے 'پھر بنی مصطلق کی طرف بھیج جانے اور آیت
مازل ہونے کا واقعہ چند ہی ماہ بعد وج میں پیش آیا ہے 'اس سے ظاہر ہوا کہ حضور ' نے جو بھی تھوڑ اساسر کاری کام ان سے لیاس ان چندماہ میں لیا 'خود میال صاحب نے اسے ص ۳۷ پر تشکیم فرمایا ہے 'اس کے باوجو دان کا یہ کمنا کہ:

"آنخضرت علي في فروع على ان كو خدمات اسلام ك التي خاص طور ير منتخب فرماليا تعله"

مبالغہ اور سخن سازی نہیں تو اور کیا ہے' مودودی کے تعصب نے انہیں بالکل ہی غیر سجید مہاکرر کھ دیا ہے۔

### تفيير موضح القرآن:

یہ حوالہ اردو بقاسیر کے ہم رشتہ آنا چاہئے تھالیکن اس وقت ہمیں موضح القر آن میسرنہ آسکی ہمیں یاد تھا کہ صاحب موضح القر ان حضرت شاہ عبدالقادر محدث دہلوگ نے بھی آیت کی شان نزول ہی تح ریز فرمائی ہے 'لیکن ثبوت کے بغیر ہم کیسے ان کا حوالہ دیتے 'اللہ کو منظور تھا کہ ان کا بھی حوالہ آئے 'یمال تک کتامت ہو پھی تھی کہ اللہ نے حضرت شاہ صاحب موصوف ؓ کے ترجمہ و تقسیر والی دہ حمائل ہمیں بھیجدی جے ''تاخ کینی پاکستان "نے چھاپا ہے اور اس کی نقلیس دہ حدوستان "میں بھی چھی ہیں۔

شاہ صاحب کو قرآن کے اردو ترجے کابانی دمبانی کما جائے تو شاید غلط نہ ہوگا'ان کی عظمت شان اور بڑرگی تھی "اہل سنت دالجماعت "میں شامل مسلمات ہے 'وہ زیر تذکرہ صورت کی تغییر میں دہی روایت درست سجھتے ہیں جس کاذکر چل رہائے۔'انہوں نے تحریر فرمایا۔

".....ية دِراك مير عادن كوفك الناتها كا" مير عادن كوفك الناتها كا" مير

آگر مشہور کر دیا کہ قلانی قوم مرتہ ہوئی مضرت اس پر فوج بھیتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ شہادت فاس کی قبول نہیں ' بھیتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ شہادت فاس کی قبول نہیں ' فاسق جس پر بے شرع کام عیاں ہوں۔ (صغہ ۸۵۸ ماکل مطبوعہ "تاج کمپنی")

محویا جن علائے سلف کو میال صاحب نے مودودی کی آڑ لیکر کشتہ عطعن اور بدف ملامت منایا ہوگئے ' پھر بدف ملامت منایا ہوگئے ' پھر بحث منائل ہوگئے ' پھر بھی گنتاخ ہے مودودی اور ادب و سعادت کا تمام سر ماید و قف ہے میال صاحب کے لئے !

#### معاف سيجيُّ گا:

ہمیں احساس ہے کہ ایک ہی واقعے کے لئے اسے حوالوں کی ہمیرہ بھاڑ آپ

کے لئے کو فت کاباعث بن گئی ہوگی اس کے لئے ہم معذرت خواہ ہیں الین اس

زاکت کو نہ ہولیئے کہ ایک اہم مقدمہ در پیش ہے جس میں یہ فیصلہ ہونا ہے کہ

علم و تحقیق کی آبروریزی مودودی نے کی ہے یا مولانا محمہ میاں نے ؟ مجرم

مودودی صاحب ہیں یا مولانا محمہ میاں صاحب ؟ دل سے گئر نت کرنے کا فعل

فین کردو ہے سر زد ہوا ہے یا ان سے ؟ ہم نے علائے سلف کا پورا انبوہ بطور گواہ

فین کردیا ہے 'یہ سب بالا تفاق یہ کہ رہے ہیں کہ ولید کو کمی ''آدم ذاو'' نے

بہ کا بیا نہیں تھا' بھے ازراہِ خوف انہوں نے ایک غلط خیال قائم کرلیا اور اس

خیال کو امر واقعہ کے طور پر حضور سے بیان کردیا' ای پر وہ اللہ کی طرف سے

خیال کو امر واقعہ کے طور پر حضور سے بیان کردیا' ای پر وہ اللہ کی طرف سے

کاذب قرار دیئے گئے اور اہل ایمان کو ہدایت کی گئی کہ اس طرح کے لوگ جب

کاذب قرار دیئے گئے اور اہل ایمان کو ہدایت کی گئی کہ اس طرح کے لوگ جب

کا ذب قرار دیئے گئے اور اہل ایمان کو ہدایت کی گئی کہ اس طرح کے لوگ جب

اب مولانا محد میال صاحب باان کے کوئی و کیل اسے نہ سہی ان سے اور عصر ہو ہے۔ ان میں جو بیدیان دے سکیل کہ واقعہ

یول نمیں بلحداس طرح ہے جس طرح میال صاحب نے، یان فرمایا ہے 'آد سے سے آوسے نہ سی فقط دو سسی ..... جی ہال فقط دو متند اور معروف عالم آگر دو اپنی تائید میں لا سکیں تو ہم جھک کر سلام کریں گے 'راضی تو ہم ایک پر بھی ہوجاتے لیکن اللہ تعالی نے کم دی ہو مالے میں کم سے کم دوعادل گواہوں کی شرط لگادی ہے 'اس لئے اس کے تھم سے سرتانی کیے ہو۔

اگر کوئی ہے کے کہ میاں صاحب کو علم نہ ہوگا کہ تمام اہل علم ایسا کہ رہے ہیں اس لئے چوک ہوگئ 'لنذا بھول چوک تؤمعاف ہے۔

ہم کہیں گے کہ یہ بھی غلط' "خلافت و ملوکیت" کے جس مقام پر انہوں نے مولانا مودودی کے "زور قلم"کا مشاہرہ کیا ہے وہیں مودودی صاحب نے ذیل کاحاشیہ بھی دیاہے:

"مفسرین بالعوم اس آیت کی شان نزول ای واقع کوبیان کرتے ہیں ' ملاحظہ ہو" تفییر این کیر" ' ''ان عبدالبر "کیتے ہیں کہ ولاخلاف بین اہل العلم بتاویل القرآن فیما علمت ان قوله عزوجل ان جاء کم فاسق بنباءِ نزلت فی الولید بن عقبه (الاستیعاب ۲۲ م ۲۰۳ ) ائن جمیہ نے کی تشکیم کیا ہے کہ یہ آیت ولید ہی کے معاملے میں نازل ہوگی تھی (متماح السنة النبویہ نے ۳۳ م ۲۷ المطبعة ایریه ممر موکی تھی (متماح السنة النبویہ نے ۳۳ م ۲۷ المطبعة ایریه ممر

اب فرمائیے۔اس حوالے کو ظر انداز کر کے ایک روایت گھڑنا'اور آیت کی شانِ نزول کارخ پھیرنا کیا یہ نہیں بتا تا کہ میاں صاحب کے قلب میں علائے سلف کا کوئی مقام نہیں 'اگر ہو تا تووہ ابن عبدالبر جیسے رفیع الشان عالم سے بیہ س کر بھی کہ ''علائے تغییر کے مابین آیت کی اس شان نزول میں کوئی اختلاف نہیں ہے "ایک ایسی روایت کیول گھڑتے جو مبھی علاء کی تکذیب کرد ہی ہے'اور مودودی "ایک ایسی روایت کیول گھڑتے جو مبھی علاء کی تکذیب کرد ہی ہے'اور مودودی

پر"زدرِ قلم"کی چھیٹی کیوں کتے۔

یہ معالمہ اجتمادی و نظری تھی شیں کہ میاں صاحب یہ فرماسکیں کہ بعد ہ خود مجتمد ہے مطلمہ اجتمادی و نظری تھی شیں کہ بعد ہ خود مجتمد ہے مسلم میں معلی میں کہ علاقے سلف کو جھٹلانے کے ہم معنی ہے ، جب کہ میاں صاحب کوئی مضبوط شمادت پیش نہیں فرماتے۔

## وليد پرشراب نوشي کی حد:

ولید کے متعلق "خلافت و ملوکیت" کی وہ عبارت ایک بار پھر دکھے لی جائے 'جے ہم نقل کر آئے ہیں اس کا ایک جزو تو یکی تھا جس پر لیک تفتگو ہوئی ، دو سر اجزو ولید کی شر اب نوشی اور سز ای تفصیل کا تھا اس کے بارے میں بھی ہمارا دعویٰ ہے کہ اس کی ایک لائن بھی "زورِ قلم" کی تعریف میں ضمیں آتی 'بلحہ مودودی صاحب نے ہے کہ وکا ت وہی ہیان کیا ہے جو علا شے سلف کی کتابوں میں موجود ہے 'مولانا محمد میاں صاحب اس سے تو انکار نہ کر سکے کہ ولید پر شر اب نوشی کی حد جاری کی گئی 'گر ان کا وعویٰ ہے کہ بید حد جھوٹی شماد توں کی بنا پر جاری کی گئی ۔ اس وع ہے کی کیاد لیل ہے 'اس کا حال نہ پوچھے' انہوں نے کئی صفح ہواری کی گئی ۔ اس وع ہے کی کیاد لیل ہے 'اس کا حال نہ پوچھے' انہوں نے کئی صفح ہوائے ہوئے تھے 'نیز "طبری" سے ایک ایس روایت نقل فرمائی ہے جس سے چلائے ہوئے تھے 'نیز "طبری" سے ایک ایس روایت نقل فرمائی ہے جس سے فقط یہ ثامت ہو تا ہے کہ ایک موقعہ پر لوگوں نے ایک طشت کو سامان بادہ نوشی میں گمان کر لیا تھا گر خود ولید کے بیان کے مطابق یہ طشت اگوروں کے خوشوں کی تھی۔ (دیکھے "شوابد نقد س۔ "س میں گمان کر لیا تھا گر خود ولید کے بیان کے مطابق یہ طشت اگوروں کے خوشوں کی تھی۔ (دیکھے "شوابد نقد س۔ "س میں گمان کر لیا تھا گر خود ولید کے بیان کے مطابق یہ طشت اگوروں کے خوشوں کی تھی۔ (دیکھے "شوابد نقد س۔ "س میں گمان کر لیا تھا گر خود ولید کے بیان کے مطابق یہ طشت اگوروں کے خوشوں کی تھی۔ (دیکھے "شوابد نقد س۔ "س میں کہان کر لیا تھا گر خود ولید کے بیان کے مطابق یہ میں دیکھوں کی تھی۔ (دیکھے "شوابد نقد س۔ "س میں ہیں

اب اس سے تعمل کہ ہم علمی و تحقیقی مواد پیش کریں ' تھوڑی کی عقلی محث ہمی ہو جائے۔

ہمیں تشکیم کہ بھن لوگوں کو دلید ہے عدادت تھی' اور وہ ان کے خلاف

پرد پیگندہ بھی کرتے تھے الین کیااس سے یہ لازم آتا ہے کہ ولید ہے کوئی جرم بی سر زدنہ ہوا ہو اور جس جرم کو اکا بر صحابہ نے جرم ہان کر اس پر سر ابھی دے ڈالی تھی اسے محض پرد پیگنڈے اور افترا کے خانے ہیں رکھ لیا جائے ؟ ..... میاں صاحب تیرہ سوسال بعد پرد پیگنڈے کا غلغلہ بلند کرر ہے ہیں ' تو ظاہر ہے خود صحابہ اس پرد پیگنڈے سے بے خبر نہ رہے ہوں گے الیکن انہوں نے یعنی حضرت علی اور حضرت عثالی جیسے رفیع الشان صحابہ نے دیگر صحابہ کی موجودگی موجودگی موجودگی موجودگی میں ولید پر حد شراب نوشی جاری کردی تو اس سے آپ ثابت ہوجاتا ہے کہ شراب نوشی کے الزام کو انہوں نے امر واقعہ ہی قرار دیا تھا اور وہ گواہ ان کے نزدیک قابل اعتاد تھے جن کی گواہیوں پر سز اکا فیصلہ کیا گیا اب یہ اہل عشل سوچیں کہ گواہیوں کے معتبر یا غیر معتبر ہونے کے بارے میں خوداس ذمانے کے سوچیں کہ گواہیوں کے معتبر یا غیر معتبر ہونے کے بارے میں خوداس ذمانے کے الزام ایکانہ از وہ خیال ذیادہ وزنی ہے ' یاسوا تیرہ سوسال بعد مولانا محمد میاں صحابہ گاا نماز وہ خیال ذیادہ وزنی ہے ' یاسوا تیرہ سوسال بعد مولانا محمد میاں صاحب کا قیاس واجتباد!

مزید یہ غور فرمایا جائے کہ اگر مولانا مودودی "طبری" سے کوئی الیمی روایت لے لیتے ہیں جس کی تائید دوسر ہے بہت سے علائے سلف کررہے ہوں تو میال صاحب شور مجاتے ہیں کہ الن کاول میں موضوع دمکرردایات ہمری بیٹی ہیں اور الن کا کوئی اعتبار نہیں "کیان خود صرف ادر صرف "طبری" سے جوردایت چیں اور الن کا کوئی اعتبار نہیں "کیان خود صرف ادر صرف میں نے تاریخ کو من و علی بیان کیا ہے اٹھا لیتے اور فخریہ اعلان فرماتے ہیں کہ دیکھے صرف میں نے تاریخ کو من و عن بیان کیا ہے ان کی کتاب پڑھنے والا کوئی بھی ہو شمند قاری اس نتیج پر پنچ بغیر نہیں رہ سکتا کہ جس وقت مولانا مودودی طبری سے کوئی روایت لیں تو یہ کتاب بالکل ردی ہے ، خواہ اس سے لی ہوئی روایت ہمتر سے اور اہل علم نے معتبر کتاب الکل ردی ہے ، خواہ اس سے لی ہوئی روایت لیں تو یمی "طبری" قرآن کے قرار دی ہو ، گر جب میاں صاحب کوئی روایت لیں تو یمی "طبری" قرآن کے شمال ن جاتی ہے ، چاہے کوئی ہوں مارز خور عالم اس روایت کو درست نہ مانیا ہو ، گریہ مثل وحی کے اغل۔

میاں صاحب کی جراًت دیکھئے کہ ولید کے بارے میں بادہ نوشی کی شادت دینے والے گواہوں میں سے ایک کے بارے میں انہیں یہ بھی اعتراف ہے کہ صور ڈاور ظاہرا وہ قابل اعماد تھا'ان کے الفاظ ہیں:

"ایک نقتہ صورت نے کوائی دے دی کہ میں نے ولید کو مراب سے ہوئے دیکھاہے ".....ص ۲۲

کین اس کے ساتھ وہ عالبًا"علم غیب" کے تحت قطعی فیصلہ ویتے ہیں کہ فی الاصل بیر گواہ جھوٹا تھا! اباگر دلیل طلب بیجئے توہ بیبات کہ ولیدے لو گوں کو حسد تھا'وہ اس کے دریئے آزار تھے' لنذا جھوٹی گواہیاں دے کر کوڑوں ہے پڑادیا کاش میال صاحب نے سوچا ہوتا کہ ان کی اس "خوش فکری" کے مضمرات دعوا قب کیا ہیں 'وہ ایک طرف تو مودودی کے ردمیں صحابہ کا ایک ایسا من گھڑت تقور پیش کرتے ہیں جس کے معیار پر انبیاء تک یورے نہیں اترتے (اس پر آمے ہم شرح وبسط سے کلام کریں مے انشاء اللہ) لیکن دوسری طرف حفرت علیٰ اور حفرت عثالیٰ جیسے خلفائے راشدین پرید الزام لگانے میں بھی انہیں پاک نہیں مکہ انہیں گواہوں کے نقتہ اور غیر نقتہ ہونے کا بھی شعور نہ تھا' انہیں یہ بھی بروا نہ بھی کہ حدشر عی جاری کرنے کے معالمے میں کتنی احتیاط ہر تنی چاہیے 'وہ دیکھ رہے تھے کہ ولید کے دستمن انہیں زک دینے کی فکر میں ہیں' پر بھی انہوں نے گواہوں کو سیامان لیا' ھالا نکہ ان گواہوں کا جھوٹا ہو نا توا تنا طاہر و باہر تقاکہ سواتیرہ سوسال بعد مولانا محد میال صاحب ایے گھر کے کرے میں بٹھ کر صاف بتائے دے دے جیں کہ وہ جھوٹے تھے۔

الله اکبر۔ کیا جمارت ہے کمیامنطق ہے ممیا اکرام سحابہ ہے کیا علم کلام ہے۔ آیے اب حوالوں کی طرف چلتے ہیں کہ تاریخ اور فن روایت میں حوالے بی بیادی اہمیت رکھتے ہیں 'سب سے پہلے تو یمی دیکھتے کہ خود مولانا مودودی نے اس مقام پر کمیا حوالے دیے ہیں 'شراب نوشی اور حالت سکر میں غلط نماز پڑھانے کے سلسلے میں ود حاشیے ہیں' دونوں''خلافت و ملوکیت'' کے صفحہ ۱۱۲۔۱۱۳ او۱۱۳ سے پورے کے پورے نقل کئے جاتے ہیں:

(۱۰) "البدايه والنهايه" ج 2 م ص ۱۵ م الاستيعاب ج ۲ م ص ۱۵ م الستيعاب ج ۲ م ص ۲۰ س ۲۰ م الستيعاب ج ۲ م ص ۲۰ س ۲۰ س کا م الست ميل مماز پر حانا اور چر از يد کم کرنامشهور من رواية النقات من نقل اهل الحديث والاخبار

(۱۱) "خاری "کماب المناقب 'باب مناقب عثان بن عفان۔ وباب ہجرة الحبعثہ "مسلم" کماب الحدود 'باب حد الخر۔" اود واؤد" کماب الحدود 'باب حد الخمر' ان احادیث کی تشریح کرتے ہوئے محد ثمین و نقهاء نے جو کچھ لکھاہے وہ درج ذیل ہے:

ما فظ الن حجر " فتح الباري" من لكهة بين :

"اور الوگ جس وجہ سے ولید کے معالمے میں کثرت سے اعتراضات کررہے تھے 'وہ یہ تھی کہ حضرت عثان اس پر حد قائم نہیں کررہے تھے 'اور دو سری وجہ یہ تھی کہ سعد تن الی وقاض کو معزول کر کے الن کی جگہ ولید کو مقرر کرنالوگوں کو ناپیند تھا کیونکہ حضرت سعد " "عشرہ مبشرہ" اور "اہلِ شوری" میں سے تھے اور الن کے اندر علم و فضل اور دین داری اور سبقت الی الاسلام کی وہ صفات مجتم تھیں 'جن میں داری اور سبقت الی الاسلام کی وہ صفات مجتم تھیں 'جن میں سے کوئی چیز ولید من عقب میں نہ تھی 'حضرت عثمان نے ولید کواس لئے والیت "کوفہ" پر مقرر کیا تھا کہ اس کی قابلیت الن پر ظاہر ہوئی تھی اور وہ رشتہ داری کا حق بھی ادا کرنا چاہیے پر ظاہر ہوئی تھی اور وہ رشتہ داری کا حق بھی ادا کرنا چاہیے ان سے معزول کردیا اس پر حد قائم کرنے کے لئے ان انہوں نے اس کی سیرت کی خرافی ان پر ظاہر ہوئی تو

انہوں نے تاخیر اس لئے کی مقی کہ اس کے خلاف جو لوگ شمادت دے رہے تھے ان کا حال واضح ہو گیا تو انہوں نے اس پر حد قائم کرنے کا حکم دے دیا"۔ (" فتح الباری" کتاب النا قب باب مناقب عثانؓ)

ایک دوسرے مقام پر این مجر کھتے ہیں "طحاوی" نے
"مسلم" کی روایت کو اس بما پر کمز در قرار دیا ہے کہ اس کا
راوی عبداللہ الداناج ضعیف تھا "مگر "دیمبقی" نے ان کی اس
رائے ہے اختلاف کرتے ہوئے کھا ہے کہ یہ صحیح حدیث
ہے جے "مسانید" اور "سنن" میں لیا گیا ہے " تر ذی " نے
اس روایت کے متعلق لمام خاریؒ ہے پوچھا تو انہوں نے
اس روایت کے متعلق لمام خاریؒ ہے پوچھا تو انہوں نے
اس بولیت کے متعلق لمام عبر البر نے کما ہے کہ یہ حدیث
اس باب میں سب سے زیادہ معتبر ہے "عبداللہ الداناج کو
اور دیا ہے " نے تقد قرار دیا ہے۔

( فتخ البارى م كتاب الحدود 'باب الضرب بالجريد والنعال )\_

علامہ بدرالدین عینی لکھتے ہیں ..... "لوگ ولید کے معالم میں اس حرکت کی دجہ ہے بحثر ت اعتراض کررہے سے جواس سے صادر ہوئی تھی ' یعنی اس نے "اہل کوفہ" کو صحی کی نماز نشہ کی حالت میں چارر کعت پڑھائی ' پھر پلٹ کر کما "اور پڑھاؤں ؟ "اعتراض اس بات پر بھی ہور ہا تھا کہ یہ خبر حضرت عثان کو بینچ بھی تھی گرانہوں نے اس پر حد قائم نہ کی نیز بیبات بھی لوگوں کو ناپند تھی کہ حضرت سعد من الی و قاص کو معزول کر کے ولید کو مقرر کیا گیا تھا۔ "

("عمرة القارى" كتاب مناقب عثال")

امام نودی لکھتے ہیں: "مسلم" کی یہ حدیث امام مالک اور ان کے ہم خیال فقہاء کے اس مسلک کی دلیل ہے کہ جو شخص شراب کوشی کی حد اس پر شراب نوشی کی حد جاری کی جائے گی امام مالک کی دلیل اس معالم میں بہت مضبوط ہے "کیونکہ صحابہ" نے بالا تفاق ولیدین عقبہ کو کوڑے لگانے کا فیصلہ کیا تھا۔"

اب آگر کوئی مخص کہتا ہے کہ دہ سب گواہ غیر معتبر سے جنہوں نے دلید کے خلاف گوائی دی تھی 'تو گویادہ حضرت عثمان ہی پر نہیں بلعہ صحابہ کے جمع عام پریہ الزام عائد کرتا ہے کہ انہوں نے نا قابل اعتبار شہاد توں کی ہناء پر ایک مسلمان کو مزادے ڈالی 'ایک صاحب نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ حضرت حسن اس فیصلے سے ناراض سے 'گر امام نودی نے دشرح مسلم "میں اس حدیث کی جو تشر سے کی ہے 'اس سے دشرح مسلم "میں اس حدیث کی جو تشر سے کی ہو تاہے کہ اس جھوٹ کی قلعی کھل جاتی ہے 'اس سے معلوم ہوتاہے کہ اس جھوٹ کی قلعی کھل جاتی ہے 'اس سے معلوم ہوتاہے کہ

حفزت حسنؓ کاغصہ ولید پر تھا'نہ کہ اس کے خلاف فیصلہ کرنے والوں پر۔''(خلافت و ملوکیت)

ہم سیھتے ہیں کہ نبی حواش میاں صاحب کی آشفتہ بیانی کا مکمل جواب ہیں لیکن ابھی ہم اپنے طور پر بھی بچھ شواہد پیش کریں گے تاکہ میاں صاحب کے علم و خبر کا پوراجنر افیہ آپ کے سامنے آجائے۔

### عمدة القارى شرح البخاري :

حافظ الن حجر کی شرح خاری کا تفصیلی حوالہ آپ نے مولانا مودودی کے ماشے میں دیکھا'و ہیں انہول نے علامہ بدرالدین عینی حفی کی شرح خاری سے بھی کہ تفصیل دی ہے 'لیکن ہم چاہتے ہیں کہ ساری ہی تفصیل اصل عبارت کے ساتھ سامنے آجائے تاکہ علائے احناف کے لئے سرمہ بھیر ت نے۔

لوگ ولید کی کس حرکت کی ماء پران کے خلاف بحر ت اعتر اض اور چہ میگو ئیال کرد ہے تھے اسے علامہ عینی الحظیٰ کی زبانی سنیئے :

كان قد صلى باهل الكوفة صلوة الصبح اربع ركعات ثم التفت اليهم فقال أزيدكم وكان سكرانا وبلغ الخبر بذلك الى عثمان وترك اقامة الحد عليه فتكلموابذلك فيه وانكروا ايضا على عثمان عزل سعد بن وقاص مع كونه احد العشرة ومن اهل الشورى واجتمع له من الفضل والسن والعلم والدين والسبق الى الاسلام مالم ينفق منه شيئى للوليد بن عقبه ثم لما ظهر لعثمان سوء سيرته عزله ولكن اخر اقامة الحدعليه ليكشف عن حال من يشهد عليه بذلك فلما ظهر له الامر امر باقامة

الحدعليه كما نذكره وروى المدائني من طريق الشعبي ان عثمان لما شهدواعنده على الوليد

ولیدنے اہل کو فہ کو صبح کی چار رکعات پڑھادیں 'اور پھر ان کی طرف رخ کر کے کہا کہ میں نے تمہادے لئے اضافہ کردیا ہے 'حالت یہ تھی کہ وہ نشہ میں تھے 'یہ خبر عثان ٹک پنجی اور انہوں نے فوراً حد جاری نہیں کی 'توان کے خلاف لوگوں نے بہت بچھ اظہارِ نارا اصلی کیا نیز (لوگوں گااعتراض یہ تھا کہ) عثان نے سعد من و قاص کو معزول کیا 'باوجود یکہ سعد" عشرہ مبشرہ" میں سے ایک شے اور ان لوگوں میں سے تھے جو مشاورت کے اہل شمجھے جاتے ہیں' اور ان کی ہزرگی 'ان کی مشاورت کے اہل شمجھے جاتے ہیں' اور ان کی ہزرگی 'ان کی من رسیدگی' ان کا علم' ان کا دین اور ان کا اسلام قبول کرنے میں بیش دست ہونا' ایسے اوصاف شعے جن میں سے کوئی بھی موجود نہیں تھا۔

پھر جب حضرت عثان پر ولید کی خرابی کر دار کا حال کھالا تو انہوں نے ولید کو معزول کیا، نیکن حد قائم کرنے میں تاخیر اس وجہ ہے کی ' تاکہ جو بھی شخص شر اب نوشی کی گواہی دے رہاہے اس کے سے جھوٹ کی تحقیق ہو جائے ، اس جب تحقیق ہوگئی کہ گواہی غلط نہیں تو عثان نے حد جاری کرنے کا فیصلہ کیا جیسا کہ ہم پہلے ذکر کر میکے ہیں۔

اور مدائن فے شعبی کے طریق سے روایت کی ہے کہ جب عثال کی بارگاہ میں لوگوں نے دلید کے خلاف گواہیاں دیں تو انہوں نے ولید کو روک لیا ..... (یعنی کمال جاتے ہو .....

کوڑے کھاکر جانا) (ترجمہ ختم ہوا)

یمیں علامہ عینی نے سزائی تغصیل کے ساتھ سے بھی بتایا ہے کہ دو آدمیوں نے غلط نماز پڑھانے والے قضیے کی بھی گواہی دی تھی' پھر دہ کہتے ہیں:

> احدهما حمران یعنی مولی عثمان بن عفان انه قد شرب بالخمر فقال عثمان قم یا علی فاجلده

> گواہوں میں آیک عثال کا آزاد کردہ غلام حران تھا ،جس نے کماکہ ولیدنے شراب پی ،پس عثال نے فرمایا کہ اے علی انتھے اور ولید کے کوڑے لگائے۔

اب سوال دوسر على قواه كنام وغيره كاره كيا تما توه قرمات بين: فان قلت من الشاهد الاخر الذى لم يسم فى هذه الرواية قلت قيل هوالصعب بن جنامة الصحابى المشهور رواه يعقوب بن سفيان فى تاريخه.

(عمدة القارى-جلدك صفحه ١١٠)

آگرتم یہ کموکہ اس روایت میں دوسرے گواہ کانام توہتایا نہیں میں تو ہتایا نہیں میں توہتایا نہیں میں توہتایا گیاہے جو مشہور صحابی ہیں ان سے بیقوب بن سفیان اپنی تاریخ میں روایت کرتے ہیں۔

کیاان فر مودات پر کسی تبعرے کی بھی ضرورت ہے! وی و تنم الص

# الاصابة في تمييز الصحابه:

حافظ الن حجر عسقلانی کی "فتح الباری" کے مندر جات مودودی صاحب کے حاشے میں آئے ' قررا"اصابہ "میں بھی ان کاار شاد طلاحظہ فرما کیں : وصلاحه بالناس الصبح اربعاً وهو سکران مشهورة مخرجة وقصة عزله بعد ان ثبت عليه شرب الخمر مشهورة ايضاً مخرجة في الصحيحين وعزله عثمان بعد جلده عن الكوفة (اصابه كم مطح وغيره كا حواله بم يحج دے آئے ہیں)۔

نشہ کی حالت میں ولید کا چار رکعات نماز فجر پڑھانا مشہور واقعہ بے 'محد ثین نے بیان کیا ہے اور ولید کی بادہ نوشی ثامت ہوجانے پران کا معزول کیا جانا بھی مشہور ہے جے "خاری" و "مسلم" میں بھی درج کیا گیا ہے 'اور عثان نے انہیں کوڑے لگوانے کے بعد ہی "کو فہ "کی گور نری سے ہٹایا تھا۔

#### تفذيب التفذيب:

یمی حافظ ان حجرٌ اپنی کتاب "تمذیب التهذیب" کی گیار هویں جلد میں شراب نوشی کے سلسلے میں "مسلم شریف" کا حوالہ دینے کے بعدیہ الفاظ حوالہ قلم کرتے ہیں:

وله ذنوب امرها الى الله تعالىٰ (المطبعة الاولح بمطبعة الكائنة فى بمطبعة مجلس دائرة المعارف النظاميه الكائنة فى الهند بمحروسه حيدر آبادوكن) ادروليدكى قرد عمل من متعدد كناه بين جن كامعالم الله ك

برد<u>-</u>

## الاستيعاب في معرفة الاصحاب:

ان عبدالبر كلاس كتاب سے ہم چند فقرے پہلے ہمی نقل كر آئے ہيں ' گردہاں ایڈ پیٹن كاحوالہ رہ گیا اب نوث كيجة تاكہ جس كا جى چاہے ہمارى نقل كو اصل سے ملاكر ديكھے 'مكتبہ نهضة مصرومطبعتها الفجاله مصر. القسم

الوابع. توجمة الوليد بن عقبة\_

ان عبدالبر فرماتے ہیں:

كان الاصمعى وبوعبيده وابن الكلبى وغيرهم يقولون كان الوليد بن عقبة فاسقاً شريب الخمر وكان شاعراً كريما' (تجاوز الله عنه)

قال ابوعمر: اخباره في شرب الخمرو منادمته ا اباربيد الطائي مشهورة كثيرة.

حدثنا ضمره بن ربيعه من ابن شوذب قال صلى الوليد (بن عقبة) باهل الكوفة صلوة الصبح اربع ركعات ثم التفت اليهم فقال ازيدكم.

وخبرصلوته بهم وهو سكران وقوله ازيدكم بعد ان صلى الصبح اربعاً مشهور من رواية الثقات من نقل اهل الحديث واهل الاخبار.

الممعی اور این الکلی وغیر ہم کہتے ہیں کہ دلید بن عقبہ فاس تھا اشراب نوش تھا اور اچھاشاعر تھا۔ (اللہ اسے معاف کرے)

او عمر نے فرمایا: ولید کی بادہ خواری اور ابور مید طائی ہے اس کے یارانے کی خبریں مشہور ہیں کشر ہیں۔ (ابوز مید ایک نو مسلم عیسائی تھاجس کی شراب نوشی معلوم و

معروفٌ تقمی)

ہم سے ضمر ہن ربعہ نے اور ان سے ائن شوذب نے بیان کیا کہ ولید نے اہل کو فعہ کی نماز چار رکعات پڑھادی ' پھر ان کی طرف رخ کر کے یولاکہ میں نے تمہارے لئے اضافہ کردیا ہے۔

نشد کی حالت میں صبح کی چار رکعات پڑھا کر اس کا یہ کہنا کہ میں نے تمہارے لئے اضافہ کردیا ہے مضمور چیز ہے کیونکہ اسے الل حدیث اور ائل اخبار نے قابل اعتماد رادیوں سے نقل کیا ہے۔

## طبری:

جس "طیری" سے پروپیگنڈے وغیرہ کی دولیت لے کر میال صاحب نے شراب نوشی کی گوائی کو جھوٹا قرار دینا چاہا ہے ای کی ایک روایت ملاحظہ کی جائے 'میال صاحب کو خود تسلیم ہے کہ "طبری" اور دوسری تاریخی کتب میں مختلف اور متنا قض روایت انہوں نے متخب فرمائی 'اس کے باوجود ان کا رویہ یہ ہے کہ "طبری" ہے جو بھی روایت انہوں نے متخب فرمائی 'اس کے بارے میں بلا تکلف فرمادیا کہ دیکھئے یہ ہے صحح صورت واقعہ 'حالا نکہ جب انہیں خود تنا قض تسلیم ہے تو علمی دیانت کا تقاضا تھا کہ وہ آئی متخب کر دور دایات کی صحت پردلیل لاتے اور رو تو علمی دیانت کا تقاضا تھا کہ وہ آئی متخب کر دور دایات کی صحت پردلیل لاتے اور رو شمادت کا جھنجٹ ہی نہیں پالا ہے 'بلحہ یہ موقف اختیار کیا ہے کہ جو روایت ہم شمادت کا جھنجٹ ہی نہیں پالا ہے 'بلحہ یہ موقف اختیار کیا ہے کہ جو روایت ہم شمادت کا جھنجٹ ہی نہیں پالا ہے 'بلحہ یہ موقف اختیار کیا ہے کہ جو روایت ہم شمادت کا جھنجٹ ہی نہیں پالا ہے 'بلحہ یہ موقف اختیار کیا ہے کہ جو روایت ہم طبح جارہے ہوں۔

بہر حال "طبری" نے ایک روایت میان کی ہے کہ بھن اہل" کوفہ" ولید

ت تعصب رکھتے سے اور انہوں نے ازراہِ بھن وحد جھوٹی گواہیاں دلا کر ان پر
حد جاری کرادی ای ذیل میں یہ قصہ بھی بیان کیا گیا کہ حضرت عثان نے ولید
سے کما تی یااحی اصبر فان اللہ یا جوٹ ویبوء القوم بائمك (اے میرے
کھائی صبر کرواللہ تنہیں اجر دے گا اور تمارا گناہ قوم سمیٹے گی) گویاجو کوڑے
شراب نوشی کی سزامیں حضرت عثان اور حضرت علی نے باتفاق رائے صحابہ کے
سامنے ولید کو لگوائے دہ اس روایت کی روے ظلما لگوادیے 'خود حضرت عثان کو

یقین تفاکه گواہیاں جھوٹی ہیں ٔ ولید شراب نہیں ہیتے۔

اور یہ تکتہ بھی الل علم طحوظ رکھیں کہ ریبوء القوم بائمك کے الفاظ ایک المسی حیثیت بھی رکھتے ہیں 'قر آن (سورة ما کده) میں "ہایل و قابیل "کا قصہ بیان ہوا ہے جس میں "ہایل" حق پر ہے اور "قابیل" باطل پر۔ "ہایل" کی نیاز اللہ قبول کر لیتا ہے تو "و قابیل "اے دھمکی دیتا ہے کہ تجھ بار ڈالوں گا' "ہایل" کتا ہوا ہے ہمائی میں تو پر دردگار عالم سے ڈر تا ہوں تو بچھ پر ہاتھ اٹھائے تو اٹھائے میں تجھ پر ہاتھ مذا ٹھاؤں گا'ای موقع پر "ہایل" نے یہ بھی کما۔ انی ارید ان بوء بائمی واٹمک فتکون من اصحب النار و ذلك جزاء الطلمین (میں بوجائے ہواتا ہون کہ (میں گناہ نہ سمیٹوں بائے) میر ااور اپناگناہ تو بی سمیٹ 'پس ہوجائے دوز خیوں میں ہے اور می سراہے فالموں کی' آیت ۲۹) اب دیکھنے وہی فقرہ جو ہائیل"کی زبان سے معمولی دوز خیوں میں سے اور می سراہے فالموں کی' آیت ۲۹) اب دیکھنے وہی فقرہ جو نہائیل"کی زبان سے معمولی فرق کے ساتھ نکلوایا ہے' گویا جس طرح "ہائیل"کا شہید مظلوم ہونا اور "میل"کا ظالم ہونا امر قطعی تھا' ای طرح حضر سے عثان کی زبان کے نزدیک ولید کا مظلوم ہونا اور انہیں سراد سے والوں کا ظالم ہونا امر قطعی تھا' ای طرح حضر سے عثان کے نزدیک ولید کا مظلوم ہونا اور انہیں سراد سے والوں کا ظالم ہونا امر قطعی تھا۔

فرمائے کیا یہ روایت معتبر ہوسکتی ہے ؟جب کہ سزادینے والا خلیفہ خود عالیٰ ہوگا کہ ایک شخص کوبے گناہ جانتے ہوئے بھی سزا ، علی ہوگا کہ ایک شخص کوبے گناہ جانتے ہوئے بھی سزا ، دیا خالی جائے ؟ عین ممکن ہے کہ یہ تنکیج والا نکتہ ہارے دماغ کی اُن ج ہو'ادر رایت د ضغ کرنے والوں کا خیال اس طرف نہ گیا ہو' پھر بھی صورت واقعہ اور اس کے مضمرات میں کوئی فرق نہیں پڑتا' آیئے المل علم کی رائے بھی اس روایت کے بارے میں دیکھیں۔

ان عبدالبر "استیعاب" میں اس مقام پر فرماتے ہیں: " خبریں نقل کرنے والول کی یہ خبر محد ثین کے نزدیک درست نہیں ہے 'نہ الل علم کے نزدیک اس کی کوئی جڑ بنیاد ب اور "صحح "محدثين اور الل علم كے نزديك وه روايت ے ' جے عبدالعزیز بن المخار اور سعید بن عرفہ نے عبداللہ الداناج سے اور انہول نے حصین بن المدر الی ساسان سے روایت کیا ہے کہ افی ساسان حفرت عثال کی خدمت میں حاضر ہوئے' اور انہیں ولید کے احوال سائے' اور حضرت عثال کے سامنے دو آدمی پیش ہوئے جنول نے ولید کی بادہ نوشی کی شمادت دی اور به بھی شمادت دی که انہول نے 'کوفه" میں صبح کی نماز چار ر کعت پڑھا دی تھی' اور پھر نمازیوں سے کماکہ میں نے تہمارے کیے اضافہ کردیاہے محواہوں میں ہے ایک نے کماکہ میں نے ولید کو شراب پینے دیکھاہے' اور ووسرے نے کہا میں نے انہیں شراب کی "قے "كرتے ديكھا ہے اس ير حفرت عثال في فرماياكه آدمی شراب ہے بغیر تواس کی "قے" نہیں کر سکتا' یہ کمہ کر وہ علیٰ کی طرف متوجہ ہوئے اور کہا کہ اے علیٰ ! ولیدیرِ حد قائم کرو' حضرت علی نے یہ س کرایے بھتے عبداللہ بن جعفرہ کو تھم دیا کہ ولید کو کوڑے لگاؤ' این جعفر ؓ نے کوڑاا ٹھایاادر مار تا نثر وغ کر دیا' حضرت عثال ؓ گنتی کرتے جارہے متھے' حتی کہ عالیس کوڑے لگ لئے اب حفرت علیؓ نے تھم دیا کہ اس رک جاؤ'ر سول اللہ عظیہ نے شراب نوشی کی سزامیں جالیس بی کوڑے لگوائے تھے 'ادر او بحرائے بھی جالیس ہی اور عمرائے اشی، به سب بی سنت بس-"

پتہ یہ چلا کہ صرف این عبدالبر ہی نہیں بلعہ محد ثین ادر اہل علم کا سوادِ اعظم ولید کی شراب نوشی کو امر واقعہ خیال کرتا ہے اس ایس قصے کو درست نہیں

مجمتاجے ہم درایاً بھی رد کر آئے۔

تفسيرروح البيان:

شخ اسلیمل حنی (التوفی کواله) اپنیاس تفیر می لکستے ہیں:
ان الولید بن عقبة بن ابی معیط اخا عثمان لامه
وهوالذی ولاه عثمان کوفة بعد سعد بن ابی
وقاص فصلی بالناس وهو سکران صلاة الفجر
اربعاً ثم قال هل ازیدکم؟ فعزله عثمان عنهم
(تفیرسور وانجرات)

ولید بن عقبہ بن الی معیط عثمان کے مال جائے ہیں 'اور وہی ہیں جنہیں عثمان نے سعد ابن الی و قاص کے بعد ''کوفے''کا گور نر ہمایا تھا پھر الن سے بیہ فعل سر زد ہواکہ نشہ کی جالت میں لوگوں کو صبح کی چار رکعتیں پڑھادیں' اور پھر پوچھا کہ کیا اور پڑھاؤں ؟ پس آخر کار عثمان نے انہیں الم ''کوفہ''کی سیادت معزول کر دیا۔

اس کے بعد انہول نے وہی روایت بیان کی ہے کہ ولید نے حضور سے جھوٹ یو ان جاء کم فاستی والی آیت نازل ہو گی۔

کے جرم و گناہ کو شاہ صاحب مغفور اس وقت تک حملیم نہیں کر سکتے بھے 'جب تک ذراس بھی مخوائش تاویل یا انکار کی لکل سکے۔

اب و کیمے باب النامن میں ان مطاعن کے ذیل میں جن کا نشانہ حضرت عثال کو مایا گیا وور قم طراز جیں:

فمنها أن عثمان ولى والرمن صدر منه الظلم والخيانة وارتكاب لامور الشنيعة كالوليد بن عقبة الذى شرب الخمر وأم الناس في الصلوة وهو سكران وصلى الصبح أربع ركعات ثم قال هل أزيدكم.

ان مطاعن میں سے ایک بیہ ہے کہ عثان ؓ نے ایسے لوگوں کو دالی و امیر بتایا جن سے ظلم و خیانت کا صدور اور حرکات ندمومہ کا ار تکاب ہوا تھا جیسے ولید بن عقبہ کہ جس نے بادہ نو شی کی اور نشہ کی حالت میں لوگوں کا امام صلوقہ بنا 'اور نماز فیر جارر کعات بڑھا کر کنے لگا کہ کیا اور بڑھا دُن ؟

اس کے بعد دوسر نے مطاعن کا ذکر قربایا ہے ، پھر نمبر وار سب کا مفصل جواب دیتے گئے ہیں ، جواب کے آغاز میں انہوں نے تمید افرمایا ہے کہ خلیفہ عالم الغیب نہیں ہوتا ، حضرت عثمان بھی عالم الغیب نہیں ہے ، انہوں نے بظاہر جس شخص کو کسی منصب کے لاکق سمجھااس پر مقرر کر دیا اب اگر بعد میں ان عالموں سے پچھ کام برے صادر ہو جا کیں تو مثمان کااس میں کیا قصور ؟ انہوں نے اس پر سکوت تو نہ کیا ، ہاں یہ ضرور کیا کہ ان عالموں پر جوالزامات لکتے ہے انہیں آپ بغیر مناسب شخیق کے فوراورست نہیں مان لیتے تھے ، کہ ایس جلد بازی سے ملک و سلطنت میں فرانی پر تی ہے البتہ ثبوت و شخیق کے بعد جب الزام درست ثابت موجو جا تا تو سراور ہے ہے گئی کرین کرتے چنانچہ ،

وقد عزل بعض من تحقق لديه بعد ذلك سوء حاله كما عزل الوليد- (١٥٩٠) جن بعض حضرات کی بد کرواری ان کی تحقیق میں آگئی انہیں انهول نے معزول کر دیا جیسے کہ دلید کو معزول کیا۔ اس کے بعد کوئی حرف شاہ صاحب نے ولید کی صفائی میں تہیں کما بیارہ دوسرے مطاعن پر متوجہ ہو مے اس کا مطلب تطعی طور پر میں تو ہوا کہ دلید کا شراب بینا اور نشه کی حالت میں مبح کی جار ر کعتیں پڑھاکر نماز یوں سے بوچمنا کہ اور برِ هاوَل ؟ ایسے واقعات بیں جنہیں شاہ صاحب کے نزویک جھلایا نہیں جاسکتا' فن حديث وروايت من محدوح كايابير شايد مولانا محد ميال صاحب مرظلم سے نيا تو نہ ہو ( یہ خود میاں صاحب سے دریافت کر لیاجائے) مگر وہ کوئی راہ نہیں یاتے کہ دیانتداری اور علمی صدافت کو محفوظ رکھتے ہوئے ان روایات کی تردیدیا تاویل كرسكيس جنيس ميال صاحب جمالة على جارب بين بهريد بهلو بهى شاه ماحب کے ارشاد کا نظر انداز نہ کیجئے کہ حضرت عثال ؓ سزا بعد تحقیق و تفتیش ہی۔ ویتے تھے میال صاحب نے موقف یہ اختیار فرمایا ہے کہ چونکہ دوشاد تیں گزیر سے مانے کی منابر قانون کی خاند بری مو گئی اس لئے صد جاری مونا لازی تھا،لیکن مینت میں یہ کواہیاں جموثی تھیں (ص ۴۴) مگر شاہ صاحب یہ فرمارے ہیں کہ مفرت عثال اس مد تک محتق و تفتش کے عادی سے کہ لوگوں کو یہ بد گمانی ہ نے لگتی تھی کہ مجر موں کو ہروفت سزا نہیں دیتے 'اس بد گمانی کے باوجود انهوں نے اپنی احتیاط نہیں چھوڑی کورونید کوای دفت سرادی جب پوری طرح تعمّن ہوگئ كه الزام ياد ونو خي درست ہے۔

أررِ الفاظ:

آپ دی کی رے بیں کہ کمیں توھل ازید کم ہادر کمیں صرف ازید کم

یہ کوئی تضاور تنا قض نمیں ہے بلعہ ہوایہ کہ بھض راویوں نے "دھل" کالفظ یا توسنا نہیں یا ساتو حافظ میں محفوظ ندرہ سکا نموں نے فظ ازید کے روایت کردیا ،جس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ میں نے تمہارے لئے نجر میں رکعات برحادی ہیں ..... ظاہر ہے یہ نشہ کی ترکک میں فرمایا گیا تھا ، گر جن لوگوں نے "دھل" کو محفوظ رکھا ان کا فقرہ استفہامیہ بن جاتا ہے .... یعنی مخور ایام نمازیوں سے بوچھ رہا ہے کہ کیا اور پڑھاؤں یا ہیں؟

## ایک دلچسپ روایت :

جن حضرات نے یہ بادر کرانے کی سعی کی ہے کہ ولید پر شراب نوشی کا الزام جھوٹا تھا'ان کی ایک دلچسپ روایت میاں صاحب نے نقل کی ہے تاکہ وہ ہتا سکیں کہ دیکھیئے کس طرح بے چارے ولید کو پھانسا گیا :

> "ایک روز (ولید کے وشمن۔ جملی )دلید کے یمال پنچ 'ولید سور ہے تھان کی انگی میں سے انگو تھی نکال کی اور اس کو بھی مدیخ بھجدیا تاکہ شراب نوشی اور بدمستی کے جوت میں چیش ہوسکے۔"(ص۲۲)

لین اس روایت کو باور کرانے کے لئے میاں صاحب کو کئی کام کرتے چاہیں سے 'جو انہوں نے شمیں کئے' ایک تو یہ کہ 'کوفے" کے گور نر ولید کی رہائش گاہ کا کوئی نقشہ انہیں ایسا تھنچنا چاہیئے تھا' جس سے یہ انو تھی بات قابلِ فہم ہوجاتی کہ جس کا بی چاہے گور نر کی خواب گاہ میں گھسا چلا آرہا ہے' اور کوئی اسے شمیں روکنا' دو سرے یہ کہ ولید کو ایسا لا پر والور معفل ثابت کر ناچاہئے تھا کہ سوتے میں لوگ ان کے ہاتھ سے وہ انگو تھی اتار لیتے ہیں جس سے فرامین پر مہریں لگتی ہیں' مگر انہیں کچھ خبر نہیں ہوتی' مگر میاں صاحب نے انہیں بیدار مغز اور برا ایس میں اور مودودی صاحب کو انکار بھی نہیں ہے) جو شمند باور کر ایا ہے (جس سے ہمیں اور مودودی صاحب کو انکار بھی نہیں ہے)

سے تیسرے یہ کہ ولید کے دہ دسمن گوشت کا نہیں لوہے کاد ل رکھتے تھے 'جو یہ جانتے ہوئے بھی کہ گورنر کے گھر میں تھس کراس کی انگلی ہے انگو تھی اتاریا اپنی موت کو دعوت دیتا ہے بلا تکلف محتے اور انگو تھی اتار لائے معلوم ہوتا ہے کہ گھڑنے دالوں کو خود اس گفرنت کی معلمکہ خیزی کا اندازہ ہو گیا تھا' چنانچہ روایت میں تعور اسا تغیر کیا گیااور پھر یوں ہو گئی کہ ایک مخص نے ولید کے حضور پہنچ کر قصہ . کوئی شروع کی 'اسی میں کافی رات گذر عمی اور واید کو نیند آگئی اس شخص نے موقعہ لنیمت جانا اور ولید کے ہاتھ ہے انگو تھی اتار لی الیکن اس تغیر ہے کچھ کام نہیں ملنا آج تک ندسنا کیا ہوگا کہ کسی رئیس کے بیال داستان سر ائی کی محفل جی ہو' ادروہ داستان سنتے سنتے ہی سو مکتے ہوں ایسے خوش باشوں کا حال تو یہ رہا ہے کہ ذرا طبیعت آرام کی طرف مائل ہوئی'اور انہوں نے آر ڈر دیا کہ محفل بر خواست اگر واتعی دلید کی انگو تھی بار گا و خلافت میں پیش کی مٹی تھی تو کوئی تاویل اس سے زیادہ قرين قياس نهيس كه محفل بادة وجام على كى ربى بواور دايد مد بوش بو محت بول، (دیئے ماراخیال یہ ہے کہ انگو تھی کا قصہ ہی بکسر من گھڑت ہے ای لئے اے كوئى اہميت علائے روايت فے شيس دى ہے)

### آخری جزو :

آپ نے دکھ لیا کہ مودودی صاحب کی زیرِ عن عبارت میں آدھی سطر اسی نہیں جس پر "زور قلم" کا اطلاق کیا جاسکے "یا جس میں کوئی من گر ت بات کی گئی ہو ایس ایک بات رہ گئی ہے جس پر ذرای گفتگواور ہونی ہے "مودودی ماحب نے دلید کے بارے میں لکھا تھا؟

> "حضرت عر کے آخرزمانے میں وہ الجزیرہ کے عرب علاقے پر جمال "بنی تغلب "رہے تھے عامل مقرر کئے گئے۔ ۲۵م میں اس چھولے سے منصب سے اٹھاکر حضرت عثالیٰ

نے ان کو حضرت سعد بن ابی و قاص کی جگه "کوفه" جیسے پوے اور اہم صوبے کا گور نربنادیا۔"

اس پر میال صاحب کی تعریض بیہے: "میں دی میں اور نے اور میں فیا

"مودودی صاحب نے توجہ تہیں فرمائی اس طرح کی غلطی حضرت عمر فاردق رضی اللہ عنہ نے بھی کی تھی 'جب حضرت سعد بن ابی و قاص کو "قادسیہ "جیسے سخت ترین محاذیر افواج اسلام کا قاعد اعظم اور آج کل کے محادرے میں فیلڈ مارشل بنادیا تھا 'حضرت او بحر صدیق " نے ان کو بندی ہوازن کے صد قات دصول کرنے پر مقرد کرد کھا تھا 'ولید من عقبہ کی طرح ان کا منصب بھی چھوٹا سا تھا 'حضرت عمر فاردق رضی اللہ عنہ نے ان کا اس چھوٹا سا تھا 'حضرت عمر فاردق رضی اللہ عنہ نے ان کا اس چھوٹے سے منصب سے فاردق رضی اللہ عنہ بن افواج اسلام کا سالار اعظم بنادیا تھا 'طاحظہ فرمائے۔ (تاریخ طبری من ۱۸ جس) (شواج تقدس صفر ۲۷)

یال ایک باریک علمی نقص (جے تدلیس کہ سکتے ہیں) یہ ہے کہ میال صاحب نے اپنے پورے کلام کے لئے "طبری" کا حوالہ دے دیا جس کا مطلب قاری یہ بھی نے سکتا ہے کہ میال صاحب کی طرح "طبری" نے بھی یہ سب حضرت عثال کے اس فعل کی تصویب و حمایت میں لکھا ہے کہ انہول نے حضرت سعد کی جگہ ولید کو "کوفی" کا گور نر بنادیا تھا حالا نکہ یہ سر اسر غلط ہے "طبری" کے پیش نظر وہ منطق ہر گز نہیں جے بطور استدلال میال صاحب پیش فرمارہ ہیں بلحہ "طبری" میں تو صرف واقعات ہیں اور یہ کو صش قطعا نہیں کی فرمارہ ہیں بلحہ "طبری" میں تو صرف واقعات ہیں اور یہ کو صش قطعا نہیں کی فرمارہ کے دلید سے متعلق حضرت عثمان کے طرز عمل کو مناسب ثابت کرنے کے لئے سعد سے متعلق حضرت عراق کے طرز عمل کو نظیر بنایا جائے 'یہ انو کھا استدلال تو خود میاں صاحب کا ہے جس میں انہوں نے خواہ مخواہ "طبری" کو استدلال تو خود میاں صاحب کا ہے جس میں انہوں نے خواہ مخواہ "طبری" کو

شریک کرناچاہاہے 'جس کا جی چاہے" طبری "کا محولہ مقام کھول کرد کھے لے۔ اب نفس استدلال کا تجویہ سیجئے۔

حضرت سعد کون ہیں ؟ ..... ان وس سحابہ میں سے ایک جنہیں اللہ کے بہر سول کے جنہیں اللہ کے اسلامقون الاولون "کالقب عطا فرمایا 'ان مجاہدین ''اصد'' میں سے ایک جن کی ''السابقون الاولون "کالقب عطا فرمایا 'ان مجاہدین ''اصد'' میں سے ایک جن کی رفعت و جلائت قرآن و حدیث سے ٹابت 'اور اس امتیازِ خاص میں توان کا کوئی سیم و شریک ہی نہیں کہ اللہ کے رسول نے ان سے کما تھا ہے سعد تیر چلائے جا تجھ پر میر سے باپ مال قربان! ..... اور یہ فخر بھی انہیں حاصل ہے کہ ایک بار اللہ کے رسول نے ان کی طرف اشارہ کر کے فرمایا تھا' یہ ہمارے ماموں ہیں 'کوئی اپنا کے رسول نے ان کی طرف اشارہ کر کے فرمایا تھا' یہ ہمارے ماموں ہیں 'کوئی اپنا حضور گے و قبی مالون نہیں تھے مگر صورت یہ تھی کہ حضور گی والدہ ان محضور گی والدہ ان تعلق میں ماموں کہا ور تعلق تھے 'حضور گی والدہ ان کی جیاز او بھن لگی تھیں 'ہیں اس رعایت سے حضور نے انہیں اپناما موں کما اور فخر وانبساط کے سیاق میں کما۔

اب یہ بھی دیکھنے کہ وہ "قادسیہ" کے محاذیر سالار کسے بختے ہیں 'حالات خطرناک ہیں 'عام لوگ حضرت عمر ہے کہ رہے ہیں کہ اب تو آپ ہی کی سالاری میں مہم سر ہو سکے گی 'لیکن بڑے بڑے صحابہ اس سے متفق شمیں 'اشمیں اندیشہ ہے کہ آگر اس معرکے میں شکست ہوگئی تو 'اسلام ہی کا خاتمہ ہے' (باذری) مشکل میہ حضرت خالد اور حضرت الا عبید ''شام "کے معرکوں میں گھرے ہوئے ہیں 'ور خواست حضرت علی ہے کی جاتی ہے گروہ بھی قبول شمیں کرتے 'اسے میں حضرت عبدالر حمٰن من عوف المحصے ہیں (جو خود بھی "عشرہ مبشرہ میں ہیں) اور حضرت عبدالر حمٰن من قاص کانام پیش کردیتے ہیں 'یہ نام ساسے آنا شمیل جملہ حاضرین نے تائیدکی اور حضرت عمر نے منظور فرمالیا۔

اب دوسرى طرف وليد كامعامله ليجئه:

وه نه مهاجر بین نه انصاری "مکه" فتح هو گیاادر سرزین "حجاز" میس کفر و شرک کے لئے عزت واقترار کے تمام امکانات کادروازہ مد ہوگیا' تواس ونت جو لوگ اسلام قبول کرتے ہیں'انی میں ولیدین عقبہ بھی ہیں' پھر دورِ عثانی کے لوگ سے بھی جانے بیں کہ یہی وہ صاحب بیں جنوں نے بنی مصطلق کے بارے میں اللہ کے رسول سے غلط بیانی کی تھی اور اللہ نے اس برانہیں فاسق قرار دیا تھا۔ اس میں شک نہیں کہ حربی اور انتظامی وائروں میں ان کی کچھ خدمات بھی تھیں'ان خدمات کو کوئی کتنا ہی سچاہا کر پیش کرے ہلیکن اہل نظر جانتے ہیں کہ "خلانت راشده" کادور وه دور تهاجب بدیادی حیثیت دین واخلاق کو حاصل تهی نه که د نیادی کارنامول کو سنجیده اور ذمه دار لوگ ایمان داسلام کی خصوصیات کو اولین اہمیت دیتے تھے'نہ کہ ان کارنامول کو جو ایک غیر مسلم سے بھی صادر ہوسکتے ہیں 'اسی لئے ولیدین عقبہ کی خدمات ان کے قلوب واذبان سے ولید کی اس تصویر کو شیس مٹاسکتی تھیں 'جو دین واخلاق کے زاویوں نے بیائی تھی 'شاید اسی لئے حضرت عمر نے ولید کوایک نصر انی قبیلے (بنی تغلب) کا تحصیلدار بنانا تو گوارا كيالكين گورنر جيساكو كي عهده ديناپيندنه فرمايا ـ

اوریہ بھی یادر کھئے کہ وہ حضرت عثالیؓ کے مال جائے (اخیافی بھائی) ہے' اوریہ بھی نہ بھو لئے کہ انہیں گورنر حضرت سعدؓ جیسے جلیل القدر صحافی کو معزول کر کے بنایا گیا تھا'اوریہ بھی ملحوظ رکھیئے کہ انہیں گورنر بنانا حضرت عثالیؓ کی صرف اپنی صوابد بید تک محدود تھا'جب کہ سعدؓ کی سالاری صحابؓ کی فرمائش اور خواہش کے بتیجے میں قبول کی گئی تھی۔۔۔۔۔"بہ بین تفادت ِرہ از کجاست تابہ کجا۔"

اب طلبائے عزیر اور محترم جج اور جملہ انصاف پند خود فیصلہ فرما کیں کہ ان دونوں شخصیتوں اور دونوں قصوں کوہاہم نظیر ہمانادھا ندلی اور کج بحنی کے سواکیا ہوسکتا ہے ؟ خصوصا اس صورت میں کہ حث حضرت عثمان کے گناہ و ثواب کی نیں ہے 'بلعہ مودودی صاحب صرف یہ بتانا چاہتے ہیں کہ حفرت سعدؓ بھیے حضرات کو معزول کرکے ولید جیسے لوگوں کو او نچ عمدے دینے کااڑ عوام کی نفسیات اور خیالات پر کیا پڑا' حضرت عثانؓ کا یہ عزل و نصب شرعاً اپنی جگہ اعتراض سے بالاتر ۔۔۔۔۔ اس کانہ صرف اعتراف بلعہ اس پر اصرار مولانا مودودی نے باربار کیا ہے (جس کا بی چاہے" خلافت و ملوکیت" دیکھ لے) لیکن شرعاً کی فعل کا مباح ہونا یہ معنی تو نہیں رکھتا کہ اس کے طبعی اور منطقی اثرات و تحرات کا بھی دورازہ بحد ہوجائے۔

ایک خاص بات اور و کھ لینی چاہئے ، حضرت عثان نے حضرت سعد کو جس وجہ سے معزول کیا تھا ، وہ وجہ الی نہ تھی کہ عوام بلا تکلف اسے ایک مناسب اور برحق وجہ تصور کر لیتے (تفصیل آگے آر بی ہے) خود میاں صاحب نے اس بدیاد کو جس کے پیش نظر معزولی ہوئی ایک "تاریخی معمہ" قرار دیا ہے '(شواہد تقدس میں ۳۳ سر سطر ۲۰) جب صور ت حال یوں ہو تو اور زیادہ قرید اس بات کا پیدا ہو تا ہے کہ لوگوں نے سعد کی معزولی اور ولید کی تقرری کو حضرت عثمان کے جذبہ اقریاء پروری کا شاخسانہ سمجھا اور کوئی پندیدہ توجیہ ان کی سمجھ میں ولید اور عبد ان کی سمجھ میں ولید اور اور نیادہ و جبد ان کی سمجھ میں ولید اور اور دیا ہو کی ہونہ کی ہونہ کی ان آئی۔

#### خلاصة بحث:

ہم نے طے کیا ہے کہ سیدنا حفرت عنان کے بارے میں مبسوط محث الرنے ہے قبل ان دیگر شخصیات کی حث ختم کرلیں گے ، جن کے تعلق سے میال صاحب نے مودودی صاحب کو ہدف طعن بنایا ہے 'الحمد لله ولیدین عقبہ کی حث پوری ہوئی 'اب اس محث کو سمیٹ کر حاصل محث کو متحضر کر لیا جائے تو امیما ہے۔

ا یک بات توبی شامت ہونی کہ ولیدین عقبہ کے بارے میں مولانا مودودی نے

جو کھاوہ ٹھیک وہی ہے جوہدے ہوئے اساطین اور علماء و مشائخ لکھے آرہے ہیں اور "زورِ قلم "کاجو طعنہ میال صاحب نے دیا تھا وہ سر اسر افتراء ہے ' دوسر ی بات یہ ثابت ہوئی کہ میال صاحب نے دلید کی توصیف میں غلوکا کمال اس حد تک دکھایا کہ سارے ہی مفسر بن و محد ثمین کو جھٹا دیا 'انہوں نے تحصب اور طباعی کاجوڑ ملاکر ایک "آوم زاد" کو جنم دیا جو دلید کو جہ کا قاہر اور باایھا الذین آسنوا ان جاء کے فاسیق "کاروئے خطاب جائے حضور اور ان کے اصحاب کے دلید کی ست مور دیا حالا نکہ تیرہ سوسالوں کے کسی مفسر نے الیا نہیں کیا کیونکہ ایسا کرنے سے اس مختص کی تحریم ہوتی ہے جے اللہ "فاسق" کہ کہ مطعون کر رہا ہے۔

تیری بات یہ کہ وہ تولنے کے دوباث رکھتے ہیں ' مودودی صاحب جب کوئی روایت "طبری" سے بیان کریں تووہ اس دلیل سے ساقط الاعتبار ہو جاتی ہے کہ کتب تاریخ میں تو فلط سلط روایات ہمری پڑی ہیں ..... خواہ "طبری" کے علاوہ مودودی نے اور متعدد حوالے دیئے ہوں' لیکن جب میال صاحب ای شطبری" سے کوئی روایت اٹھاتے ہیں تو چاہے کوئی اور مؤرخ اور محدث اس کی تاکید نہ کررہا ہو 'لیکن وہ امر واقعہ اور شک سے بالاترین جاتی ہے اور اس کی کوئی احتیاج باتی نہیں رہتی کہ موصوف اس کی شاہت پردلیل پیش کریں۔

چوتھی بات یہ کہ علائے سلف اور محققین و محدثین کا کوئی احترام میال صاحب کے قلب میں نہیں'انہیں اس کی کوئی پروانہیں ہوتی کہ مودودی کو جھٹلاتے ہوئے میں نے کن کن بزرگوں کو جھٹلادیا ہے۔

پانچویں بات یہ کہ وہ تعصب کا آس بری طرح شکار ہیں کہ خودا پی ہی گل افشانیوں کے مضمرات عواقب اور منطقی نتائج کا ادراک نہیں کریاتے 'چنانچہ آپ نے دیکھ ہی لیا کہ ولید کے مقدمے میں گواہوں کے نا قابلِ اعتبار ہونے کا فیصلہ دے کر انہوں نے خود کو حضرت عثمان و علی سے زیادہ دور اندیش' ڈرف نگاہ 'معالمہ فہم اور ذیر کہ باور کرانا چاہاوریہ اندازہ نہیں کرسکے کہ ٹیہ کتی پوی اہانت ہے '

جوانہوں نے ان دونوں صحابہ کی اور ضمنا دوسرے صحابہ کی کی ہے 'آخر کیا عثان اُو علی کو حضور کی بیجیادی ہدایت معلوم نہیں تھی کہ حدود کو شہمات کے ذریعے دفع کر د'کیا دہ گواہوں کے قابل اطمینان نہ ہوتے ہوئے بھی اتنی بے تکلفی سے حد جاری کر سکتے تھے 'حالا نکہ شبہ کی موجود گی میں حد کا اجراء '' گمناہ کبیرہ "ہے۔ اور بات بہیں ختم نہیں ہوجاتی 'انشاء اللہ آگے آپ دیکھیں گے کہ علم و استدلال کی تایو توڑ غلطیوں کے علادہ انہوں نے ازراہِ نادانی مزید تو بین بھی صحابہ گی کی ہے 'حالا نکہ اہدائے کہا ہیں مودودی کی ضد پر صحابہ کے بارے میں دہ ایک ایسا تصور فیش فرما آئے ہیں جو تجزیر و تحلیل کے بعد انبیاء علیم السلام تک پر فیٹ نہیں ہو تاجہ جائے کہ صحابہ پر 'اس پر ہم سیر حاصل حث کا ارادہ رکھتے ہیں۔ دانتہ المونق و ہو المستعان۔

## بے سر ویااور بچکانہ باتیں

ورق درق پر میال صاحب کس قتم کی مزیدارہا تیں کرتے ہے ہیں کمیں
کمیں اس پر بھی نظر ڈالتے چلیں ہے تاکہ قار کین کو تھوڑی کی تفریخ ہیں عاصل
ہوتی رہے اب مثلادلید بی کی عدہ میں سنے 'دہ صغہ کے ہم پر فرماتے ہیں :
"مودودی صاحب جہال چاہتے ہیں جملہ موّر خین کا لفظ
تحریر فرماکر مرعوب فرماتے ہیں 'لیکن ان کی دیانت داری
نے اجازت نہیں دی وہ جملہ موّر نمین کے اس بیان کو بھی
تحریر فرماد ہے کہ ولید "کوفہ "کے گور نر ہوئے ' تو وہی کوفہ
والے جنہوں نے حضرت سعظ بن الی و قاص زخنی اللہ عنہ
کے خلاف طوفان کھڑ اکیا تعادلید کے ایسے گرویدہ ہے کہ
ولید کو اپنے تحفظ کی بھی ضرورت محسوس نہیں ہوئی کہ
پھاٹک پر کوئی دربان ہی مقرر کردیں اور جب ان کو معزول کیا
پھاٹک پر کوئی دربان ہی مقرر کردیں اور جب ان کو معزول کیا

گیا تو"کوفه"کی باندیال تک عمکین تھیں 'لژکیال ماتی لباس 'پین کراشعار پڑھتی تھیں۔"

دیکھ رہے ہیں آپ؟ مودودی اگر اپی روایات کے بارے ہیں یہ دکھلاتے چلے گئے ہیں کہ میں نے کھلاتے چلے گئے ہیں کہ میں نے گری پڑی یامر دود وموضوع روایات نمیں لی ہیں باتھ ان اقتہ روایات پر تھر وسہ کیا ہے جن پر تمام مؤر خین اور الملِ علم تھر وسہ کرتے ہیں ' تو میال صاحب اس پررعب ڈالنے کا طنز فرماتے ہیں 'ای کے لئے شاعرنے کماہے۔

هنر بجشم حسودان بزرك ترعيبست

خرط ر آنکھوں را سوال بہے کہ کیا مودودی صاحب ولید کی سوالح حیات لکھ رہے تھے 'جو اس اعتراض کا کوئی موقع ہو کہ انہوں نے ولید کی فلال بات تو لکھ دی اور فلال خبیں لکھی اور کیا میاں صاحب مودودی کو بھی اپناجیسا فضول نگار مگان کرتے ہیں کہ بے محل طول نگاری کرتے چلے جائیں 'خلافت و ملوکیت میں جمال دلید کاؤ کر آیا ہے دہاں اس کی بحث ہی نہیں کہ مگورٹری کے بعد ولید کا کیا کردار رہا' لوگ اس کے گرویدہ ہوئے یااس سے کبیدہ' اس نے اچھی خدمات انجام دیں باہری وہال صرف سے بتایا جارہا ہے کہ حضرت عثال نے سعدین انی و قاص جیسے صحافی کو معزول کر کے ان کی جگہ جس مخص کو دی وہ ان کامال شریک بھائی تھا اوروہ ایک ایسا مخص تھاجس کے بارے میں سب لوگ جانتے تھے کہ اے قرآن نے قاسق کماہے جو یادین و تقویٰ کے زُخ پر اس کا کوئی مقام نہ تھا ، پھر جب ثبوت جرم کے بعد اسے بادہ نوشی کی سزادے کر معزدل کیا گیا' تولوگوں ك اس خيال كى تقديق مو كئ كه رسول الله علي الله علي عصوت يولى والا اور "فتح مكه "كے بعد اسلام قبول كرنے والا بير آدمي دہ خصوصيات بمر حال نہيں ركھتا جو صحابیت کی شان کے مطابق اور جاہلیت کے اثرات و میلانات سے پاک ہول۔ کوئی ہتائے اس موقع پر مودودی صاحب کے لئے اس تفصیل میں جانے کا كياموتع تفائكه دوران گورنري من ابل "كوفه" وليدے خوش رے يا تاراض

خوش رہے ہوں جب اور ناراض رہے ہوں جب اس فرق ہے آخر ان حقائق میں کیا فرق رہے ہوں جب اس فرق ہے آخر ان حقائق میں کیا فرق واقع ہو تاہے جواس موقع پر مودودی صاحب کا موضوع کلام ہیں 'وہ ہید دعویٰ لے کر ضمیں چلے ہیں کہ حضرت عثال آئے مقرر کر دہ ممال نالا اُن تھے 'اگر یہ دعویٰ لے کر چلتے تو بے شک ان روایات کو نظر انداز کرنابد دیا نتی کملا تا 'جن ہے ان ممال کی لیافت ملا ہم ہوتی ہو 'گر ان کا یہ دعویٰ ہے بی نہیں 'وہ تواس کے بر عکس خودیہ کہتے ہیں کہ :

"اینے خاندان کے جن لوگوں کو حضرت عثمان رضی الله عنه نے حکومت کے بیہ مناصب دیے انہوں نے اعلیٰ درجے کی انتظامی لور جنگی قابلیوں کا ثبوت دیا۔"

ان کے اس اعتراف کو میال صاحب نے اس جگہ نقل بھی کیا ہے 'اس کا ماف مطلب ہے کہ ولیدیا کسی بھی عثانی عامل کی قرار داقعی صلاحیتوں کا انکار وہ ہر گزنہیں کرتے ہلکین ان کادعو کی اور محور مختلکو تو فقط یہ ہے کہ حضرت عثال نے اپ عزیزوں کو مناصب دیے جس فیاضی برتی 'چرکیا موقع تھا کہ وہ اس تفصیل میں جاتے جس کا حوالہ دے کر میال صاحب بدویا نتی کا الزام لگارہے ہیں۔

یہ توالزام آرائی کاجواب ہوا اب یہ بھی دیکھتے کہ میال صاحب جسبات کو "جملہ مور خین کا ہیان" فرمارہ بیں وہ جائے خود کس حد تک درست ہے۔
"کوفے" میں دلید کی گورنری کا عرصہ پانچ سال سے نیادہ نہیں اگر "کوفے" کے باک و معاقی حالات کو تاریخوں سے یکجا کیا جائے " تو معلوم ہوگا کہ خواص اور ایدار حضر ات کا لیک یوا حلقہ پہلے بی دن سے دلید کی تقرری کو تا پندید و نظر ول سے دیکھتا تھا کچر رفتہ رفتہ یہ حلقہ وسیح تر ہوتا گیا ' یمال تک کہ اکثر اشر اف اور المر مصری (جو الم مینی (جو "کوفے" کی آبادی میں اکثریت رکھتے تھے) اور اکثر مصری (جو اگر چو تھوڑے سے محر تھے) مان حقائل کے خوالوں کے ذھیر لگا سے بین کی صوف میں شامل ہوتے گئے 'ہم ان حقائل کے لئے حوالوں کے ذھیر لگا سکتے ہیں لیکن طول سے بینے کے لئے صرف یہ

د کھانے پر اکتفاء کریں گے کہ خود میاں صاحب کی اپنی تقریحات ہے یہ حقائق کے سے چند استے چند واضح ہو گئے ہیں ،جس صفح ہے ہم نے اوپر کی عبارت نقل کی اس سے چند ہی صفحات مجبل میاں صاحب نے محض یہ باور کرائے کے لئے کہ ولید کو سز اغلط وی گئی ،شر اب نو شی کے گواہ جھوٹے متے 'یہ رقم فرمایا ہے کہ ولید کے خلاف : "پروپیگنڈے کاوہ عالم تفاکہ نہ صرف "کو فہ "بلحہ " مدینے "کی فضا بھی ان کے پروپیگنڈے سے محونج اٹھی 'اور یہ عام کی فضا بھی ان کے پروپیگنڈے سے محونج اٹھی 'اور یہ عام سوال پیدا کردیا عمیا کہ آخر ولید کو سزا کیوں نہیں وی جاتی۔ "(شوابد نقدس میں ۲)

اب آگر ہم میال صاحب کو عالم الغیب مان کریہ ہمی تشلیم کرلیں کہ
پروپیگنڈہ سوفیصدی جمونا تھا اور اس کی پشت پرولید کے بچھ حقیق عیوب نہیں
پائے جاتے ہے 'تب بھی یہ حقیقت تو ہم حال مصرح ہو کر ربی کہ میال صاحب
نے چند صفح بعد جو نقشہ ولید کی بے پناہ معبولیت کا کھیچا ہے وہ محض انسانہ ہے 'اس
میں ایسا غلو ہے جس کی واضح تردید خود میال صاحب کی یہ سطور کر ربی ہیں 'اگر
ایک حاکم کے بارے ہیں یہ سوال جملہ عوام کی زبانوں پر آجائے کہ اسے سز اکیوں
نہیں دی جاتی 'تو کیا عین ای کانام نامقبولیت نہیں ہے ؟ ۔۔۔۔۔ کیا پھر بھی اس کے
بارے میں یہ کما جاسکتا ہے کہ لوگ اس کے گردیدہ ہیں 'اور دیکھتے ای جگہ میال
صاحب نظاری 'کی یہ روایت بھی پیش فرماتے ہیں۔

"عبید الله بن عدی میان فرماتے ہیں کہ حضرت مسور بن مخر مہ اور عبد الرحمال بن الاسود بن عبد بغوث نے مجھ سے فرمایا۔ حضرت عثال تمہارے ماموں ہیں تمہیں کیار کادث ہے 'تم ان سے ان کے بھائی ولید کے بارے میں بات کیوں نمیں کرتے' حضرت عثال جو ان کے معاطے میں و حمیل دے رہے ہیں اس سے لوگوں میں بہت چہ میگو کیاں ہور ہی

#### میں اور بہت کچھ کما جارہاہے۔"(ص۳۳)

کیا مطلب ہوااس کا؟ یمی ناکہ ولید کی بدعنوانیوں اور نامناسب حرکتوں اسے پیزاری عام ہو گئی ہے ،حتی کہ دو صحالی حضرت عثمان کے بھانے عبیداللہ ہے فرمائش کرتے ہیں کہ اپنے ماموں کی توجہ اس مسئلے کی طرف مبذول کراؤ'ان ے کو کہ سب ولید ہے بد ظن ہیں'اور چاہتے ہیں کہ اسے یمال سے ہٹادیا جائے'یا کم سے کم اس کی اصلاح کی جائے۔

اے الی انصاف! انصاف سیجے کیا کوئی ایسا شخص جے مسائل و معاطات کا بھی فہم و شعور ہویہ روایات اپنے ہی قلم ہے نقل کرنے کے بعد اسکلے سائس میں یہات کمہ سکتا ہے کہ ولید ایسے گور نرجے جس پر تمام کوفہ جان چھڑ کتا تھا۔

یں یہات کمہ سکتا ہے کہ ولید ایسے گور نرجے جس پر تمام کوفہ جان چھڑ کتا تھا۔

یہ دلید کی تعریف ہے یا تنقیص ؟اگر تعریف ہے تو پھر مان لیجئے کہ وہ تو اس یہ ولید کی تعریف ہے یا تنقیص ؟اگر تعریف ہے تو پھر مان لیجئے کہ وہ تو اس معالم میں جاروں خلفاء راشدین ہے بھی بازی لے گیا، تاریخوں میں آپ کسیں نمیں پائیں گے کہ چارول خلفاء میں سے کسی بھی خلیفہ کی وفات پر باندیوں اور لیکوں نے خصوصی ماتم کیا ہو۔
لاکیوں نے خصوصی ماتم کیا ہو۔

افسوس ہے کہ میاں صاحب نے "باندیوں اور لڑکیوں" کا خصوصی ذکر ایک ایسے محف کے پیش منظر میں کیا 'جسے بادہ خواری کی سزادی گئی 'ہم ایک سمانی کے بارے میں ایسی کوئی بد ظنی نہیں کر سکتے 'جس کا شوت تاریخ میں موجود نہ ہو 'لیکن ہارے جنس زدہ سان کے وہ عوام جو میاں صاحب کی کتاب پڑھیں گے 'کیا اس خصوصی ذکر ہے "شر اب اور عورت" کے معروف تعلق کا گندہ آمور اینے ذہنوں میں نہ لا کیں گے 'انہیں کیا معلوم پس منظر کیا تھا 'کیول 'امو فے "کی لو تڈیاں ولید کے عزل پر ماہم کتال تھیں 'عقل سلیم خدانے دی ہوتی آمیاں صاحب یہ تذکرہ ہی نہ چھڑتے اور چھڑا تھا تواسے مجمل نہ چھوڑتے 'ہم ناتے ہیں کہ لو تڈی غلاموں کو خصوصی رنج دلید کی معزولی پر کیوں ہوا تھا 'ولید

چاہے تھے کہ عام خالفت اور ہرزاری کا توڑان اونڈی غلاموں کے ذریعے کریں '
جن کی برال کشرت تھی 'ان کے لئے انہوں نے ماہند وظیفے مقرر کے اور "مالِ
غنیمت " سے بھی انہیں نوازا 'تاکہ ضرورت پڑے تو اشر اف کے مقابلے میں
انہیں ستعال کریں 'یہ ایک سامی طریق کار تھا 'ڈپلو میسی تھی 'آپ چاہیں اسے
ظلوص یا انسانی ہمدروی پر بہنی قرار دے لیں (ص: ۲۰۱۱) گر اس کا یہ نتیجہ
بر حال ہوا کہ اشر اف اور زیادہ بچو گئے 'کھلا کون یہ گوارا کرے گا کہ اس کے
غلاموں اور لونڈیوں کو مائی کے ذریعہ بدوماغ بتایا جائے اور خرمن ہی میں ایسی
جلیوں کی پرورش کی جائے 'جو کسی بھی وقت خرمن کو پھونک کررکھ دیں ' ظاہر
جلیوں کی پرورش کی جائے 'جو کسی بھی وقت خرمن کو پھونک کررکھ دیں ' ظاہر
کے عزل پر ملول ہوگا 'چنا نچہ تاریخ میں لونڈیوں کے مرشے محفوظ ہیں جن میں
سے دوشعر بطور تفر تے آپ بھی من لیس۔

یاویلتا قد عزل الولید وجاء نامجوعاسعید یقص فی الصاع ولایزید فجوع الاساء والعبید (سخت افسوس می که ولید معزول کردیا گیا اوراس کی جگه وه محوکار کھے والاسعید آیجو ناپ تول می اضافے کے جائے کی کردیا ہے اور تا ہے تا ہے

اچھامیاں صاحب کی خاطر چند منٹ کے لئے مان بی لیجے کہ ولید "کونے"
کاہر دلعزیز گورنر تھا گرجب آپ تاریخ کا مطالعہ کر کے اس نتیج پر پہنچیں گے کہ
دورِ دلید کے "کونے" میں کثرت اب ان لوگوں کی نمیں ہے جو وپنی اصول و
اقدار کے غیر معمولی حامی اور اسلامی طریق عدل کے مشاق ہوں 'جن کی نظر
میں دنیا مؤخر ہواور آخرت مقدم 'جو حاکموں کی ہر دوسر کی صلاحیت سے ذیادہ ان
کے دین داخلاق اور پر ہیزگاری پر نظر رکھتے ہوں 'بلے ایسے لوگوں کی ہے جن کی
قدریں اور معیار تبدیلی کی طرف ماکل ہیں 'جنمیں دنیا اور اس کے عیش و آرام

ے وافر محبت ہے ، جو معاملات کو تقویٰ اور شریعت کے مخاط زادیوں سے دیکھنے کے جائے' دنیاوی مفادات اور مادی اغراض کے زاوبوں سے دیکھنا زیادہ پیند کرتے ہیں'اگر ایسے''کونے'' میں کسی حاکم کو ہر دلعزیزی ادر گر دید گی حاصل ہو بھی توبیاے عادل' پر ہیزگار'صاحب کر داراور مر دِ مومن ثابت نہیں کرتی' بلحہ النابية تأثر ويتى ہے كه وال ميں مجھ كالا ب أيسال مر ولعزيزى كا مطلب بيا بھى موسكا بے كه امر بالمعروف اور منى عن المعر ميں وهيل والدى مى ب ان ہد شول کے طقے کشادہ کر دیتے مجئے ہیں 'جنہیں حضرت عمرؓ نے اس لئے عائد کیا تھاکہ فتوحات اور دولت اور مجمی تہذیب و تدن کے اثرات خدایر ستول کو خدا فراموش نہ ہادیں اور جاہلیت پھر ہے ان کے اندرا پنا حلقہ نہ ہتا لے ' ظاہر ہے کہ ابرانی نو مسلم اور لونڈی غلام اس سے تو خوش نہ ہو سکتے سے کہ قدم قدم بران ے نے دین کی یابعد ی اور اسلامی آواب واخلاق اور شرعی معیارِ عفت و حیا کے مطالبات کے جائیں 'بلحہ وہ توبقینای میں خوش رہ سکتے تھے کہ انہیں اپنی جابلی عاد توں اور پسندونا پسند کے قدیمی معیاروں کے معاملے میں آزاد چھوڑ دیا جائے ادر انعام واکرام سے ان کی تواضع کی جائے۔

### حضرت سعدٌ ابن الى و قاص:

دلید بن عقبہ کے فور ابعد حضرت سعد جیسے صحافی جلیل کو موضوع گفتگو ،بانا اس لئے ضروری معلوم ہو تا ہے کہ وہی ہیں جنہیں معزول کر کے ولید کو کور تربہایا گیاہے 'ویکھنایہ ضروری ہے کہ عزل ونصب کایہ واقعہ کیوں اور کیسے پیش آیا لیکن اس سے قبل ''شواہد نقدس'' میں سے ایک ایسا نمونہ آپ ویکھتے چلیں اس سے مولانا محمد میاں صاحب کی یہ پوزیش آپ پر واضح ہوجائے کہ ذاکقہ تو اس سے منو کا اندرونی خار نے بھاڑر کھا ہے 'مگروہ خفا ہور ہے ہیں کھانا پکانے اللہ کے کہ تونے سالن بد مزارایا۔''شواہد تقدیں'' کے صفحہ ۱۵ اپروہ لکھتے ہیں : "مودودی صاحب کاید فقرہ کتنا مغالطہ انگیز اور تلبیس آمیز بلحہ تو بین آمیز ہے....."

كونسافقره ؟ ....يه كه:

"حفرت سعد الن الى وقاص كو معزول كركے انهوں نے "كورنرى پراپنال جائے ہمائى وليد بن عقبه بن الى معط كو مقرر فرمايالوراس كے بعديد منصب ابنا يك عزيز سعيد بن عاص كودے ديا۔" (خلافت و ملوكيت ص ١٠) الى معيد بين كيرے والنالور بركا كور بنانا۔

جن واقعات کا اس فقرے میں ذکر ہے ان میں ہے کو نیا واقعہ ہے جو ملمات میں واخل نہ ہو 'یاخود میال صاحب اس سے مکر ہوں (۱) حضرت سعد کو حضرت عثمان نے معزول کیا (۲)ان کی جگہ ولید بن عقبہ کو مقرر فرمایا (۳)ولید بن عقبہ حضرت عثمان کے مال شریک بھائی تھے (۴)انہیں بٹایا توان کی جگہ سعید گئن عاص کو مقرر کیا (۵)سعید ٹن عاص حضرت عثمان کے عزیز تھے۔

قار کین بتاکیں کیا ان پانچ اجزاء کے سوابھی مولانا مودودی کے فقرے میں کوئیبات کئی گئے ہے ہموئی طعن کوئی گالی کوئی عبارت آرائی ؟

اوریہ پانچوں اجزانا قابل انکار ہیں 'صرف پانچویں جز کے بارے میں میاں صاحب نے آگے ذرای کوچ نکالی ہے 'گر انکار پھر بھی نہیں کر سکے ہیں 'تب ہم سوال کرتے ہیں کہ اس فقرے کے بارے میں استے شدد مدے تین تین الزامات بڑے مرے لیج میں صادر کرنا اگر مزاج کا ابگاڑ اور دماغ کا عدمِ توازن نہیں تو پھر کیا ہے ؟ اللّٰہ اکبر! مغالطہ آمیز 'تلبیس آمیز بلعہ تو ہین آمیز!.....

جو نکوچ نکالی ہے اسے بھی ملاحظہ فرمالیجئے ..... صغیہ ۱۲۸ پر فرماتے ہیں : ''حضرت سعید رضی اللہ عنہ سے حضرت عثالیؓ کا اتنا تعلق منرور تھاکہ وہ آپ کے ہم جد تھے' تگر سعید بن العاص کو بروان چرهانے والے سید ناعمر بن الخطاب تھے۔"

توكيا مودودي نے انہيں عثال كاسكا بھائي يا بھتجايا بھانچا بتادياً تما؟ .....كيا "ہم جد" ہونے اور "عزیر" ہونے میں کوئی تنا قض ہے جوید کئی کاٹی جارہی ہے۔ " فلافت و ملوكيت" بره كرجس كا جي چاہے د كي الے مودودي صاحب يد الذكره فرارے میں کہ حضرت عثال کا کثرت سے اسے الل خاندان کو عمدے ویا اضطراب كاباعث بن كميا تعااس موضوع بر مفصل مفتكو توجم" حضرت عثال" کے عنوان ہے کریں ہے' یہاں اتنا ہی سمجھ کیجئے کہ حضرت سعید اموی تھے قریشی تھے اور مزید یہ کہ خلیفہ ہونے ہے پہلے حضرت عثال ہی نے انہیں یالا تھا ' میاں صاحب نے بیہ جو فرمایا کہ اشیں بردان چڑھانے دالے حضرت عمر عظم عظم اسے سے بیں مفالطہ انگیزی اس کا مطلب ایک عام قاری میں تو لے سکتا ہے کہ مجین میں ان کی برورش حضرت عمر نے کی تھی منیر سے میاں صاحب نے صغیہ ۵۸ بر بھی ''طبری'' کے حوالے ہے یہ فرمایا ہے کہ ''ان کو حضرت عمر فاروق رضی اللہ عند نے بروان چڑھایا تھا"..... گر ہم بتائیں کہ جو کچھ "طبری" نے کمادہ یا تواہ تمجھے نہیں ہیں یا تصدامغالطہ دے رہے ہیں 'واقعہ سیجے یوں ہے کہ انہیں حضرت عثان ہی نے اپنے خلیفہ ہونے ہے جمبل یا لاپوسا تھا' پھروہ''شام''حضرت معاوییہْ كياس علے محك سے ايہ توبعد كى بات ہے كه حفرت عراف فريشيول كى الاش كى اوان كربارے ميں يد چلاكه "شام" ميں بين مريض بين انهوں في معادية كولكھاكه انہيں ميرے ياس جيج دو'ده" مدينے" بينچتے ہى صحت مند ہو محكے ' اں کے بعد بے شک حضرت عمر نے انہیں اپنے ساتھ رکھا'شفقت کی' پھران کی ثادی بھی کرادی محرجس طرح دونوں جگہ میاں صاحب نے عبارت آرائی فرائی ہے کیاس میں یہ چھیانے کی کوشش نہیں کی گئی کہ مخبِّن میں سعید کو عثان ؓ ى نيالا تقام

اور چلیئے اسے چھوڑ ئے 'ہم کہتے ہیں حضرت عمر کا انہیں یالنا کمیاان کی اس

عزیزداری کو ختم کردیتاہے جو حضرت عثال ہے ان کی تھی ؟ کیایہ پردرش انہیں فاندانِ عرقیں شامل كر كئ اور لوگ محول كئے كه ده "مو اميه" ميں سے جيں؟ عثان کے دد هیالی عزیز ہیں 'آ مے اپنے موقع پر ہم ہتائیں مے کہ حضرت عمر ہے جو تنبیه کی تھی 'وہ یکی تھی کہ اے علیٰ اے عثال اے سعید من الی و قاص تم میں ہے جو بھی خلیفہ 'نے خبر دارا بینے خاندان اور قبیلے کے لوگوں کو عوام کے سر دل پر مسلط نہ کرد بنا 'یہ تنبیہ جمال حفرت عثال کے "مال جائے ولید" کو محیطب 'وہیں ان کے ہم جد 'ہم قبیلہ 'ہم خاندان سعید کو بھی معطے 'میال صاحب نے کی نے ادر سی تھی وکیل کی طرح اس موقع پر حضرت سعید کے کارنا موں کاذ کر چھیر دیا ہے "کویاسعید کامتقتل میں اچھے کارنامے کرنا کوئی الی ولیل ہو بجس سے حفرت سعيدٌ اور حفرت عثال كى رشة وارى كا قصد تمام موجاتا مو! بمر حال م بوودى كى عبارت كے يانچوں اجزاآپ نے ديكھ لئے مكہ مسلمات كے قبيل سے ہیں 'اور انہیں بیان کرتے ہوئے مودودی نے کوئی حرف تحقیر 'تفحیک' طنز اور منسخر کا نہیں کماہے ، پھر بھی میاں صاحب کاار شاد ہے کہ یہ تلمیں ہے ، مغالطہ انگیزی ب ابانت ب !..... متایتے مجر ہم نے کیا غلط کما کہ کرواہث کھانے میں نہیں ہے بلحد کھانے والای شدید مخارمیں جتلا ہے۔

اب چلیئے حضرت سعد من الی و قاص کی طرف چلتے ہیں 'وہ کیوں معزول ہوئے 'اس کی وجہ کا تذکرہ میاں صاحب ان الفاظ میں شروع کرتے ہیں ۔
"سید ناحضرت عبد اللہ ان مسعود رضی اللہ عنہ 'وہاں (کوفے میں۔ بخلی) قطب الارشاد کی حیثیت سے قیام فرما تھے۔
حضرت عمر من الخطاب رضی اللہ عنہ نے آپ کو وہاں مامور فرمایا تھا' درس قرآن' علمی نداکرات (درس حدیث) افاء و فضا اور اختساب عوام کے اخلاق کی گمرانی' آپ کے فرائش فضا اور اختساب عوام کے اخلاق کی گمرانی' آپ کے فرائش سے نے المال "کے امین اور گرال بھی آپ

#### ى تھے" ص ٣٣ `

ذرا تھیر جائے اس عبارت کو پڑھ کر عام قاری کیااس کے سوابھی پچھ سیجے گاکہ حضرت عرف انہیں "کوفے" میں تعلیم و تبلخ اور بیت المال کی گرانی کے لئے مامور فرمایا تھا گر تعجب بیجئے کہ واقعہ یول نہیں ہے۔ واقعہ یول ہے کہ حضرت عرف نو آپ کو صرف تعلیم وارشاد عی کے لیے مامور کیا تھا اور "بیت مضرت عرف نو آپ کو صرف تعلیم وارشاد عی کے لیا مور کیا تھا اور "بیت المال" پر ان کا تقرر حضرت عرف نے اس وقت کیا ہے جب سعد من الی وقاص وہال کے گور نر تھے ، حضرت عرف کے دور میں "کوفے" کے "بیت المال" سے ان کاکوئی تعلق نہ تھا اس تجزیے ہے گو کہ نفس محث پر کوئی اثر نہیں پڑتا کی نہی کاکوئی تعلق نہ تھا اس تجزیے ہے گو کہ نفس محث پر کوئی اثر نہیں پڑتا کی نہی ہم دکھا نا یہ چاہتے ہیں کہ "خلافت و ملوکیت" جیسی کتاب پر جس کا ایک ایک افظ کی اعلی درج کی مشین کے پر ذول کی طرح آپنی جگہ فٹ ہے 'تقید کرنے دویز رگوار علی مزایہ ہے کہ علی سلیم نہیں ہے 'بھر مزایہ ہے کہ مخترم مولانا عبد الماجد دریا او کی انہیں انتا پر داز بھی مانے ہیں ؟

دوسر الطیفہ یمال اور س لیجے "قطب الارشاد" تصوف کی اصطلاح ہے جیسے "لبدال "اور "مجذوب "وغیرہ 'میال صاحب اس اصطلاح کے ذریعہ دانستہ یا دانستہ حضرت عمر اور حضرت این مسعود چیسے صحابہ کو اس تصوف ہے دائستہ کا دانستہ حضرت عمر اور حضرت این مسعود چیسے صحابہ کو اس تصوف ہے دائسے کی کررہے ہیں جس کی پر چھائیں تک ان کے یمال نہیں ملتی اور جوبعد کے زمانے کی پید لوارہے 'حضرت عمر نے یہ سید حمی سادی بات ' اٹل کوفہ کو لکھی تھی کہ عبداللہ این مسعود ہے دین کی تعلیم حاصل کرد 'یہ اس درج کے آدی ہیں کہ خود مجھے ان کی ضرورت تھی' مگر اپنی ضرورت پر تمماری قلاح و صلاح کو ترجیح دے رباہوں' میال صاحب نے اس بات کو تاریخی صداقت بیانی کا خون کرتے ہیں کہ دہ ہوتے "قطب الارشاد "کی طبح زاد اصطلاح سے جوڑ دیا "ہم دعویٰ کرتے ہیں کہ دہ کی بھی تاریخ میں یہ نہیں دکھا کے کہ کمی نے لئن مسعود گو "قطب الاشاد "کی بھی تاریخ میں یہ نہیں دکھا کے کہ کمی نے لئن مسعود گو "قطب الاشاد "کی خیستہ دی ہو۔

فرق اس سے بھی اصل عث میں پچھ نہیں پڑتا ہمگریہ تو منکشف ہوتا ہی جارہا ہے کہ میاں صاحب الفاظ کو صحیح طور پر استعال کرنے کی کتنی قابلیت رکھتے ہیں۔ اس کے بعد انہوں نے وہی معروف قصہ لکھا ہے کہ حضرت سعد نے "بیت المال" سے پچھ قرض لیا اور جب لئن مسعود نے اس کی اوا کیگی چاہی تو انہوں نے مہلت ما گئی ابن مسعود تیار نہ ہوئے بات بڑھ گئی ، خبر حضرت عثال تک پنجی وہ ووثوں پر جوے ، مگر معزول صرف سعد کو کیا الن مسعود کو نہیں۔ اس کے بعد میال صاحب لکھتے ہیں :

"حضرت عثمان رضی الله عنه کی نارا ضگی بسر و چیثم الیکن ایک صاحب بھیرت جو حضرات صحابہ کی عظمت سے واقف ہے اس کے لئے بیدواقعہ ایک تاریخی معمہ ہے" (ص ۳۳)

خیال فرمایاآپ نے ..... میال صاحب در کین الم کر خود حضرت عثال است اختلاف رائے کرنے چلے ہیں! یہ در اصل وہی انشاء کی خابی ہے ور نہ مقصد ان کا حضرت عثال ہے اختلاف ہیں بلحہ اس روایت سے اختلاف ہے انہوں نے جو کچھ کمااس سے بھی ہم کی درجے میں متفق ہیں واقعی حضرت سعد جیسا آدمی یا وجود دولتند ہونے کے ادائیگی قرض میں ٹال مٹول کرے 'یہ بات ول کو شیس لکتی نہ یہ بات آسانی سے باور کی جاستی ہے کہ ان مسعود جانے مملت دینے نہیں لکتی نہ یہ بات آسانی سے باور کی جاستی روایات میں تو یمال تک آیا ہے کہ دونوں حضرات نے اپنے اپنے حامیول کی جماعتیں بنالیں 'یہ خاصہ پیچیدہ مسئلہ دونوں حضرات نے اپنے اپنے حامیول کی جماعتیں بنالیں 'یہ خاصہ پیچیدہ مسئلہ ہوار میال صاحب کا اسے معمہ کرنا جا انہوں نے کیا فرمایا ہے کہ دیے نہ دور دین وہ فرماتے ہیں کہ

" یقیناً یہ صورت ہوگی کہ یہ قرض حضرت سعد ان انی و قاص نے عیدیت کور زیامیر مملکت کسی قومی ضرورت کے

لئے لیا تھا' پھر حث یہ ہوئی کہ اس کی ادائیگی ضروری ہے یا ''بیت المال'' کی مداتِ صرف میں' یہ ضرورت بھی داخل ہے' تو یہ رقم دہاں صرف ہوئی جمال صرف ہوسکتی ہے'لندا اس کی ادائیگی ضروری نہیں۔'' (ص ۳۵)

ہم کہتے ہیں کیاذاتی اور قومی ضرور تیں ایس ممائل و مشابہ بھی ہو سکتی ہیں جو آسانی سے ان کا تجزیہ نہ ہو سکے اور آسانی سے بہ نہ جانا جاسکے کہ فلال ضرورت ذاتی ہے یا ملکی واجھائی میاں صاحب نے جب اتنی جرائت کی تھی کہ اپنے اجتماد کو یقینا کہ کر پیش کیا 'تواشیں یہ بھی چاہیئے تھا کہ ایک دو مثالوں سے بات سمجھاتے ' یقینا کہ کر پیش کیا 'تواشیں یہ بھی چاہیئے تھا کہ ایک دو مثالوں سے بات سمجھاتے ' پڑھنے والے کو پتہ تو چانا کہ واقعی فلال ضرورت اس قتم کی ہے کہ اس کے ذاتی یا سرکاری ہونے میں دورائے کی مخبائش ہے 'ہم سمجھتے ہیں کہ میاں صاحب کا یہ اجتماد دل میں اتر جانے والا نہیں ہے 'تاہم آسمے چلیئے :

"به ایک اجتمادی مسئلہ تھا جس میں امیر (گورز) اور امین امیر الک اجتمادی مسئلہ تھا جس میں امیر (گورز) اور امین امیر الک اجید المال " (وزیر خزانه) کا اختلاف ہوا ، ہر ایک آجائے تو لا مطبوطی سے قائم رہا الی صورت اگر پیش آجائے تو تام کی ایک کو مستعفی ہونا پڑتا ہے ، ہماری اس توجیمہ کی تین دلیل بیہ ہے کہ حضرت سعدر ضی اللہ عنہ اس منصب الگ ہوگئے تو یہ قضیہ بھی ختم ہو گیا ، ذاتی قرض تھا تو اس کی اوائیگی لا محالہ ضروری محمی ، حضرت سعد خود ادانه کرتے تو بدر بعد "قضا" ان سے وصول کیا جاسکا تھا ، ہمرکیف فیصله بدر بعد "قضا" ان سے وصول کیا جاسکا تھا ، ہمرکیف فیصله ورایت یک ہے کہ قرض ذاتی شیس تھااوریہ اختلاف اجتمادی فیصلائی اس میں ہے کہ قرض ذاتی شیس تھااوریہ اختلاف اجتمادی

اس ار شاد گرامی پر ہمار اجو اصل اعتر اض ہے اس کا عنوان ہم رکھتے ہیں یمہ آنکھیں۔"

### بند أتكصين:

کیکن اصل اعتراض سے پہلے میاں صاحب کی تحریری قابلیت کا تجزیہ یمال بھی کریں سے ممیاس عبارت میں میاں صاحب نے صاف یہ نہیں تکھاہے که حضرت سعد بن استعملی پیش کیا اور خود علیمده ہوئے 'عالا نکه وہ خود بھی آگے بیجیے یہ تشکیم کرتے چلے آرہے ہیں کہ سعد کو حضرت عثان ؓ نے معزول کیا تھا اور جملہ تاریخیں بھی اس کی تائید میں ہیں' یہاں استعمٰی کی بات انہوں نے دل سے گھڑی اور بلا تکلف پیش کردی' بالکل بھول گئے کہ جس لفظ ''عزل'' کووہ خود بھی استعال کرتے چلے آرہے ہیں اس کے معنی "وُس مِس" کیئے جانے کے ہیں خود الگ ہونے اور استعفاء دینے کے نہیں ہیں' دوسری بات یہ کہ ابھی آپ نے ال کی "قطب الارشاد" والى عبارت برهي اس سے بيد متر شح مو تا تھا كه اين مسعودٌ كا "بیت المال"کی امانت داری د گرانی کرناایک طمنی و ثانوی سافریضه تقا اور اصل برا فریضہ وہ تھاجس کے بیان میں میاں صاحب نے کئی سطریں خرچ کی ہیں الیکن يمال انہوں نے ابن مسعودٌ كو "وزير خزانه" لكھ دياہے جس سے پہلے تاثر كى ترديد ہو جاتی ہے اور بیتہ چکتا ہے کہ منمنی و ٹانوی نہیں بلحہ سر کاری جیثیت میں واحد فریضہ ان کا''بیت المال'' بی کا نصرام تھا' یہ الفاظ ادر جملوں کے صبح استعال ہے محروم ہونے کے شواہد ہیں۔

اب اصل اعتراض سنے جس کی خاطر عنوان رکھا گیا ہے 'ان کا فیصلہ یہ ہے کہ قرض ذاتی نہیں تھا' دلیل یہ ہے کہ ذاتی ہوتا تو ان سے لاز آوصول کیا جاتا' حوثی ندویتے توزیر دستی لیاجاتا' جو نکہ نہیں لیا گیاللذااس کاذاتی نہ ہوتا مسلم۔
اب آئے ہم آپ کو وہی ' طبر ی' دکھاتے ہیں جس سے میال صاحب پی ساری کتاب مرتب فرمارہے ہیں' اور حوالے پر حوالہ دیتے جارہے ہیں' اس کتاب کی جلد پنجم اٹھاکر صفحہ ۸س کھولئے' (الطبعة الاولیٰ بالمطبعة الحسینیة

المصريه على نفقة السيد محمد عبداللطيف الحطيب و شركاً) النجرير "طبرى" بي سعد اور الن مسعود والے قصے كى تفصيل لكھتے ہوئے بيان كرتے ہيں كر جب بات بوهى اور ائن مسعود في اوا يكى كا سخت تقاضا كيا تو:

فلم یتیسر علی سعد قضائه غضب علیهما عثمان وانتزعها من سعد و عزلهسعد پر اس قرض کی ادائیگی آسان نه موئی حضرت عثال دونول (سعد اور این معود) پر بخوے اور وہ قرض معدے وصول کرکے اضیں معزول کردیا۔

بے شک آپ شروع میں دکھے آئے ہیں کہ عربی میں میاں صاحب بہت کچھ معذور ہیں 'گرید نقرے پر ہم نے خط کچھ معذور ہیں 'گرید یقین کرنا پھر بھی مشکل ہے کہ جس فقرے پر ہم نے خط کھینے دیا ہے اسے دہ نہ سمجھ سکے مول گے 'طلبائے عزیز دیکھیں 'کیا یہ بھی کوئی ایسا پیچیدہ فقرہ تھا کہ شخ الحدیث معنی نہ سمجھ سکے 'اور دیکھے' بات یہیں ختم نہیں ہوگئی" خطری" میں ای جگہ ایک اور روایت بھی موجود ہے :

"عن شعيب عن سيف عن محمد وطلحه قالا لما بلغ عثمان الذي كان بين عبدالله و سعد فيما كان غضب عليهما وهم بهما ثم ترك ذلك وعزل سعد واخذ ما عليه" .

دنہمیں شعیب سے شعیب کو سیف سے اور سیف کو محمد وطلحہ صاحبان سے (خبر ملی) ان دونوں صاحبان نے کما کہ جب حضرت عثال کو اس قضے کی خبر کہنجی 'جو عبداللہ ابن مسعود اور سعد کے در میان داقع ہوا تودہ دونوں پر غصے ہوئے اور دونوں کے بارے میں ایک ادادہ فرمایا (گر) پھر اسے ترک کر دیاور صرف سعد کو معزول کیا اور جو قرض ان پر

چامیئے تھادہ و صول کر لیا۔"

گویاایک نمیں دوروایتی ای کتاب میں جے میاں صاحب کھولے بیٹے ہیں موجود ہیں کہ قرض سعد سے دصول کرلیا گیا مدہ کہ یہ روایات جلد پنجم کے صغہ ۸۸ پر ہیں اور میاں صاحب نے "شواہد تقدس" میں ای جلد کے صغہ ۵۵ سے 'یعنی ساصفح قبل سے حوالے دیے شروع کے ہیں اور بہت آگے تک دیے چلے گئے ہیں۔ ملاحظہ ہو شواہد تقدس 'صغہ ۸۵۔ سطر ۱۲۔ یمال "طبری" جلد پنجم کے صغہ ۵۷ کا حوالہ ہے۔ اس کے بعد پنجم کے صغہ ۵۷ کا حوالہ ہے۔ اس کے بعد ص ۱۹۰ مادا ۲۵ کے حوالے موجود ہیں اس میں محادا ۲۵ کے حوالے موجود ہیں اس میں محادث کے حوالے موجود ہیں اس میں مادا ہو کہ کے نام رہی کے دو مشروع سے نہ سی مگر صغہ ۵۷ سے "طبری" جلد پنجم کونہ صرف دیکھتے بلحہ اس سے روایات اٹھاتے چلے آرہے ہیں 'توکیا صغہ ۸۵ ان کے صرف دیکھتے بلحہ اس سے روایات اٹھاتے چلے آرہے ہیں 'توکیا صغہ ۸۵ ان کے مرف دیکھتے بلحہ اس سے روایات اٹھاتے چلے آرہے ہیں 'توکیا صغہ ۸۵ ان کے آگے نہ آیا ہوگا۔

اب قار کین اور محترم جج ہی فیصلہ کریں کہ کیا تاویل کی جائے اس معمے کی '
ہم توہس اتناہی کہہ سکتے ہیں کہ میان صاحب کی آ کھوں پر پر دہ پڑگیا ہے 'کین یہ
تاویل جن حضر ات کو قبول نہ ہوگی دہ اس کے سواکیا کہیں گے کہ یہ صرح ک
بد دیا نتی ہے 'آ تکھوں میں دحول جھو نکنا ہے 'ایسی دحول جو دوسروں کی آ تکھوں
میں ڈائی تنی تھی مگر اپنی ہی آ تکھوں میں پڑگئی 'ہارا توایک خیال ہے بھی ہے کہ اپنی
میاری کتاب ہی میاں صاحب نے اس خوش گمانی کے ساتھ کہی ہے کہ ان کے
سواسب جابل اور بے عقل ہیں کسی کی مجال نہیں جو "طبری" اور "استیعاب" اور "اصابہ" وغیرہ اٹھاکر دکھ سکھ 'یا پھر ممکن ہے انہوں نے یہ سویا ہو کہ میری
کتاب صرف ان حلقوں میں جائے گی جو مودودی کے خلاف ہیں' یہ طقے اسے
پڑھ پڑھ پڑھ کر جھو میں سے 'اور کسی کو کمیا پڑی ہے جواسے نقذو نظر کی کسوئی پر گھے۔
پڑھ پڑھ پڑھ کر جھو میں سے 'اور کسی کو کمیا پڑی ہے جواسے نقذو نظر کی کسوئی پر گھے۔

درايت واجتهاد :

پھراے شاید آنارِ قیامت ہی میں ہے ایک سمجھا جائے کہ مولانا محد میاں

ساحب جیسے **لوگ اجتماد و درایت کا پھر میا ل**سرارے جیں'ایٹداکبر' درایت اور مولانا محد نمال!

چلیے درایت کامیدان بھی سی ۔۔۔۔ ہم بھولے جاتے ہیں کہ حضرت سعد ے قرض وصول کئے جانے کی بات روایات میں صاف صاف موجود ہے ، گرکیا اس دھاندلی ہے اس پیچیدگی کا حل نکل آتا ہے جس کو حل کرنے کی خاطر میاں ساحب نے اپنے مرکب فہم واجتماد کو ایر لگائی ہے ' ہمار اخیال ہے کہ معمہ تو حل نہ ہوا گروہ مثال صاوق آگئ کہ " پھوار ہے بچنے کے لئے پر نالے کے نیچ جاہیے" نہ ہوا گروہ مثال صاوق آگئ کہ " پھوار سے بچنے کے لئے پر نالے کے نیچ جاہیے" ایجئے ہم فیم و درایت می کی سطح پر میاں صاحب کی شاندار تاویل کا تجزیہ کرتے ہیں۔

میال صاحب نے مفولہ بالا عبارت میں دوبار "اجتادی اختلاف" کے الفاظ و لے جیں 'ہارے نزد یک اس مقام پر لفظ" جنتاد' کا استعال بے محل ہے مگرانہوں نے استعال کیا ہے تواس پر سر تشکیم خم کرتے ہوئے عرض کرتے ہیں کہ اجتاد کے معالمے میں بیات الم علم میں مسلم ہے کہ صحیح اجتماد کرنے والے کو دو تواب ملتے ہیں اور غلطی کر جانے والے کوایک 'مجرم ہر گزوہ مجتمد بھی نہیں ہ و تاجس کے فکرو فہم نے اجتماد میں خطا کھائی ہو 'اباگر وہ اختاہ ف جوائن مسعودٌ ا اور سعد کے در میان ہوا' واقعی اجتمادی اختلاف تحاتو کمال کا انصاف ہے کہ حفرت عثانًا نے ایک مجتد کو سزادے دی 'حالانک مجرم ہونا تو در کنار مجتند تو بر حال تواب بی کامستحق تھا مواہ اس نے اجتماد میں خطا بی کی بو مجر لطف ہیں ے کہ سر اس مجتمد کودی جارہی ہے جو خود حضرت عثال کے نزدیک مصیب ہے : حق پر ہے ایعن آپ نے ویکھاکہ میاں صاحب کے نزدیک یہ قرش داتی نئیں تھا قوی تحا اوراس لئے میال صاحب کے دعوے کے مطابق حفرت عثال نے اسے وصول نمیں فرمایا اس کا کھلا مطلب سے ہے کہ اس جھٹڑے میں تخطی این مسعود کی تھی' وہ سعد ہے ایک الیمی رقم کا مطالبہ کررہے تھے جو سعد ؓ نے آپنی شرورت کے

لئے نہیں لی تھی 'بلحہ قومی اجہاعی ضرورت کے لئے لی تھی اور اے خرج بھی کیا جاچکا تھا'اور سعد بھلااس رقم کے مطالبے کور دکیوں نہ کرتے جو انہوں نے سعد المن انی و قاص کی حیثیت میں سملکتی ضروریات میں خرج بھی کی تھی' پھر میاں ضروریات میں خرج بھی کی تھی' پھر میاں صاحب کے بھول سعد کے اس موقف کو درست مانتے ہوئے حضرت عثمان نے الن سے میر رقم وصول بھی نہیں کی جس کے معنی میہ بیں کہ این مسعود کا تقاضا اور مطالبہ خود خلیفۂ راشد حضرت عثمان کی نگاہ میں غلط تھا۔

اس طرح میاں صاحب کی شانداد درایت کا ثمرہ یہ نکاا کہ حضرت عثان عزل کی سزااس مخف کو دیتے ہیں جسے زیر حث قضیے میں وہ خود ہر حق تصور کررہے ہیں اس محف کو دیتے ہیں جسے خطا ہونے پروہ مطمئن ہو چکے ہیں اسے بچھ ضمیں کہتے 'نوکری سعد گل چھینی گئی حالا نکہ میاں صاحب کی صراحت کے مطابق عثمان جانتے ہے کہ سعد گا قرض کی ادائیگی ہے انکار سراسر درست ہے 'مگر ان عبداللہ این مسعود گوان کے عمد ہے پرہر قرار رکھا گیا جن کے بارے میں عثمان مطمئن ہو کے ہے کہ وہ ادائیگی قرض کے مطالبہ میں خطاکار ہیں۔

دیکھا آپ نے 'دورکی کوڑی میاں صاحب اس مقصدے لائے تھے کہ سعد جیسے صحافی قرض کی ادائیگی میں تاخیر کے الزام سے نج جائیں 'گر اس کے بیجے میں ان سے بھی ہوے صحافی خلیفۂ راشد حضرت عثال ؓ پریہ سفین ترین الزام عاکد ہو گیا کہ وہ سزااہے دیتے ہیں جو ان کی اپنی دانست میں بھی بے قصور ہے اور چھوٹ اے دیتے ہیں جنہیں خودوہ بھی قصور دار سمجھ رہے ہیں۔

کیا ہی ہے درایت! ..... کیاائ کانام ہے بھیرت! بتایئے ہم نے کیا غلط کما اگریہ کماکہ میاں صاحب خود اپنے فر مودات کے مضمرات و نتائج کے فہم سے قاصر ہیں' آگے دیکھئے' میاں صاحب کی کتاب دیگر کمالات و مجائب کے علاوہ بے ربطی مضامین اور دروبست کی یوالحجیوں کا بھی شاہکار ہے' کمیں کی بات کمیں' اور

سوال یہ ہے کہ مولانا کہنا کیا چاہتے ہیں؟ آیاان کا مطلب یہ ہے ہم جھزت ابن مسعود و دور کو فے "میں تعلیم و تربیت کی جو خدمات انجام دے رہے تھے 'ان کی حیثیت سرکاری تھی اور اس کی بھی انہیں تنخواہ ملتی تھی؟ اگریہ مطلب ہے تو یہ سراسر افتراہے 'بہتان ہے 'ائن مسعود یہ تمام دینی خدمات بطور خود ذاتی حیثیت میں بلامعاوضہ انجام دے رہے تھے 'اور معاوضہ انہیں حکومت سے صرف" بیت المال "کی نظامت کا ملتا تھانہ کہ افراء و قضااور تعلیم و تربیت کا الیی صورت میں انہیں" وزارتِ خزانہ "سے ہٹادینا یہ معنی کیسے رکھے گاکہ دین کا ایک ستون اکھاڑ دیا گیا؟ کیوں ان خدمات کا دروازہ ، مد ہوجائے گا جو ائن مسعود ی ذاتی حیثیت میں انجام دے رہے نتھے ؟ دما غی توازن بھوے بغیر یہ بات کوئی ہو شمند نہیں کہ میں انجام دے رہے نتھے ؟ دما غی توائن مسعود اپنی دیتے گر انہیں میں انہا کہ عبداللہ این مسعود اپنی دینی و علمی خدمات کی بساط لیسے دیے آگر انہیں کہ عبداللہ این مسعود اپنی دینی و علمی خدمات کی بساط لیسے دیے آگر انہیں

نظامت فزانه 'ے الگ كرويا جاتا۔

تنزلاً اگر ہم یہ غیر ٹامت بات ان ہی لیں کہ دکونے "میں ناظم خزانہ ہوتے ہوئے تعلیم و افتاء کی جو خدمات این مسعود انجام دے رہے تھے اس کا کوئی معادضہ وزارت خزانہ کی تنخواہ کے علاوہ بھی انہیں خلافت عثانیہ ویتی تھی' تو میال صاحب کی توجیہ پھر بھی لغوہی قرار پاتی ہے ، کیونکہ اس صورت میں انہیں میاں صاحب کی توجیہ پھر بھی لغوہی قرار پاتی ہے ، کیونکہ اس صورت میں انہیں یہ معادضہ بہر حال ماتار ہتا اور معزد لی کا اثر صرف دزارت والی تنخواہ پر پڑتا۔

اگر کج بحشی کرتے ہوئے یہ کما جائے کہ اصل آمدنی تو سخواہ ہی ہے تھی' فظ جزوی معاد ضے سے کیا گذارا ہو تا' تو بھار اجواب یہ ہے کہ انن مسعود گی خدمات کا گروا فعی دہی در جہ تھا جو میاں صاحب بیان کررہے ہیں' تو حضر سے عثمان گی یہ در جہ چھپا ہوانہ ہوگا اور جب چھپا ہوانہ ہوگا توان کے لئے کوئی رکاد نساس میں نہ تھی کہ نظامت خزانہ ہے الگ کرنے میں آمدنی کا جو تقصال الن مسعود کو پہنچ رہا تھا' اسے اس معاوضے ہیں اضافہ کر کے پوراکر دیں جو بھول میاں صاحب این مسعود کو خدمات علمیہ کا لماکر تا تھا۔

خن ہے کہ میاں صاحب نے اجتماد و درایت کے نام پر عقل دشمنی کی صد کردی ہے وہ حضرت عمان کو معاذ اللہ ایساناوان اور اسلامی قانون سے ناآشنا طیفہ باور کرارہے ہیں کہ جو معزول تو اس محض کو کرتا تخاجس کی ہے جرمی کا اسے یقین ہے اور حال اس محض کور کھتا تحاجس کا جرم اس کی نظر میں جامت ہے 'چر حال رکھنے کی معقول وجہ بھی اس کے پاس نہیں تھی 'ودا تنابے دائش تحاکہ ائن مسعود' کو ' نظامت خزانہ' سے ہٹانے کا مطلب اس کی دانست میں یہ ذکاتا تحاکہ نظامت سے ہٹتے ہی وہ اپنے دین' اپنے آقا کی تعلیمات کی خدمت بھی، یہ کردیں نظامت سے ہٹتے ہی وہ اپنے دین' اپنے آقا کی تعلیمات کی خدمت بھی، یہ کردیں گھڑ اہے کہ مودودی محابہ گاد شمن ہے ان کی تو بین کرتا ہے جس نے افسانہ کھڑ اہے کہ مودودی محابہ گادشمن ہے ان کی تو بین کرتا ہے' حالا نکہ یہ محض خود اس جرم کامر تکب ہے' شایدای کو کہتے ہیں ' چاند کا تحو کامنہ پر آگے''

قایت مانی الب اگرید مان ہی لیاجائے کہ این مسعود کو الگ کرنے سے ضہاتِ علیہ بعد ہوجانے کا خطرہ تھا' تو کیا میال صاحب اسلام کا کوئی ایسا قانون بتا ہیں ہم کی روسے مجرم کو سرا صرف اس صورت میں دینی چاہئے' جب اس کے سرا پانے ہے کی بھی فتم کے نقصان کا خطرہ نہ ہو' کیا میال صاحب "فافائے راشدین "کے اسوے میں الیمی کوئی نظیر پیش فرماسکتے ہیں' ایل وائش و مینش پر آدکاراہے کہ اس فتم کی ہتیں صرف بے عقل اور بے علم لوگ ہی کر سکتے ہیں۔ عقلاء اور ذی علم حضر ات توان پچکانہ باتوں کو تصور میں بھی نہیں لا سکتے۔

# الل علم ودائش سے:

میاں صاحب سے توبیہ تو قع کرنامیکار بی ہے کہ وہ حقائق کی گری شوں میں از سکیں ہے 'ہم اربلب نظر سے ملتمس ہیں کہ وہ در ن ذیل معروضات کو خصوصی توجہ سے ملاحظہ فرمائیں اور فیصلہ ویں۔

روایت بتاتی ہے کہ سعد ایک ذاتی قرض لیتے ہیں (میال صاحب کی فضول کو چھوڑ ہے 'آپ دیکھ بی چکے ہیں کہ حضرت عثال کا سعد ہے اس قرض کو وصول کر کے لینا بھی روایات میں موجود ہے) اور اسے دعدے کے مطابق ادا نمیں کرتے 'حالا نکہ غریب نمیں ہیں خوشحالی ہیں' مہتم خزانہ "باربار مانگنا ہے گران کی طرف سے نال مٹول جاری ہے۔

ہتا ہے کیا یہ بات قرئن قیال ہے؟ ..... ہم یہ نمیں کتے کہ محالی گناہ کا مر تکب نمیں ہو سکا ، یقین ہو اللہ ہو کواہ مواہ کواہ اللہ علی میں ہو سکا ، یقین ہو اللہ ہو کہ اسکا ہو کواہ اللہ ہو کہ اللہ ہو کہ اسکا ہو کہ ہونہ تو کی حظ نفس پر مشتل ہو نہ مادی اور عملی اعتبار سے اس کا کوئی حاصل ہو پھر صحالی کیا سید ناسعد انن اللی و قائس رضی اللہ عنہ وہی تو سے جنہوں نے کفر واسلام کے پہلے معر کے میں سر فروشی کے جو ہر دکھائے تھے ، اور پھر " غروہ احد" میں تو ان کی تیر اندازی نے آتا نے کو نین علی ہے عدال کے اللہ عدال کے اللہ علی کا تا ہے کو نین علی ہو سے عدال

ابی وامی کا قابل دشک اعزاز حاصل کیا تھا ہے وہی سے جن کی طرف دخ کر کے حضور کے نازو فخرے فرمایا تھا کہ یہ میرے ماموں جیں بھی کاایاماموں ہو تو لاؤ د کھاؤ کیدو ہی تھے جو بجاطور پر کما کرتے تھے کہ انا ثلث الاسلام میں تواسلام کا ایک تمانی ہوں ' یعنی او بحر میں بھی اسلام لایا ہوں (اس طرح حضور علیہ ) الدبح "اور سعد تين مومحة) يالدبح" زيد بن حارثه اور سعد (جب كه ان كااسلام لانا ٔ زیر کے بعد ہو) یہ وہی تھے جن کا اللہ کی راہ میں پہلا تیر انداز ہونا معلوم ہے' انهين "عشره ميشره" مين مون كابهى فخر حاصل تحا انهين مستحاب الدعواة ہونے کا بھی امتیاز حاصل تھا <sup>،</sup> کیونکہ حضور ﷺ نے ان کے حق میں اللہ ہے استدعاکی تھی کہ یہ جب وعاکریں اے قبول فرما' چنانچدروایت میں موجود ہے کہ جھڑ ابردھ جانے کی صورت میں جب حضرت سعدؓ نے بد دعا کا ارادہ کیا تو این مسعورٌ گھبر اگئے اور التماس کیا کہ سعد! بدوعا مت کرنا' بیدوہی تو تھے جس نے " قاد سیه "کامعر که فتح کیا تحاادر "سلطنت ایران" کو زیردزبر کر دیا تھا' بیرو ہی تتھے جنہیں حضرت عمرؓ نے اپنی و فات سے قبل ''اسحاب شور کی'' میں شامل کیا تھااور فرمایا تھا کہ سعد خلیفہ ہو جا کیں توسجان الله ورنه میری دمیت ہے کہ دوسر اجو بھی خلیفه ہو اشیں گورنر ضرور بہائے'وہی تھے سانت دالی"عراق"ادر شہر "کونے" کے بانی۔ (سعدؓ کے بیہ جملہ اوصاف تمام کتب تاریخ میں موجود ہیں)

اس شان کا سحافی اس سے بھی بے خبر نہ :وگا ۔ قرض کا معاملہ اسلامی قانون میں کیما سخت ہے۔ جو شمادت سارے گنا ہوں کا کفارہ بن جاتی ہے وہ بھی قرض کے داغ کو نہیں دھوپاتی 'حضورا س شخص کی نمازِ جنازہ پڑھانا لہند نہیں فرماتے ہتے جو مقروض مرگیا ہو اور یہ بھی دیکھا جارہا ہے کہ وہ ''کوفے''کی ولایت پر فائز ہیں 'اچھامشاہر میاتے ہیں 'مشاہرے کے علاوہ اس دولت سے بھی انہیں مناسب حصہ ملاہے جو مسلسل فتوحات کے نتیج میں یمال بہہ رہی ہے کروڑ بی نہ سمی پھر بھی وہ ال لوگول میں ہیں کہ جو ہزاروں میں کھیلتے ہیں 'اور

لا کھوں کی غیر منقولہ جائدادر کھتے ہیں 'ایبا شخص روز مرہ کے اخرا جات یا پجوں کی شادی یارسی تقاریب میں تواس کا مختاج ہو شیس سکتا کہ قرض لے 'اگر اس نے "بیت المال" ہے کوئی رقم قرض لی ہوگی تودہ یقینا پردی رقم ہوگی اور اینے دقت کی عام روش کے مطابق وہ کسی احجی زمین باباغ وغیرہ کی خریداری پر صرف کی گئی موگی اور یہ بھی نظر میں رہے کہ یہ مخف حمل خیل نہیں ہے والت برست نہیں ہے' تاریخ میں اس کا کر دار محفوظ ہے' اس نے لوگوں کے حقوق ادا کرنے ادر اللہ کی راہ میں جانی و مالی قربانیال ویے میں مجھی ایکھاہٹ نسیں و کھائی ہے اس کی آخرت طلی اور خدادوستی کابیر عالم ہے کہ رسول اللہ علیہ کی خدمت میں عرض كرتاب 'اب الله كے رسول عَلَيْكُ إلى جِابتا موں كه ابناسب كچھ را و خداميں و قف کر دوں 'حضور علی جواب دیتے ہیں کہ نہیں'اس پر وہ عرض کر تاہے کہ اجیماسب نہ سسی دو تمائی ؟..... حضور عظی پھر فرماتے ہیں کہ نہیں.....وہ کتاہے اے خدا کے رسول ﷺ آدھے کی تواجازت دے دیجئے ۔۔۔۔۔ حضور ﷺ پھر منع كردية ہيں' اب وہ كہتا ہے كم ہے كم ايك تمائى كو تو منع نه فرمائيں' اس پر حضور علي كمت بي چلوا تا منظور عمر بير بهي بهت-

دیکھا آپ نے سعد نہ حمل ہیں نہ آخرت فراموش نہ غریب آخر پھر کیا بات تھی کہ مہتم خزانہ ادائیگی قرض کا تقاضا کررہے ہیں اور سعد اداکر کے نہیں دیت خالال کہ اگران کے پاس نقدر قم آئی موجود نہیں تھی اور وعدہ ادائیگی کی مت ختم ہوگئی تھی 'تویہ' بہ آسانی کوئی ہی بھی جائداد بطور حنانت پیش کر کئے تھے 'اوراگرائن مسعودٌ حنانت پرراضی نہ ہوتے تویہ جائداد فردخت بھی کی جاسکتی تھی 'کوئی وجہ الیمی نظر نہیں آئی کہ سعد گور نری کو خطرے میں ڈالنا منظور کریں '

دوسری طرف این مسعود کابے تحاشا تقاضا بھی جیرت ناک ہی ہے 'وہ ممتاز ترین صحابہ میں سے بیں .....وہ بے شار حدیثوں کے رادی اور سب سے زیادہ بیہ جانے والے ہیں کہ کسی کے بارے میں اللہ کے رسول علی کے کیارائے ممنی وہ سعد اللہ ہے براور است بھی اچھی طرح واقف ہیں کوئی معقول وجہ سمجھ میں نہیں آئی کہ اگر وہ سعد کواوائی سے معذور پارہے تھے 'تو کیو کر قرآن کی وہ آیت بھول کے جس میں ہدایت کی گئی ہے کہ مقروض اگر تنگ وست ہو تواوائی قرض کے مطالبے میں ڈھیل دی جائے 'اور اگر ان کا خیال یہ تھا کہ سعد جان یع جھ کر ٹال مطالبے میں ڈھیل دی جائے انہوں نے یہ خیال قائم کیا' جب کہ اس کے صریح معنی مول کررہے ہیں تو کیے انہوں نے یہ خیال قائم کیا' جب کہ اس کے صریح معنی بدویا تی کے ہیں' حالا نکہ این مسعود جیسا واقت حال سعد جی شخص کے بارے میں اور کسی بھی گناہ کا تصور کر لیتا تو کہ لیت کے تصور کے لئے کے بین اور خیانت کے تصور کے لئے کہ وہ جواز نظر نہیں آتی۔

اس کے بعد اب حضرت عثان کے اس رویے پر نگاہ ڈالئے 'جس کا کمشاف
یہ روایت کرتی ہے ۔۔۔۔۔ وہ ابتدا بحوے دونوں پر 'گر عتاب کی جبی گرائی صرف
ایک پر 'روایت کہتی ہے کہ سعد کے پاس اتن رقم نقد موجود تھی جتنا یہ قرضہ تھا'
اگر موجود نہ ہوتی تویہ وصولی ان کی کسی جا کداد کا نیام کر کے 'یا اسے حقِ سرکار
ضبط کر کے کی جاتی 'گر تاریخیں اس کے ذکر سے خالی ہیں جس کے معنی یہ ہیں کہ
ایسا نہیں ہوا'اگر ہوتا تویہ ایک اہم بات ہوتی جس کی روایت یقینا شاملِ تاریخ
ہو جاتی۔

توکیا ہم یہ مان لیس کہ سعد کے پاس نقذ رقم موجود تھی اور وعد ہاوائیگی کا وقت بھی گذر کیا تھا انگی کا وقت بھی گذر کیا تھا انگی کے اور تری ہوت بھی گذر کیا تھا انگی سے انکار کرتے رہے یمال تک کہ گور نری بھی اس انکار پر قربان کردی سجھ میں نہیں آتا کہ یہ مان لیما دانائی کملائے گایا دانی ابظامر تو یہ کافی دور کی بات ہے 'قیاس اس پرراضی نہیں اور شواہداس کے ۔ حامی نہیں۔

ایک اہم پہلواور بھی لائق غور ہے 'سعدؓ ہے کوئی کو تا ہی اپنے فرائعش منصی کی ادائیگ میں نہیں ہوئی ہے 'ان کا قصور اس روایت کی روہے بس یہ ہے کہ ''بیت

المال" كا قرض عندالمطالبه اوا نتيس كررب بين توكيا حفزت عثالًا كاروبه " بت المال" كے سلسلے ميں او بر و عمر جيسا تعاكد شمة براير ب قاعد كى رواشت ند لر سكيس يا تاريخ و حديث كي متند ترين روايات قطعي طور بريتاتي بين كه "بيت المال" کے رخ ہر ان کی روش ایو بحر و عمر ہے مختلف تھی 'وہ بہت فراخد لی کے مًا ته اين ايك عزيز كواس وقت بهي وي وقم قرض دية بي جب" ناظم خزانه" تن شدہ سر مائے کی مناسبت ہے اس رقم کو غیر معمولی خیال کر کے دیے سے انکار كرديتا ب حضرت عثال جوت بين وواليت المال"كي عاميال منبرتوي يرذال کر گھر پیٹھ جاتا ہے کہ میں نہیں کرتا خزانے کی نو کری'اں کے علاوہ اپنے بھن ا مزاء کودہ ''بیت المال'' میں ہے ایسے انعابات دیتے ہیں جن پر لو گوں کو اعتراض ہو تا ہے 'اور پھر ان اعتر اضات کو قبول کر کے دہ یہ رقم واپس کراتے ہیں (ان واقعات كى باحواله تفصيل ونشاء الله حضرت عنان كى عث مين آئے كى اس كا كا! مطلب یہ ہے کہ اگرچہ انمول نے خیانت نمیں کی کیک بی سے درست و مناسب سجیتے ہوئے ان اعراء کو نواز نا چاہا جنہوں نے فرائض منعیی کی ادائیگی میں سر گرمی و کھائی تھی' یہ گناہ کی بات نہ تھی مگر جب لوگوں کے غصے اور اعتراض نے اضیں یقین دلادیا کہ اثرات وعواقب کے اعتبارے ان کاب درست كام فساد كاباعث ب وأيك مخلص اور ايماندار آدمي كي طرح او كون كاكمنامان ليا اور دی ہوئی رقمیں لوٹائیں 'حالانکہ اگروہ یہ سمجھتے کہ احتراض واحتجاج غلط ہے' تو وباور وركر مر تعليم فم كردينا الناجي آدمى كے لئے ممكن فد تحاكہ انہول نے تو مان دے دی تھی، مراس موقف ہے بنا گوارانہ کیا تحاجے وہ حق سیجے تے 'انساف کیجے ''یت المال 'ورجودو من کے رخ پر بجس طیفندر اشد کاروبیاس لدر فیاضانہ ہواس کے اسوے اور مزاج و میرت سے بیات کیے جوڑ کھاتی ہے کہ مد جیسے سحالی کو فقط اس لئے مر طرف کردیا کہ "بیت المال" کا قرض وہ فوراادا نمیں کررے تنے .... خصوصاً جب <sub>ک</sub>یہ دیکھا جائے کہ حکومت اس و**تت غیر** 

معمولی دولت مند تھی کوئی کام ابیاسا منے نہ تھا جے پاپیہ سیمیل تک پہنچانے کے لئے "بیت المال" کا سر مایہ ناکافی پڑرہا ہو اور سعد کا قرض ادانہ کرنا و شواری کا باعث بن رہا ہو 'چر تواور بھی بیبات خلاف قیاس نظر آتی ہے کہ خلیفہ ذی النورین النورین معروف کر داروسیرت اور طبیعت و خصلت کے ہر عکس سعد پر اتنا بھویں کہ معزول ہی کر کے چھوڑیں۔

جذبات سے بالاتر ہوکر گر اغور و فکر سیجئے کہ کیا تاویل ہے اس پیچیدگی کی؟
غور کرتے ہوئے مزید ایک واقع کو ہمی نظر میں رکھیں کہ یمی ولیدا پی گورنری
کے تقریباً ابتدائی ایام میں اسی "بیت المال" سے کچھ قرض لیتے ہیں اور جب
اوائیگی کے وعدے کاوقت پورا ہوجاتا ہے تو یمی ابن مسعود ان پر تقاضا کرتے ہیں وابد حضرت عثمان کواطلاع ویتے ہیں کہ ابن مسعود کی روش میرے بارے میں
سخون ہے 'حضرت عثمان اس پروہ روش اختیار شمیں کرتے جو سعد کے معاملہ میں
سخون ہے 'حضرت عثمان اس پروہ روش اختیار شمیں کرتے جو سعد کے معاملہ میں
کی آئی 'بیتہ النا ابن مسعود کو لکھتے ہیں کہ تم ہمارے خزانجی ہو 'تم اس قرض کی
فکر نہ کروجو ولید نے 'سیت المال "سے لیا ہے ' یہ تنبیہ ابن مسعود کو پہند نہیں آتی '
اور وہ ملاز مت چھوڑ و سے ہیں۔

یہ بہر حال طے ہے کہ سعد کو حضرت عثان نے معزول کیا ہے 'اور ان کی جگہ اپنے مال جائے ولید کو مقرر فرمایا ہے 'کہیں ایبا تو نہیں کہ قرض کے اس سید ھے ساد ھے معاطے کو لگائی بھھائی کر کے اور ریشہ دوانیوں کے ذریعے کی نے غلط رنگ دے دیا ہو 'اور مقصود اس کا یہ ہو کہ کسی نہ کسی طرح حضرت عثمان کو غصہ و لاکر گور نری کی مند خالی کر الی جائے 'یہ سازش کون لوگ کر سکتے تھے محتان ہیاں نہیں 'یہ وہی لوگ کر سکتے ہیں جو جانتے تھے کہ یہ مند خالی ہو جائے تو محتان الی سی مند خالی ہو جائے تو محتان الی کی طبی محتان الی کے حد کر بیانہ فطرت 'غیر معمولی جذبہ صلدر حمی' اقرباء کی طبی محت اور نیک دلی وسادگی کو بہ آسانی اس پر آمادہ کر لیس کے کہ خالی شدہ مند ہمیں محبت اور نیک دلی وسادگی کو بہ آسانی اس پر آمادہ کر لیس کے کہ خالی شدہ مند ہمیں سے دی جائے 'اور انہوں نے آمادہ کر لیا سے کہ خالی شدہ مند ہمیں سے دی جائے 'اور انہوں نے آمادہ کر لیا سے کہ خالی شدہ مند ہمیں

ے مجبور نہ ہوتے تو ہزار سادہ مزاحی کے بادجود یہ سامنے کی بات انہیں صر در ملاق که میں سعد جیسے عالی مرتبہ اور سر دوگرم چشیدہ شخص کو ہٹا کرایئے اس بھائی ، ا كور تربيار ما مول جس نے رسول اللہ عليہ سے جھوٹ يولا تھا 'اور قر آن نے ا ۔ فاس کا لقب دیا تھا' میں اس عزیز کو منصب دے رہا ہوں جو ایمان ہی اس وات لایاجب "مكم" فتح بو كيالوركسي كے لئے كوئى جاره ندر باك يا تواسلام قبول ارے کیا ونیا کے ہر فاکدے اور آرام اور عزت کی توقعات سے وست بروار او جائے .... جس وقت ولید کو گور نر بنایا جار ہاہے بوے بوے مروان کار'رفیع الندر صحابة ..... مثلًا حضرت زبير فاحضرت عبدالرحمليُّ عضرت طلحة أور محمد من " · سلمہ جیسے حضر ات موجود ہیں الیکن گور نری ملتی ہے ولیدین عقبہ کو ' ٹھیک ہے کہ واید کی خالص و نیادی صلاحیتوں کے بارے میں حسن ظن کی گنجائش موجود تھی' ار ای لئے یہ الزام خلیفہ برحق پر شیس نگایا جاسکتا .....اور مودودی نے نگایا بھی نبیں کہ ایک ناکار ہُونا قابل کو انہوں نے عہدہ دے دیا' مود ددی تو خود اعتراف ر تا ہے .... میاں صاحب نے اس اعتراف کو نقل بھی کیا ہے (جیسا کہ بیجھے ہم ا متباس دے آئے)لیکن سوال ہے ہے کہ حسن ظن کے مستحق ادربارہا کے آزمائے ہت ہے اور مروان کاربھی توارد گرد موجود تھے' جن کے دامن کر دار پر ولید میں اکوئی داغ نہیں لگا تھا'اور سجد ہے لے کر میدان کار زار تک ان کی بے مثال ر فردشیوں کے نقوش موجود الوقت معاشرے کی پیشانی پر افشال کی طرح ن ك رے تھے 'كون كمه سكتاہے كه وہ أكر آ گے بڑھائے جاتے تو دليد جيسے يادليد ت بردھ کر کارناہے انجام نہ دے سکتے۔

"پھریہ نکتہ ہر گز نہیں کھولنا چاہیے کہ صرف انتظامی ادر جنگی کارنامے تو دنیا لی ہر قوم میں تم وہیش پائے جاتے ہیں "'خلافت ِ راشدہ" کاوصف خاص بلحہ اس لی روح سے ہے کہ بینچے سے او پر تک حکومتی مشینری کے تمام کل پر زوں پر تقویٰ انوۃ' انصاف اور دین و اخلاق کا روغن چڑھا نظر آئے' اور اصل اہمیت مادی کامیابیوں کی نہ ہو' بعد ان طریقوں اور وسیاوں کی ہو جن کے واسے سے یہ کامیابیاں حاصل کی گئی ہیں' ایک دنیادی حکومت کے لئے تو وہ دکام قابلِ صد تعریف ہوسئے ہیں'جو کسی بھی طرح ملک کاخزانہ بھر نے ہیں چاق دچوبہ ہوں' گرایک حقیق اسلامی حکومت کے لئے بنیادی انہیت اس بات کو حاصل ہے کہ خزانہ پُر کرنے میں ظلم' وھوکا'وھا ندنی اور احکام شرعی سے لا پروائی تو نہیں برتی گئی خزانہ پُر کرنے میں ظلم' وھوکا'وھا ندنی اور احکام شرعی سے لا پروائی تو نہیں برتی گئی ہے وہ یہ ہے کہ حضرت سعد کے عزل اور ولید بن عقبہ کے تقرر کو تاریخ جس ہوا ہے وہ یہ ہے کہ حضرت سعد کے عزل اور ولید بن عقبہ کے تقرر کو تاریخ جس ہوا ہے وہ یہ ہے کہ حضرت سعد کے عزل اور ولید بن عقبہ کے تقرر کو تاریخ جس ہوا ہے اگر اس میں کوئی سقم سے توار باب نظر کوئی میں ایک امکان کی طرف اشارہ ہے' اگر اس میں کوئی سقم سے توار باب نظر کوئی ہو جنہ ایک ما قتوں سے اس کی ساجھا سکتے ہیں جو جذباتی جما قتوں سے اس کی مور حقیقت پہندی کی اسپر نے فکر و تدیر کر سکتے ہوں۔

#### طفلانه شوخیال:

ﷺ میں کچھ ملکی پھلکی ہاتیں کرلینا طبیعت میں انشراح پیدا کرے گا'لندا میاں صاحب کی طفلانہ شوخیوں پر تھوڑا ساالتفات کیجے''' خلافت دملوکیت'' کے بارے میں فرماتے ہیں:

"اس تصنیف کاشابکار یمی ہے کہ آپ نے خلطیوں کو سر تھویا ہے اور واقعات پر پروہ ڈالدیا ہے جو ان خلطیوں ف تردید کرتے ہیں۔"ص۲۲

حالا نکہ جس کاجی جاہے "خلافت و ملوکیت "برده لے وود یکھے گاکہ حضرت مثال کی صرف ایک بی علطی کا مودودی نے تذکرہ کیا ہے اور وہ ہے ان کی اپنے خاندان سے غیر معمولی محبت اس غلطی کو بھی انہوں نے گناد کے عور پر پیش نہیں کیا ہے اسکان کی تقدیس کیا ہے ابلات حضرت عثال کی تقدیس کیا ہے شان اراشدیت ایک حق ن

ریانداری اخلاص فی الدین اور تمام معلوم و ثابت خودوں کابار باراعتراف کرتے میں ہوئے اس مخاط اور جیجے سلے انداز میں پیش کیا ہے جس کے اختیار کرنے میں اور ضلائے انداز میں پیش کیا ہے جس کے اختیار کرنے میں است نے بھی مضا کقہ نہیں موجود حوالوں سے ثابت ہے اور مزید والے ہم آگے چل کر دیں گے) پھر اس محبت نے حضرت عثان سے جو اقد امات کرائے ان کی تفصیل پیش کرتے ہوئے مودودی نے یہ بتایا کہ یہ اقد امات کرائے ان کی تفصیل پیش کرتے ہوئے مودودی نے یہ بتایا کہ یہ اقد امات نیک نیجی اور دیانت داری پر منی ہونے کے باوجود ہم حال اپناسیای طبی اور نفسیاتی اثر و نتیجہ ظاہر کر کے رہے اور کر کے رہے۔

کونسی غلطیال ہیں جنہیں "تھویے" کا عنوان میال صاحب دے رہے ہیں..... کیا یہ کہ جولوگ واقعی حضرت عثانؓ کے عزیز تنے انسیں عزیز کیوں بتایا میا؟ یاب کہ جن لوگوں کو عہدے دیتے گئے تھے ان کے بھن ایسے عیوب کا ذکر کول کیا گیا جو ثامت شدہ طور پران میں یائے جارے تھے؟ مودود ی نے جو بات کی بے مضبوط حوالوں کے ساتھ کی ہے میاں صاحب پوری کتاب میں ایک واقعہ ایسا نمیں دکھاسکتے ہیں جس کی صحت کے لئے متنز کتاوں کے حوالے موجودنہ ہون البت میاں صاحب نے یہ کیا ہے کہ ایک ناسمجھ اور بھی مناظر کی لمرح موقعه محل کو سمجھے بغیر غیر متعلق اور لاطائل باتیں شروع کردی ہ<sup>یں ،</sup> مثلاً الفتكو تو مور عى بير كه وليد حضرت عثال الله على تصاور قرآن كى آيت في الن کی فرد عمل کود اغد اربهادیا تھا، گر میال صاحب صفح کے صفح یہ بتائے برکالے کے جارہے ہیں کہ انہوں نے فلال جگہ ایسی بہادری دکھائی فلال نومسلم براس طرح مربانی کی 'فلال سر پھرے کواس طرح سز ادی 'یہ ایسا ہی ہے جیسے مقدمہ تو مل رہاہو کہ زید نے بحر سے قرض لیا ہے اور اب اوا نسیس کررہا ہے، گرزید کے وکیل صاحب قرض لینے کے ثبوت اور عدم ادائیگی کے الزام کو صاف کرنے کے جائے' یہ راگ الاینے لگیں کہ زید تو فلال اوٹیے خاندان کا چیٹم دچران ہے' اس

نے فلال موقعہ پریہ بہادری و کھائی تھی' اے فلال فلال طنوں میں ایسی مقبولیت حاصل ہے وغیر ذالک' بتائے ایسے و کیل کو وکیل کمیں گے یا مخبوط الحواس' جگہ جگہ ایسی بی بی بے محل طول کلامی ہے میاں صاحب نے کتاب کا جم بردھایا ہے 'وہ بالکل نہیں سمجھتے کہ وعویٰ سے کہتے ہیں' دلیل کس کانام ہے' صغریٰ اور کبریٰ کی منطقی تر تیب کیا ہوتی ہے۔

صفحه ۲۷ و ۲۷ بر فرمایا گیا:

"اگر مودودی صاحب حضرت عثان رضی الله عنه 'کے بارے میں منصفانہ رائے قائم کرنا چاہتے تو وہ تاریخ کی درق گردانی کرتے اور تمام پہلوؤں پر نظر ڈالتے 'گران کا منشاء تو حضرات صحابہ کی حیثیت کو مجروح کرناہے 'لندا جمال ہے جو چیز مل جاتی ہے لکھ مارتے ہیں نہ اس میں اعتدال ہو تا ہے نہ توازن .....'

خوش قست ہے مودودی کہ جھوٹی الزام تراشیوں کا ہدف بنے میں اس کی مظلومیت شاید ابو حنیفہ اور این تھیہ اور عبد الوہاب بجدی اور سید قطب شہیدر حمہم اللہ سے بھی بازی لے گئی ہے ' یعنی بیر عایت بھی اس غریب کو نہیں دی جاسکتی کہ جورائے اس نے قائم کی ہے اس کے چچھے دیانت اور نیک نیتی کا وجود تسلیم کرتے ہوئے اس کی تروید کی جائے ' بابحہ ریہ فیصلہ بھی ضرور دیا جائے گا کہ وہ جان اور جھ کر صحابہ گئی تو بین کر رہا ہے ' اس کے قلب میں صحابہ گانشن ہے۔

چلیئے مودودی کی خوش قتمتی کو تو ہم اس سے نہیں چین سکتے ، گر میال صاحب سے یہ ضرور پوچھا جاسکتا ہے کہ وہ کون سے تمام پہلوجیں جن پر نظر ڈالنے کی بات وہ فرمار ہے جیں 'مودودی حضرت عثالیؓ کی زندگی کے تمام پہلوؤں کے بارے میں باربار اسی یفین اور عقیدے کا اظہار کرتا چلا گیا ہے 'جو تمام اہل سنت کا سرمایہ جاں ہے 'اور وہ پہلو بھی جس نے میاں صاحب جیسے بر خود غلط سنت کا سرمایہ جاں ہے 'اور وہ پہلو بھی جس نے میاں صاحب جیسے بر خود غلط

لوگوں کو غل غیاڑے پر آمادہ کیا ہے 'فیک ای شکل میں اس کی کتاب میں منفوش ہے جس شکل میں مستند ترین کتابول میں پایا جاتا ہے 'بعنی حضرت عثال کی اقرباء نوازی اور صلد رخی 'جتنی بقین بیبات ہے کہ دودھ سفید اور سورج روش ہوتا ہے ' اتی ہی بقینی بیبات ہے کہ حضرت عثال اپنا آخرباء اور خاندان سے غیر معمولی محبت رکھتے تھے ''' اتی غیر معمولی کہ عمر فاروق نے بہت پہلے قسم کھا کر بتادیا تھا کہ اگر عثال خلیف میں گئے تو یہ اپنے خاندان کو لوگوں کی گردنوں پر مسلط کر دیں گے اور لوگ انہیں قبل کر والیں گے '' اب اگر میال صاحب یہ کمنا چاہتے ہیں کہ سفید کو سفید اور روش کو روش کمنا نا انصافی ہے 'تو بے شک مودود کی نے نا انصافی کی ہے 'لیکن آگر حقائق کو جھٹلانا انصاف نہیں خواہ وہ ہمارے لئے ناخوشگوار ہی کے بول نہ ہوں ' تو ہتا ہے ان لا یعنی فقر دل کا کیا مطلب ہے جو ابھی ہم نے میال کو استحب کی کتاب سے نقل کئے۔

## عبدالله بن سعدٌ بن الى سرح:

حضرت عثمان کے ایک دودھ شریک ہھائی تھے عبداللہ بن سعد بن الی سرح ان کے بارے میں تمام الم علم کا اتفاق ہے کہ یہ ایک بار اسلام لا کر مرتد ہوگئے تھے اور مشرکین سے جھوٹ بھی ہولتے اور حضور کی تو بین بھی کرتے ، مثلاً کہ یہ مشرکین سے جھوٹ بھی ہولتے اور حضور کی تو بین بھی کرتے ، مثلاً "اسدالغابہ فی معرفة الصحلبہ" میں ان کی در وغ بافی کا ایک نمونہ یہ دیا گیا ہے کہ وہ مشرکین سے کتے تھے کہ محمد علیق تو میری مشی میں تھے جد هر چاہتا تھا بھیر دیتا مشا وہ مجھ سے جب قرآن کی کہت گراتے اور مثلاً عزیز "حکیم کے الفاظ کی کھواتے تو میں پوچھتا کہ علیم "حکیم لکھ دول "دہ کہتے ہال ہر ایک ٹھیک ہے بھوراتے تو میں پوچھتا کہ علیم "حکیم لکھ دول "دہ کہتے ہال ہر ایک ٹھیک ہے جو مناسب سمجھولکھ دو۔

ظاہرے "الن اثیر" نے ایک نمونہ وے دیاہے ورندا تنابیاک آدمی اور بھی

نہ جانے کس کس طرح حضور کا نداق اڑاتا ہوگا' میں وجہ تھی کہ ان کانام ان تین آدمیوں میں تھا جن کے بارے میں رسول علی نے فرمایا تھا کہ اگروہ "خانه کعبہ" کے بروے سے بھی لیٹے ہوئے ملیں توانہیں زندہ نہ چھوڑا جائے۔

یہ تفصیل تقریباً تمام متند مؤر خین اور علاء و محد ثین کے یمال متنق علیہ ہے 'اور یہ بھی متنق علیہ ہے کہ جب'' فی کمہ "کے بعد حفر سے عثان انہیں ساتھ لئے کر حضور علیہ کے لئے آئے' تو حضور نے تین بار قو حضر سے عثان کے التماس پر خاموثی ہی اختیار کئے رکھی' چو تھی بار جب حضر سے عثان نے گذارش کی تو قبول فرمالی' مگر جب حضر سے عثان انہیں ساتھ لیکر واپس چلے مجلے تو حضور نے موجود صحابہ سے فرمایا کہ کیا تم میں کوئی ایسا بھلا آدمی نہیں تھا کہ جب میں اس کی جیعت نہیں لے رہا تھا تو دہ اٹھ کر اسے قتل کر دیا' عرض کیا گیا کہ ہم آپ کے اشارے کے منتظر تھے' حضور علیہ نے فرمایا کہ ہم آپ کے اشارے کے منتظر تھے' حضور علیہ ہے فرمایا کہ ہم آپ کے اشارے کے منتظر تھے' حضور علیہ ہے دفرمایا کہ ہم آپ کے اشارے کے منتظر تھے' حضور علیہ ہے دوہ آگھ سے خفیہ اشارہ کرے 'اب دیکھتے یہ واقعہ مختفرا آپ کے مولانا مودود دی نے لکھ دیا تھا :

"آپ نے محض ان کے (حضرت عثال ہے۔ جبل) پاس خاطر سے ان کو (عبد اللہ بن سعد کو۔ جبل) معاف فرمادیا تھا۔ "
اس عبارت کو نقل کرنے ہے پہلے میاں صاحب نے لکھا: "غور فرما ہے ! الن غدار باغیول کی ذبان سے نکلے ہوئے الفاظ کو مودودی صاحب نے کس طرح حرز جان ہمالیا ہے۔" (ص ۱۵۲) ذراہتا ہے تواس کا کیا مطلب ہوا؟ قار ئین کیااس کا مطلب اس کے سواتھی کی سمجھیں گے کہ یہ جو پچھ مودودی نے لکھ دیا ہے امر واقعہ نہیں ہے 'بلحہ صرف ان باغیوں کی ہرزہ سرائی ہے جو حضرت عثان پر غلط الزامات لگاتے تھے۔ صرف ان باغیوں کی ہرزہ سرائی ہے جو حضرت عثان پر غلط الزامات لگاتے تھے۔ حال نکہ حقیقت یہ ہے کہ یہ کوئی الزام نہیں ہے 'بلحہ ایک ایساام واقعہ ہے میں میں اکثر متند علماء کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ جس میں اکثر متند علماء کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ جس میں اکثر متند علماء کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ جس میں اکثر متند علماء کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ جس میں اکثر متند علماء کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ جس میں اکثر متند علماء کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ جس میں اکثر متند علماء کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ جس میں اکثر متند علماء کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ جس میں اکثر متند علماء کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ کا حوالہ کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں' "اسد الغابہ "کا حوالہ کے مائین کوئی اختلاف ہی نہیں۔"

ابھی ہم نے دیا خود مولانا مودودی نے باب اور صفح کی قید کے ساتھ یائی کٹالال
کے حوالے دیتے ہیں: (۱) "نسائی" (جو "صحاح ست" میں سے ایک ہے)
(۲) "متدرک حاکم" (۳) "طبقات این سعد" (۴) "سیرت این ہشام"
(۵) "الاستیعاب" ابھی ہم دس حوالے اور دے سکتے ہیں "گر لطف یہ ہے کہ
میال صاحب نے اس روایت کی صحت سے انکار نہیں کیا ہے "پھر ہتا ہے بدترین
بغض اور شر ارت کے سوااسے کیا کہیں گے کہ وہ چبا چباکر اپنے قار کئین کویہ باور
کرانا چاہ رہے ہیں کہ یہ تو جھوٹی ہا تیں تھیں جو حضرت عثان کے باغیوں نے کمی
تھیں ،گر مودودی نے انہیں اس طرح دہر اویا گویادہ کچی ہوں۔

مزيد حماقت لماحظه فرمائية 'لكھے ہيں:

"مودودی صاحب نے ان باغیوں کے الفاظ رش لینے کا اجرِ عظیم حاصل نهیں کیا' بلحہ اینے ایک اجتباد کا بھی مظاہرہ فرمادیا کہ رسول الله علي ملى كى ياس فاطر سے حلال كو حرام قرار دے دیا کرتے تھے 'اور حرام کو حلال (معاذ اللہ) "ص ۲ کا الل علم بتأكيل كياكوئي صحيح الدماغ ال طرح كي لغويات قلم سے برياسكتا ہے ، میاں صاحب ہے کوئی ہو چھے کہ وہ کہ کیارہ ہیں؟ اگریہ واقعہ پیش آیاہے اور یقیناً آیا ہے کہ حضورً بے صرف حضرت عثال کی مروت میں بادلِ ناخواستہ عبد اللہ ان سعد کی بیعت لے لی تومیال صاحب کے اعتر اض کابدف تومعاذ الله حضور عن ک ذات بنتی ہے کیراس کے بعدوہ تمام اکارین امت میال صاحب کی بے تکی (باتول کا)"معاذ الله" نشاند ع مي جنهول في اس روايت كودرست مانا به كيا میاں صاحب کے منھ پر آنکھیں نمیں ہیں ،جوانہیں دہ حوالے نظر نہیں آتے جو ساتھ ساتھ دیے مجتے ہیں بہت ہے بہت وہ یہ گل افشانی کر سکتے ہیں کہ سارے علائے سلف کی رائے غلط میں اس روایت کو درست نہیں مانتا 'چلیئے نہ مانیئے مگر اس دافعے ہے توانکار کی تخیائش نہیں ہے کہ بہتر ہے علیائے سلف وخلف نے اسے

ا پنے نزدیک درست سمجھا اور میان کیا ہے ' تو اگر اس روایت کا لازی منہوم کمی کلتا ہے کہ حضور نے حضرت عثمان کی پاس خاطر سے کسی حرام کو حلال اور حلال کو حرام قرار دے لیا' تو پھر عمر اہی یا بغض صحابہ یا تو بین رسول کا جو بھی طعن آپ مودودی پر کررہے ہیں اس کے ہدف ہے سب ہی حضرات بنیں گے۔

پھر جران ہوجے کہ شخ الحدیث ہوتے ہوئے بھی ال بررگوار کویہ سامنے کی العہ معلوم نہیں ہے کہ "طال وحرام" کی اصطلاحیں علوم دین کے کس شعبے سے تعلق رکھتی ہیں، مبتدی بھی جانتے ہیں کہ الن کا تعلق " فقہ" کے شعبے سے درانحالیے مفتوح قوم کے بعض افراد کو محل کرناور بعض کو چھوڑنا ہیای حمت عملی سے تعلق رکھتا ہے جو فاتح کی صواب دید پر موقوف ہے، سوال پیدا ہوتا ہے کہ طال وحرام کی عدف یمال ایک سرے سے پیدا ہی کمال ہوئی، جو لوگ ہمیں ایذا پہنچائیں ان سے بدلہ لیمایا انہیں نقصان پہنچانا ہمارے لئے طال ضرور ہے، لیکن گر ہم بدلہ نہ لیمایا انہیں نقصان پہنچانا ہمارے لئے طال ضرور ہے، لیکن گر ہم بدلہ نہ لیں تو کیا احمق ہے احمق آدمی بھی ہے کہ سکتا ہے کہ ایک طال کو ہم فرار پائے اور اسے معاف کر دینا گناہ کے دائر سے میں آتا ہو' یہ تواس دسمی کا معاملہ منہیں تھا کہ ایک شخص شر عاوا جب القتل قرار پائے اور اسے معاف کر دینا گناہ کے دائر سے میں آتا ہو' یہ تواس دسمی کا معاملہ منتوجین کو معاف کر دینا " عزیمت " ہے "احمال کا سوال کمال سے آگھڑ اہوااگر مغتوجین کو معاف نہیں فرمایا ؟ پھر حرام و طال کا سوال کمال سے آگھڑ اہوااگر معاف فرمادیا گیا۔

تاہم اس بدیمی بات کو بھی اگر میاں صاحب کی مریض عقل ہفتم نہیں کرتی تودہ شوق سے اپنی ہائک ہانکے جائیں بھر اس ہائک کا لازمی مطلب اس کے سوا کچھ نہ ہوگا کہ وہ یا تو خود حضور علیہ پر طعن کررہے ہیں 'یا پھر مستند علائے سلف کو جھٹلارہے ہیں 'بلحہ ان پر تو ہین رسول علیہ کا الزام لگارہے ہیں کیونکہ کہا بہر حال انہوں نے بھی دبی ہے جو مودود دی نے کہا ہے۔

اور دیکھئے دوسرول کی آنکھول میں دھول جھو تکنے کافن شریف! کس

ثائتگی کے ساتھ ای مقام پرر قمطرازیں:

"ہم نہیں سمجھ سکتے کہ اس ذہنیت کے لئے کیا لفظ استعال کریں جو حضرات صحابہ کی کمزوریوں کو تو تلاش کرتی ہے اور اس کے میان کرنے میں قلم کا پورازور صرف کردیتی ہے ' کین جو خومیاں ہوتی ہیں دہ گویااس کو نظر ہی نہیں آتیں 'گویا قوت بینائی سلب ہو جاتی ہے۔ "ص ۲۲ا

میاں صاحب کی بینائی کے نمونے توہم کی دکھا بچے اور آھے بھی دکھا ئیں ہے' مر لطف یہ ہے کہ خاص اس جگہ بھی ان کا چھالا ہوا طعن خود ان پر اس طرح چسپال ہور ہاہے کہ اسے طن کے جائے حقیقت اور امر واقعہ تشلیم کئے بغیر چارہ نہیں۔ بات کو دو اور دوچار کی طرح سجھنے کے لئے تھوڑی می تفصیل دیھنی' ہوگی' نہ کورہ عمارت کے بعد میال صاحب نے لکھا:

حضرت عثان رضی الله عنه نے حضرت عبدالله من سعد کوجو انعام عطا فرمایا تھا دہ بعد میں واپس ہو گیا، مودودی صاحب نے اس کو خوب اچھالا المکین مودودی صاحب کا قلم ٹوث گیا، روشنائی خشک ہوگئ، جب بید لکھنے کا وقت آیا کہ حضرت عبداللہ نے فق حات کے ساتھ ایک مضبوط بحریہ بھی تیار کیا۔۔۔۔۔ ص ۲۵ ا

آگے ساڑھے تین لا کول میں میاں صاحب نے بری جنگ کے ایک ماہر کی حیثیت سے عبداللہ بن سعد کی تعریف کلسی ہے۔

مودودی نے کس جگہ انعام والی بات اچھالی ہے اس کاحوالہ میاں صاحب نے نہیں دیا 'ابذر الملاحظہ فرمایئے اس کف در دہاں الزام کی کیا حقیقت ہے ؟ مودوزی صاحب ص۳۲۷ پر لکھتے ہیں:

"بیت المال سے اپنے اقرباء کی مدد کے معالمے میں حضرت

عثال فی خوبچھ کیااس پر بھی شرعی حیثیت ہے کسی اعتراض کی حیثیت ہے کسی اعتراض کی حیثیت ہے کسی اعتراض کے گئوائش شیس ہے معاذ اللہ انہوں نے خدااور مسلمانوں کے مال میں کوئی خیانت نہیں کی تھی الیکن اس معاملے میں بھی انکا طریق کار ملحاظ تدبیر ایسا تھاجو دوسروں کیلئے دجہ شکایت ہے بغیر نہ دوسکا۔"

غورے پڑھ لیجئے ایک ایک لفظ 'یہ دہ مخف لکھ رہاہے جس کے بارے میں بغض د حسد کے مارے لوگ سیر پر چیکٹڈہ کررہے ہیں کہ اس نے حضرت عثال ؓ گی تو بین کی اس نے حضرت عثال ؓ گی محث میں ہم شواہد کے ساتھ ثابت کریں گئے کہ موددوی نے تو ہر گز کوئی تو بین نہیں گی 'مگر معترضین ساتھ ثابت کریں گئے کہ موددوی نے تو ہر گز کوئی تو بین نہیں گی 'مگر معترضین اس نے منھ پر مل دینا جا جے ہیں۔

یرال نفس موضوع کی حد تک آپ نے دکھے لیا کہ مودودی نے ایک ایس بات کی جو کسی پیغیر کے بارے میں بھی کہ وی جائے تو مطلق تو بین یا گناہ نہیں (اس کے بھی قوی ولائل ہم اپنے مرقعہ پر دیں گے ) اس کے بعد انہوں نے "طبقات" ہے امام زہر گاکا ایک قول نقل کیا ہے ، جس میں آمام زہر گانے کہا ہے کہ حضرت عثال نے اپنے اہل وعیال کو عمدے دیئے اور رقمیں ویں نیز انہوں نے "بیت المال" ہے روپیہ بھی لیا اور قرض رقمیں بھی لیں اس کے بعد مودودی صاحب نے تح مر فرمایا ہے:

"اس كى تائيدائن جرير "خبرى" كے اس بيان سے بھى ہوتى ہوتى ہے كہ "افريقه" من عبدالله بن سعد بن افى سرح فے وہال كے بطريق سے اسوقطار سونے پر مصالحت كى تقى فامر بھا عشمان لآل الحكم (پھر حضرت عثال فے يہ رقم آل تحم لينى مروان بن تحم كے باپ كے فائدان كو عطاكر دينے كا تحم ديا) ص ٢٢٥

آپ دکھے رہے ہیں بات "طبری" سے نقل کی گئی ہے' "طبری" ہی وہ اللہ ہے جس کے حوالوں سے میاں صاحب کی کتاب کا جم بردھاہے'اچھی طرح ، کھئے اس میں کیا کہا گیا ہے میااس میں عبداللہ ابن سعد کو انعام دینے کاذکر ہے؟ الن کا نام تو ایک معاملۂ مصالحت کے ذیل میں آیا ہے اور دوسر سے مقام پر دوالی روایوں کو تطبیق دینے کے ذیل میں آیا ہے جوا یک دوسر سے سے الجحد ہی تھیں۔ روایوں کو تطبیق دینے کے ذیل میں آیا ہے جوا یک دوسر سے سے الجحد ہی تھیں۔ کھر آخر اس شخص کو نامینایا پھر تھمت باز نہیں کہیں گے توکیا کہیں گے ؟ جو مجر دان دو عبار توں کی بنیاد پر بیہ کے کہ مودودی نے عبداللہ بن سعد کو انعام دیئے جانے کا قصہ خوب اچھالا ہے۔

ہم کتے ہیں تاریخی عث میں کسی اضطراب کور فع کرنے کے لئے بوری متانت ادر استدلال کے ساتھ ایک تنقیح پیش کرناجرم کیاہے ؟جب کہ خود میاں ماحب بھی مانتے ہیں کہ انعام دیا گیا'ادریہ بھی مانتے ہیں کہ لوگوں کے اعتراض پریہ انعام واپس ہواجس کا مطلب یہ ہے کہ خود حضرت عثال ؓ نے عملاً یہ مان لیاتھا کہ معتر ضین کے اعتراض میں دزن ہے' نیزیہ کیا تک ہوتی کہ مودودی صاحب عبدالله بن سعد کے ان کار نامول کا بھی تذکرہ کرتے جن کا موضوع کلام سے ادنیٰ تعلق نہیں کیا مولانا مودودی عبداللہ بن سعد کی سوان حیات لکھ رہے تھے کہ للاں داقعہ نہ لکھنے کا الزام کوئی معنی رکھتا' دہ صرف بیہ بتارہے ہیں کہ حضرت عثالیٰ نے ادنیٰ خیانت کیے بغیر ازراہِ صلہ رحمی اینے اقرباء کو مال عطاکیا' یہ بتانے کے لے فقط اتنا ہی لکھنے کی ضرورت تھی کہ عبداللّٰہ بن سعدٌ کوا تنی رقم وی گئی۔ مرواهرے میال صاحب کی چشم بیناجوبات مودودی نے نمیں لکھی اے بھی اس کی طرف منسوب کر دیا اور انتسّاب بھی اس زدر د شور ہے کہ''خوب امیمالنے" کے الفاظ زیب قرطاس فرمائے۔ دوقدم آعے بوصے عفراتے ہیں:

"اس سے زیادہ مودودی صاحب کی بیے بے انصافی مستحق صد

ملامت ہے کہ عبداللہ بن سعد کا یہ عیب توبیان کیا کہ وہ معاذ
اللہ مرتد ہو گئے تھے کین اننی کے تذکرے کے آخر میں جو
ان کی وفات کا قابل رشک تذکرہ ہے ، بغض صحابہ کے مرض
سنے یہ توفیق نہیں دی کہ اس کو بھی بیان کر دیں "ص ۱۷ ا
پہلے تو یہ فن کاری ملاحظہ فرمائے کہ "معاذ اللہ" کیا جارہا ہے 'معلوم ہے کہ یہ ایسے موقع پر یو لا جاتا ہے جب کی ہوئی بات خود قائل کے نزدیک انتائی علا ہو 'مگروہ دوسرے کا قول نقل کر رہا ہو 'یمال" معاذ اللہ "کنے کا خشاء اس کے فلا ہو 'مگروہ دوسرے کا قول نقل کر رہا ہو 'یمال" معاذ اللہ "کنے کا خشاء اس کے سالے میں قار کین کو یہ تاثر دیتے چلے جائیں کہ یہ فقط مودودی کی بحواس ہے 'وی ایک صحافی پر ارتداد کا الزام گھڑرہا ہے۔

دوسرے وہی پہلو نظر میں رہے کہ مودودی حضرت عبداللہ الن الی سر کی داستان حیات نہیں لکھ رہے ہیں کہ ان کی پیدائش ہے لیکر موت تک کے جملہ احوال لکھے 'ضمنا جب کسی ہستی کا ذکھ آتا ہے تواس سے متعلق صرف وہی با تیں کی جاتی ہیں جن کا تعلق موضوع کلام سے ہو'اگر عبداللہ بن انی سرح کی موت حالت نماز میں واقع ہوئی تواس کا تقاضا یہ کب ہے کہ جمال بھی ان کا ذکر آگے لاز آ ان کا یہ قصہ ضرور میان ہو'مثلاً حضرت دانا پوریؓ کی "اصح السیر" اٹھائے وہ" کے ذیل میں لکھتے ہیں :

"عبدالله بن سعد بن الى سرح يد پهلے مسلمان تھے اور كاتب وى بھى تھے مگر مرتد ہو گئے اور جھوٹى جھوٹى باتيں مشہور كركے لوگوں كو اسلام سے برگشة كرنے كى كوشش كى اس لئے ان كے قتل كا تھم ہوا اليكن يد حضرت عثمان كے رضا كى بھائى علے انہوں نے اس كے لئے سفارش كى 'حضور"د ير تك

ساکت رہے آخر معاف کر دیا الیکن صحابہ ہے فرمایا کہ ہم نے دیراس لئے کی تھی کہ کوئی اس کو قتل کردے صحابہ نے کما يارسول الله علي السيالية إلى في الشاره كيون نه كرديا فرمايا كه في اثارہ سے قل میں کیا کرتا' برکف یہ بعد میں صادق مسلمان د ہے۔ 'ڈامجالسر ۔مطبوعہ نور محد کراچی۔ ص ۳۰۸) بس۔اس کے بعد دوسرے حضرات کا تذکرہ شروع ہو گیاہے 'اب میال ماحب فرمائیں کہ کیا صاحب "اصح السیر" بھی بھی صحابہ کے مجرم ہیں 'جو انہوں نے عبداللہ بن سعد کے "عیب" کاذکر تواتی تفعیل سے کردیا مگروہ سب ما تیں ند لکھیں جن کے ندلکھنے پر آپ مودودی کو کیا چباجانا جا ہے جیں۔ اور دیکھتے مولانا عبدالشکور فاروتی ہمارے حلقوں میں "امام اہل سنت" كملات ين اور حب صحابة مين ال كايرا شره ب انهول فيرس با برس مدح محابه کی سر گرم خدمت کی ہے وہ اپنی کتاب" خلفائے راشدین" میں لکھتے ہیں: "عبدالله بن الى سرح "كى شكايت آئى كه وه بهت ظلم كرتا ہے۔ حضرت عثالثٌ نےاس کوایک فرمان تهدید آمیز بھیجا، گرانهوں نے جائے اس کے کہ اس فرمان پر عمل کرتے ان شکایت كرنے والول كو بينا على تك كدان ميں ايك آدمى مر بھى كيا ، پھر تو سات سو آدمی "مھر" ہے آئے اور "مبجد نبوی" میں صحابة كرام سے انہول نے اسے مظالم كى داستان بيان كى ا حفرت طلحة مخرت على ام المومنين حفرت عاكثة نے حفرت عثال السياس كے متعلق بهت كچھ كما حفرت عثال الله نے بیاس کر عبداللہ بن الی سرع کو حکومت "معر" ہے معزول كرديا-" ( ظفائد راشدين ص٢٠٢ رم بك ويود على ١) و یکھا آپ نے 'امام اہل سنت نے عبداللہ کا ایک اور قصور بیان کیا اور

تعریف کا کوئی لفظ نه لکھا' آگے بیچھے پھر کہیں عبداللہ بن سعد گاذ کر ہے ہی نہیں۔ تو کیامیاں صاحب انہیں بھی بھی مستحق صد ملامت قرار دے چکے ہیں <sup>د</sup> کیا ہے تھی بفض صحابہؓ میں گر فاریتھے۔

مزید دیکھنے 'خاتم الحد ثمین مولاناانور شاہ صاحبؒ کے شاگر در شیداور" وارالعلوم دیوبعہ" کے شاگر در شیداور" وارالعلوم دیوبعہ" کے درجہ علیا کے سابق استاد مولانا محمد ادریس کا ندھلوی اپنی کتاب "سیرت المصطفیٰ" کے صفحہ کے ۸ پر عبداللّٰدین سعدؓ کے ار تداداوربعد میں حضرت عثمانؓ کی در خواست پر انہیں معاف کرنے کی تفصیل لکھ کر حضور علیہ کے اس ارشاد پر اپناکلام ختم کردیتے ہیں کہ کیاتم میں کوئی سمجھ دار نہ تھاکہ:

"جب میں نے عبداللہ کی بیعت سے ہاتھ روک لیا تھا تواٹھ کراہے قتل کر ڈالتا۔"

ندانہوں نے یہ لکھاکہ عبداللہ ابن سعد "بحری جنگ کے ماہر سے 'ندیہ لکھا کہ ان کا خاتمہ کس طرح ہوا' نہ اور کوئی مدح کی ' تو میاں صاحب فرمائیں کیاوہ بھی قابل صد ملامت ہیں ان کا بھی قلم ٹوٹ گیااور روشنائی خنگ ہوگئی۔

مزید سنیے' "تخد اثا عشریہ" میں حضرت شاہ عبدالعزیرؓ نے ان مطاعن کاذکر کیاہے'جو شیعہ حضرات میں حضرت عثانؓ کے بارے میں عام تھے'ان میں ولید جیسے سزایافتہ مجرم کو گور نر بنانے کا طعنہ بھی ہے' آپ دیکھ چکے حضرت شاہ صاحب اس کی تردید نہیں کرتے' بلعہ یہ کہتے ہیں کہ اس میں عثانؓ کی خطا کیا ؟ انہیں ولید ہے حسن ظن تھا یہ حسنِ ظن غلط ثابت ہوااور شراب نوشی کی تحقیق ہوگئی تو آپ نے اے سزادی اور معزول کردیا۔

ایک طعن عبداللہ بن سعد کے بارے میں تھارہ کہ:

ولى عبدالله بن سعد مصر فظلم اهلها ظلماً شديداً حتى اضطرهم الى الهجرة الى المدينة وخرجوا اليه (م٢٥٩-١٥ادمان)

(عثان نے) عبداللہ این سعد کو "مصر" کا حاکم بایا 'پس اس نے وہاں دالوں پر شدید ظلم ڈھایا، حتیٰ کہ اس ظلم نے انھیں "مدینے" کی طرف ہجرت پر مجبور کر دیا، اور وہ عثان کی طرف نکلے۔

اس کے جواب میں شاہ صاحب ان باتوں میں سے کوئی بات بیان اسی کرتے جن کے بیان نہ کرنے پر مودودی کو قابلِ صد ملامت قرار دیا جارہا ہے، ہیں اتا کہتے ہیں کہ ان شکایات کے چھے" عبداللہ این سبا" کی سازش تمی اور اگر ظلم کی روایات ورست بھی مانی جا کیں تو اس میں عثال گا کیا قصور ہے ؟ حضرت علی کے منائے ہوئے حاکموں نے بھی ان کی خواہش کے خلاف بے گار حرکتیں کیں اگر عثمان ہی کے عامل کوئی خراب حرکت کرتے ہیں تو عثمان پر اس کا الزام کیوں!" سے لفف یہ ہے کہ شاہ صاحب نے دورانِ جواب میں مہداللہ بن سعد کے اس قابل اعتراض عمل کاذکر اور کردیا کہ انہوں نے محد من اللہ بحرک تذکیل واہانت کی تھی۔

اب فرمائیں میاں صاحب! کیا شاہ صاحب بھی بغض صحابۃ کے مجرم ہیں۔
اے انصاف والو! یہ نمونے ہم نے اس تقدیر پر دکھائے ہیں کہ مولانا
مودودی نے عبداللہ بن سعد کی کوئی تعریف نہ لکھی ہو 'لیکن آپ یہ سئر جیران
الال کے کہ سچائی نوں نہیں ہے 'بلحہ مودودی نے کئی سطریں تعریف کی لکھی
الاب جو میاں صاحب کواس لئے نظر نہ آئیں کہ مودودی کے حسداور بغض نے ان
ل آنکھوں پر چر بل چڑھادی ہے۔

ملاحظه مو "خلافت وملوكيت" صغيد ا ٣٥ مودودي في لكها:

"اس میں بٹک شیں کہ اس کے بعد (یعنی حضور کی طرف سے معافی مل ال کے کے بعد۔ عجل) حضرت عبداللہ بن سعد ایک مخلص مسلمان ثابت ہوئے اور ان سے بچر کوئی بات قابل اعتراض ظاہر شیں ہوئی اس لئے حضرت عمر نے ان کو پہلے حضرت عمر من العاص کے تحت ایک فوجی افسر مقرر کیااور بعد میں "ممر" کے ایک علاقے (صعید) کا بھی عامل مادیا" اب متاہیئے آتھوں میں وحول مودودی جھونک رہاہے یامیال صاحب مجھوٹے بید جیں یا وہ۔

## ايك سوال:

میاں صاحب نے اپنی کتاب کے اواخر میں خوارج کا ذکر فرمایا ہے اور وہ صدیث نقل کی ہے جس میں اللہ کے رسول نے یہ خبر دی تھی کہ ان لوگوں کی خدیث نقل کی ہے جس میں اللہ کے رسول نے یہ خبر دی تھی کہ ان لوگوں کی خمازوں اور تلاوہ قرآن کا حال تم (صحابہ) سے کمیں زیادہ بہتر ہوگا گر یہ دین سے ایسے نکل جا کینگے جیسے تیر کمان سے نکل جاتا ہے۔

اس سے بید پہ چانا ہے کہ کمی فردیا گروہ کی محض ظاہری کوکاری اور عادت گذاری لاز آاس کی بررگی اور نجات کی دلیل نہیں بن علی عین ممکن ہے کہ مک ظاہری طالبری حال دینداروں جیسا ہو گمر عنداللہ وہ مرود ہو' اب ہم یا آپ بی تو ہیں نہیں کہ قطعیت کے ساتھ کوئی فیصلہ دے سکیں' ہمیں تو ظاہر بی کے مطابق طن رکھنا ہوگا،لیکن آگر رسول اللہ علیا ہے کسی فعل و قول سے یہ معلوم ہوجائے کہ فلال مخص سے دہ نمایت بیز ارضے حتی کہ اسے زندہ دیکھنا آپ پہند نہیں فرماتے سے 'توکیا پھر ہمی ہم یہ خیال کرنے میں کوئی گناہ کریں گے کہ اس مخص کے ظاہری اعمالِ تیک کاعنداللہ معبول ہوناضروری نہیں ہے۔

خصوصاً جب اس مدیث پر نظر سیجے جو میال اصاحب نے ای جگہ ص ۲۳۹ پر میان کی ہے کہ ایک بار "مال عنیمت" کی تقسیم کے دوران ایک شخص نے حضور علیہ کو اس خصور علیہ کو اس خصور علیہ کو اس فقرے سے برواصد مہ ہوا' بعض صحابہ نے عرض کیا کہ ہمیں اجازت د ہجئے اس کی گردن اڑاویں' آپ نے فرمایا نہیں بہت ممکن ہے نماز پڑھتا ہو۔

توپیۃ چاتا ہے کہ حضور جس شخص کے بارے میں صرف نمازی ہونے کا

امکان پاتے ہوں اس تک کو مرواڈ النا پیند نہیں فرماتے 'طالا نکہ اس نے کئی سخت بات کہ دی تھی 'اب عبداللہ این سعد کی طرف لو شئے 'کیا ہیر ارک کا اس سے بردھ کر بھی کوئی ثبوت ہوگا کہ پہلے آپ انہیں ''مباح الدم'' قرار دیتے ہیں (یعنی جمال کے مار ڈالو) پھر حضرت عثمان اصرار سے وسطحش نہیں ہوتے تو ازراہ مروت بیعت لے لیتے ہیں' مگر پھر فورانی صحابہ سے شکایت کرتے ہیں کہ کیا تم میں کوئی بھلا آدمی نہیں تھا'جو میری ناگواری کو محسوس کر کے اس شخص کو قتل کر ڈالا۔

اس کامطلب مدیث ندکورہ کی روشن میں ہی تو ہوا کہ حضور کو عبداللہ ائن سعد ہے ذراہی خوش گمانی نہیں تھی اب اگر عبداللہ انن سعد کی ہور کی کار گذاری اور ظاہری حالت اچھی بھی رہی ہو تو کیا قطعیت کے ساتھ یہ فیصلہ کیا جاسکتا ہے کہ یہ سب عنداللہ مقبول بھی ہوگا؟ کیا خوارج والی پیش گوئی سے یہ بقیجہ اخذ نہیں کیا جاسکتا کہ ظاہری اعمال کا اعتبار نہیں اگر اللہ کے رسول عظیم کا کوئی قول یا فعل یہ خطاہر کررہا ہو کہ آپ فلال محض سے یہ حد خفا جیں 'عبداللہ این سعد کے بارے میں تحریف و منقبت کی دہ برجوش روش اختیار کرناجو میال صاحب نے کی بارے میں تحریف و منقبت کی دہ برجوش روش اختیار کرناجو میال صاحب نے کی میاں صاحب کی نظر میں کوئی معنی نہیں رکھتی' بلحہ وہ گویا محارضہ فرمارے میں حضور علی معنی نہیں رکھتی' بلحہ وہ گویا محارضہ فرمارے بیں حضور علی معنی نہیں رکھتی' بلحہ وہ گویا محارضہ فرمارے بیں حضور علی میں اتنا حضور علی معنی نہیں رکھتی' بلحہ وہ گویا محارضہ فرمارے بیں حضور علی معنی نہیں و کھتی کراوینا چاہی جو بعد میں اتنا جی رکھ آپ اس محض کو کھتی کراوینا چاہیے تھے' جو بعد میں اتنا بیں حضور علی اللہ تر یف ثابت ہوا۔

مولانا سودودی نے تعریف میں جو کچھ کما ہے دہ ظاہر سے متعلق ہے ،گر میاں صاحب توالیے ریچھ ہیں جیسے نعوذ باللہ حضور کو چڑار ہے ہوں 'مودودی پر کچڑا چھالتے ہوئے بلاسے سر درِعالم علیہ مجروح ہوجائیں کوئی پروانہیں 'شرم آنی چاہیے میاں صاحب کو کہ اس مخف کی تصیدہ خوانی میں آپے سے باہر ہوئے جارہے ہیں جس سے حضور کی ہیزاری امر مسلم ہے 'ہم حضرت عبداللہ بن سعد پر ہر گز کوئی حکم نہیں لگاتے 'ان کا فیصلہ اللہ کو کرنا ہے 'مگر ہال یہ جرائت نہیں کرسکتے کہ ان کے ظاہری اعمال کو اخر دی مقبولیت کا بھی سر فیفعٹ دے دیں '
جب کہ ان سے حضور کی ناراضگی معلوم ہے 'یہ میاں صاحب ہی کو مبارک کہ وہ
اس در جہ ان کے مدح خوال ہیں کہ اگر مودودی بلا ضرورت ان کے کارنا موں کا
ذکر نہ کرے تو میاں صاحب منے میں جھاگ بھر بھر لائیں 'گویا خفگی اصل میں
حضور علیہ پر ہے کہ بھلا دیکھوا ہے قابل اور نیک محض کو دہ قبل کرائے دے
دہور علیہ پر ہے کہ بھلا دیکھوا ہے قابل اور نیک محض کو دہ قبل کرائے دے
دہور علیہ ب

آواز دوانصاف کوانصاف کما*ل* ہے

### حضرت سعيدين العاصُّ:

حفزت سعیدین العاص گاذ کر مودودی نے بس اتنا کیا ہے کہ وہ حفزت عثان ؓ کے عزیز تھے اور حفزت عمرؓ کے زمانے میں چھوٹے عہدوں پر رہے تھے' حفزت عثمان ؓ نے انہیں گور زبادیا اب دیکھتے میاں صاحب کیا فوں فال دکھاتے میں فرمایا :

"مودودی صاحب کی خور دین بہت ہی تیز ہے کہ جو چیز کسی
اور کو نظر نہیں آتی دہ ان کا مطلح نظر اور موضوع کلام بن جاتی
ہے ادر آپ کواس پرا تنااعتاد ہو تاہے کہ بردے بردے داقعات
جن کو چشم کور بھی محسوس کر سکتی ہے مودودی صاحب کی
نظر ہے او تجمل ہوجاتے ہیں۔ "(ص ۷ ۵ "شواہد تقدس)
مید کس چیز کی طرف اشارہ ہے کاس کی بھی وضاحت میاں صاحب نے چند
لائن بعد سے کمہ کر کردی کہ:

"مودودی صاحب کو حفرت سعید"کے متعلق صرف بیہ نظر آیا۔"اپنے عزیر" ص ۷-۱۰ "این عزیز" کے الفاظ مودودی نے "خلافت د ملوکیت" کے صفحہ کے ابر اکھے ہیں 'اب گویا میال صاحب اپنے قارئین کویہ تاثر ویتا چاہتے ہیں کہ سعید اسے خشرت عثال کے عزیز نہیں تھے 'یہ مودودی کی من گھڑ ستبات ہے۔

کیکن حقیقت کیا ہے یہ ہم ہتائیں ؟ حضرت سعید گانسب یول ہے 'سعید بن المی بن سعید بن عاص بن امیہ 'ان کا حضرت عثال کی عزیز ہوتا فیل کی تمام کا بن موجود ہے :

"اسد الغابه". "الاستيعاب". "الاصابه". "عثمان بن عفان ". "طبقات ابن سعل". "كنز العمال". "البداية والنهاية". "تاريخ الخلفاء". "تاريخ ابن خلدون". "النزاع خلدون". "مسالك الابصار في الممالك والاعصار". "انساب الاشراف".

اور اگر کوئی ضرورت ہو تواتے ہی حوالے ہم اور پیش کرسکتے ہیں اب ہتا ہے کہ میال صاحب کا ٹھیک یہ عالم نہیں ہے کہ خودبینائی کھو چکے ہیں اور سمجھ یہ رہے ہیں کہ ساری دنیا ندھی ہو گئی ہے 'جوبات ساری ہی کتابوں میں موجود ہو اے دیکھنے کے لئے مودودی کو تو خورد بین کی ضرورت نہیں پڑسکتی' البتہ خود میاں صاحب کوالی کوئی عینک تلاش کرنی چاہئے جو گئی ہوئی نگاہ واپس لادے۔

اور سنیئے۔ مولانا مورودی نے لکھاتھا:

"سعید بن العاص اور عبد الله بن عامر چھوٹے چھوٹے عمدول پررہے تھے۔ "ص ۳۲۳ میال صاحب اسے نقل کر کے لا تھی گھماتے ہیں: لیکن مودود ی صاحب کے متند ترین امام تاریخ ابن جربر "طبری" بیان فرماتے ہیں....."ص ۵۵ مُصِر جائے۔ کیا فرماتے ہیں اس کا توبیان آگے ہوگا پہلے اس طنزیہ جملے کا تجزید کر کیجئے ' مولانا مودودی نے ''خلافت و ملوکیت '' کے لئے جن ما ٓ خذ کو سامنے رکھاہے ان کی پوری فہرست کتاب کے آخر میں دیدی گئی ہے 'خود ہم آ گے مناسب موقع پراس فہرست کو نقل کریں ہے '''طبری'' ہے لیا ہوا مواد تو ان كى كتاب ميں يانچ فيصد بھى نہيں البته ان كا قصوريہ ہے كه جابل معترضين نے جب تاریخ کی "امهات کتب" ہی کوال کی عداوت میں سب وشتم اور تحقیر کا نشانہ مناعشر وع كيا الوانهول في "خلافت وملوكيت" ين ال كتابول كانام بدنام تعارف كرايا ہے اور اہل علم كى آراء ان كے بارے ميں درج كى ہيں 'اى ذيل ميں ' طبرى" کابھی تعارف کرایا ہے اور د کھایا ہے کہ بوے بوے اساطین اسے متند مانتے ہیں۔ اب اس جملے کو دیکھتے جو میال صاحب نے طنز أ فرمایا "کیا الل زبان سے سے بات مخفی ہے کہ الیا جملہ اس وقت ہولا جاتا ہے جب خود ہو لنے والے کے نزدیک وہ چیز متندنہ ہوجس کے متند ہونے کادعویٰ فریق ٹانی کررہاہے 'حالانکہ صورت حال بیہ ہے کہ خود میال صاحب کی ساری کتاب کا ٩٥ فیصد مواد "طبری" ہے لیا گیاہے' بیدالگ بات ہے کہ انہوں نے صرف وہ کلڑے لئے ہیں جو انہیں پہند آئے اور وہ تمام روایات چھوڑ دی ہیں جو یہ بتانے والی تھیں کہ مودودی ہی ٹھیک لکھرہاہے'۔ خیراب بیرو کیھئے"طبری"کی کس روایت سے وہ مولانا مودودی کے منه يرطمانيه مارنا چايني ين :

"طری بیان کرتے ہیں کہ آپ نے جنگ "طبر ستان" میں عظیم الشان کامیا فی حاصل کی " (فلاں فلاک سحابہ آپ کے فلام کی کامیا فی کامیا فی کی کامیا فی کامیا

"طبر ستان" میں سیدسالاری کررہے ہیں۔

اب الل انصاف "خلافت و ملوكيت" كاوه صفحه كھول كر د يكھيں جمال سے میال صاحب نے ایک سطر اٹھائی ہے 'یہ صفحہ ہے ۳۲۳' اسے دیکھنے کے بعد انہیں ذرا شک نهیں رہے گا کہ میاں صاحب یا توبد دیانت ہیں یا نیم بیعا یا انتہائی ناسمجھ' مودودی زمان عمر کا ذکر کررہا ہے حالانکہ میال صاحب احیل کر جس جنگ "طبرستان"كاذكر "طبرى"كى زبان مين فرمارے بين دوستاھ مين حضرت عثمان كى خلافت میں ہوئی ہے اس صورت میں مودودی پر آنکھیں نکالنے کاجواز کمال سے پیدا ہو گیا کمیا نمائد عثان میں جنگ "طبر ستان" کاسالار جنگ ہونا مورودی کے اس میان کی تروید کرتاہے کہ حضرت سعید زمانہ عمر میں چھوٹے عمدول پر فائز تھے۔(۱) خدابی جائے عقل و مشنی اور بے حیائی کی کون می فلک وس جثال ہے ،جس ہر میاں صاحبے جا کھڑے ہوئے ہیں 'اپی لغویتیں تو پر ائمری کا کوئی چیہ بھی نہیں پھیلاسکتا اور ان صاحب کی نضول نویسی کا اندازہ اس سے کیجے کہ موقعہ ہونہ ہو باتس كرتے چلے جارہے بين اب مثلاً اى مقام ير "طبرى" كى ند كور هروايت ميان كرنے كے بعد متعدد صفحات تك سعيدين العاص الله منا قب بيان فرمائے جيں ' کوئی ان ہے یو چھے کہ ان مناقب کا انکار مودودی نے کمال کیا؟ ذکر صرف دو باتوں کا تھا' ایک تو حضرت عثالیؓ ہے ان کی عزیز داری اور ووسرے حضرت عمرؓ کے زمانے میں ان کاکسی بوے عمدے ہر فائزنہ ہونا مگرواہ رے میاں صاحب ' مناتب سعيد الله الرف كيعد لكه إلى:

"عجیب بات یہ ہے کہ متند ترین مؤر نین نے جو باتیں فرائیں حفرت مودودی صاحب کوان میں ہے کئی کی جو باتیں خرم نمیں مرف وہ بات یادہے جو کی مؤرخ نے تحریر نمیں کی کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے عزیز تھ ..... "ص ۵۹

(۱) ٹرد کا معم جنوں رکھ لیا جنول کافرو جو جاہے آپ کاحس کرشمہ ساز کرے (مرتب)

د کھے رہے ہیں آپ شوقِ ہذیان' گویا مودودی نے اپنی کتاب میں صرف ضمناً جن جن افراد کا تذکرہ کیا ہے آگر ان کے بعض حالات انہوں نے بیان نہیں کئے ہیں تو لازم ہواکہ ان سے وہ بے خبر ہیں' علاوہ اذیں چر میاں صاحب نے بیہ جتلانے کی کوشش کی ہے کہ حضرت سعید اور حضرت عثان کی قرامت واری مودودی کی تصنیف ہے' کسی مورخ نے اس کاذکر نہیں کیا' اب اس دھا ندنی اور یادہ گوئی کا کیا علاج ہے' ہم استے بہت سے حوالے دے چکے ہیں' حضرت سعید گادہ ہو امیہ " میں سے ہونا ایک ایسا امر واقعہ ہے جس میں دو رائے کی گنجائش بی نہیں ہے۔

## لفظ طلقاء كى بحث :

مولانا مودودی نے "خلافت عثانی" کے عوام کی بے چینی کا تذکرہ کرتے ہوئے اس کے دجوہ کا تذکرہ بایں طور شردع کیاہے:

"اول یہ کہ اس خاندان کے جو لوگ دورِ عثانی میں آگے بردھائے۔ گئے وہ سب "طلقاء" میں سے تھے "ظلقاء" سے مراد "کمہ" کے وہ خاندان ہیں جو آخر وقت تک نبی علیہ اور وعت اسلامی کے خالف رہے "دفتح کمہ" کے بعد حضور کے ان کومعافی دی اور وہ اسلام میں داخل ہوئے"۔ ص ۱۰۹

ابلِ علم بتائيں كيالفظ "طلقاء" كى مراد مودودى نے غلط بتائى ؟ ياكيااليى كوئى بات كمد دى جو بغض يا اترام كاشائبدا ہے اندر ركھتى ہو؟ ظاہر ہے كد نہيں اور بالكل نہيں "دفتى كمد" كے بعد ايمان بالكل نہيں "دفتى كمد" كے بعد ايمان لانے والوں كو" طلقاء" بى كہتے ہيں۔

مگر خدائیائے کینہ و تعصب ہے 'میاں صاحب نے مطے کرر کھاہے کہ جو بھی الٹاسیدھااعتراض ان کی عقل شریف میں آئے' مودودی کی طرف ضرور

ا پھالیں گے کہلے تو آپ فرماتے ہیں:

"مان لیجئے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ طلیق ہی ہیں اور یہ روایت صحیح نمیں ہے کہ آپ "فتح کمه" سے پہلے مسلمان ہو گئے"۔ ص ۱۲۹

یہ ایک دجل ہے جو انہوں نے قارئین کے ساتھ فرمایا ہے' ظاہر ہے اس طرح کی عبارت ای دقت کھی جاتی ہے جب امر داقعہ تو ہونہ ہو جس کاذکر کیا گیا ہے کہا تا مفروضے کے طور پر اسے تسلیم کر لیا ہو'ہم اہل علم ہے پوچھے ہیں کہ کیا یہ علمی طریق ہے ؟ ۔۔۔۔۔ حفرت معادیہ " فقی کہ " ہے قبل ایمان لائے بے شک بعض ردایات الی بھی آئی ہیں لیکن کیا محد ثین و محققین کی تنقید و تحلیل کے بعد اہل سنت کے اساطین نے اس پر اتفاق نہیں کیا کہ بیر دایات غلط ہیں'اور کی معاویہ" فقی کمہ " کے بعد ہی ایمان لائے' اس موضوع پر ہم بات کو طول دینا اس مادیہ نے کہ تحصیل حاصل ہوگی ہمین اگر میاں صاحب یہ دعویٰ کریں کہ لئے نہیں چا ہے کہ تحصیل حاصل ہوگی ہمین اگر میاں صاحب یہ دعویٰ کریں کہ ہم نے غلط کما ہے تو ہم ہدل دجان اپنے قول کا قطعی قبوت پیش کرنے کو تیار ہیں۔ آگے سفتے۔ آپ کو لفظ طلیق پر ہوا غصہ آیا کسی لا اکا ساس کی

طرح فرماتے ہیں:

"اور آپ لفظ طلیق "طلقاء" کا تکلف ہی کیوں پر تے ہیں صاف کمہ دیجے کہ حضرت معادید ای ہندہ کے بیٹے تھے جس نے "جنگ احد" کے موقعہ پرسیدنا حمزہ رضی اللہ عنہ کو شہید کرایا تھا' پھر شہداء کے ناک کان کاٹ کران کا ہار ہنایا تھا اور حضرت سیدنا حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ کا جگر چبایا تھا' اور حضرت معادید اس ابوسفیان کے بیٹے ہیں جو اسلام کے مقابلہ میں کفر کا علمبر دار ....." میں واسلام کے مقابلہ میں کفر کا علمبر دار ..... "میں واسلام کے مقابلہ میں کفر

آگے دو تسطر تک ایسے ہی حقائق بیان کرتے چلے گئے ہیں اب کوئی ہمیں

ہتائے الی یو الفنولی کا کیا جو اب ہو ؟ اس کا مطلب سے ہے کہ وہ سارے علماء وا تقیاء جہنوں نے فئے مکہ کے بعد اسلام قبول کرنے والوں کے لئے "طلقاء" کی اصطلاح پر اتفاق کیا ہے 'میاں صاحب کے نزدیک دبغض صحابہ " کے مرض میں مبتلا ہیں اور یہ لفظ بدل کر وہ محض تکلف ہر تے ہیں ورنہ ان کے اندر صحابہ گی عداوت بھری پڑی ہے 'لفف سے ہے کہ بیال تذکرہ تھا حضرت معاویہ بی کا نہیں تھا 'بلعہ مودودی نے معاویہ ولیدی عقبہ 'مروان بن الحکم سب کانام ساتھ ساتھ لیا ہے مگر میاں صاحب کے ایس آگ لگ گئ ہے 'جیسے حضرت معاویہ کو گالی دے دی گر میاں صاحب کے ایس آگ لگ گئ ہے 'جیسے حضرت معاویہ کو گالی دے دی

"گرواقعہ یہ ہے کہ انہیں "طلقاء" کے متعلق ای حدیث باعد ای جملہ انتم الطلقاء سے پہلے لفظ کو سخن پروری ندمانا جائے اور لسانِ رسالت سے صادر شدہ کلمات کو حقیقت اور حکم شریعت سمجھا جائے تو قطعاً جائز نہیں ہوگا کہ بحث و تقید کے وقت ان حضرات کی حیثیت گھٹانے کے لئے طلیق ہونے کا طعنہ دیا جائے"۔ ص ۱۳۰

کیا مطلب ہوا؟ ..... کوئی صاحب زبان ہے جو اس شاندار اردو کا مفہوم ہمیں بتادے ، حضور علیقہ کے جس ارشاد پر اصطلاح طلقاء کی بنیاد ہے دہ یہ کہ آپ نے فتح کے بعد فرمایا : اذھبوا انتم الطلقاء اسی صدیث کا میال صاحب نے ذکر کیا ہے لیکن سے کیابات ہوئی کہ "انتم الطلقاء سے پہلے لفظ کو سخن پرور کانہ مانا جائے "۔

اس سے پہلا لفظ اذھبوا ہے 'صاف ظاہر ہے کہ میال صاحب '' سخن پروری" کے محاوراتی مغہوم سے واقف نہیں ورنہ یہ لفظ یہال ہر گر استعمال نہ کرتے 'کھلاکون مسلمان حضور کے کسی ارشاد کو نعوذ باللہ '' سخن پروری" پر محول کرسکتا ہے 'کھر حقیقت کے ساتھ حم شریعت کا یہال کیا تک ہے 'حقیقت تو

ہوک درست کہ حضور نے انہیں قید نہیں کیا ہلاک نہیں کیا چھوٹ دے دی کہ جاؤمزے کرو گر "حکم شریعت" چہ معنی دارو ؟ ..... ساڑھے تیرہ سویر سول ٹیں آج تک تواس حدیث مبارک کو کسی عالم نے "حکم شریعت" ہے نہیں جوڑا بائد اے حضور کے بے نہایت عفو و در گزر اور رافت ورحمت کے شاہکار کی حثیت ہے ذکر کیا 'اب میاں صاحب کون می کدال ہے" حکم شریعت "کھودنے کی کوشش کررہے ہیں۔

حقیقت بہ ہے کہ میال صاحب کو مانی الضمیر اداکرنے اور الفاظ کو صحیح استعال کرنے پر قدرت نہیں ہے اور رہی سی صلاحیت کو بفض مودودی نے تباہ کر دیا ہے 'اس لئے اوٹ پٹانگ کھے چلے جارہے ہیں 'کمی نہ کسی طرح انہوں نے یہ اجتماد کر ہی ڈالا کہ حیثیت گوڑنے کے لئے" طلقاء" کا طعن جائز نہیں ہے انہیں یہ تک نہیں معلوم کہ طعن اور معروضی انداز بیان میں کیافرق ہے 'ہم مودودی کی عبارت نقل کر آئے ہیں 'جس کا جی چاہے کتاب اٹھاکر آگے پیچھے ہے دور تک پڑھے لئے وہ صرف ہی دیکھے گاکہ جو تھا گئی کتب معتبرہ سے ثابت ہیں انہیں خالص معروضی انداز میں مودودی نے چیش کر دیا ہے 'طعن 'تفکیک' طنز کا شائبہ تک فالص معروضی انداز میں مودودی نے چیش کر دیا ہے 'طعن 'تفکیک' طنز کا شائبہ تک نہیں نگیر نظام ہے کہ اگر کسی کے اندھے ہونے کا ذکر ہے تو آدمی بہر حال کو ئی نہ کو ئی لفظ ایسا استعال کرے گاجس سے داضح ہو کہ فلال شخص کی آنکھیں نہیں تھیں' اس طرح جب مولانا مودودی اضطراب عام کے اسباب بیان کرنے کے سلسلہ میں ان کو گئی اور واقعی پوزیشن کاذکر کریں گے 'جنہیں آگے بردھانے پر لوگوں کو امام ہو او آخر اے طعن کون صحیح الدباغ کہ دیے گا۔

واضح رہے کہ «طلیق" آزاد کردہ فلام کو کتے ہیں "طلقاء "ای کی جمع ہے۔ «سنور نے جب کفارد مشرکین سے کما کہ اذھبوا انتم الطلقاء تو قدر تأاس کا ہی مطلب تھا کہ آگر چہ تم لوگ اس کے مستحق ہو کہ غلام بنائے جاؤ' مگر ہم تہمیں ازراہ دریادلی آزاد چھوڑ رہے ہیں 'اس کئے بعد کے علاء وا تقیاء نے لفظ"طلقاء "کو الیی ہی آیک اصطلاح مالیا جیسے "مهاجر اور انصار" کی اصطلاحیں جیں جب بھی علائے سلف نے لفظ "طلقاء "استعال کیا ہے لازمان کی مر ادبیر ہی ہے کہ بیالوگ "مهاجرین دانصار" کے مقابلہ میں کمتر جیں 'سورج کو دلیل کی ضرورت شیں پھر بھی ایک قول صحافیؓ ملاحظہ فرما ہی لیجئے:

ومتبنی بر سمیں اصل ست کلامے که ابن عمر مسلمیا کرده بودکه بامعاویه بن ابی سفیان بگوید: احق بهذا الامر منك من قاتلك و قاتل اباك على الاسلام اخرجه البخارى.

اورای اصل پر (یعنی مهاجرین وانسار کی مسلمہ افضلیت پر)
حضرت عبداللدی عرف کاوہ کلام منی ہے جو انہوں نے معاویہ
بن افی سفیان ہے کہنے کو تجویز کیا تھا کہ اے معاویہ! خلافت
کے لائق تم ہے کہیں زیادہ وہ ہے جس نے تم ہے اور
تمہارے باپ سے اسلام پر مقاتلہ کیا تھا (یعنی علیؓ) اسے
خاری نے روایت کیا ہے۔

ابھی نقل پوری نہیں ہوئی' ہم چاہتے ہیں کہ میاں صاحب کسی لڑاکا مرغ کی طرح ذرا عبداللہ ائن عمر ؓ ہے بھی وہی سب فرمادیں جو مودودی ہے کہاہے۔ یعنی" ہاں ہاں صاف کیوں نہیں کہتے "الی آخر ہ۔

آعے شاہ صاحب نے تحریر فرمایا:

و كلام عبد الرحمٰن بن عنم اشعرى فقيهد شام چوك الدهريرة وابد ورداع از مزد يك حضرت مر تعنى بر محتند وايشال ميا في بدوند ميانِ معادية و حضرت مرتعنى و معادية طلب مي كرد كه ظافت بحراردو شورئ گرداند در ميان مسلمين فكان سما قال لهما عجباً منكما كيف جاز عليكما ماجئتمابه تدعوان عليا ان يجعلها شورى وقد علمتما انه قد بايعه المهاجرون والانصارواهل الحجاز والعراق وان من رضيه خير ممن كرهه ومن بايعه خير سمن لم يبايعه وائ مدخل فى الشورى وهو من الطلقاء الذين لا يجوز لهم الخلافة وهو و ابوه رؤس الاحزاب فند ماعلى مسيرهما و تابا بين يديه اخرجه ابوعمر فى الاستعاب

اور فقیہ شام عبدالرحمٰن من غنم اشعری کا کلام (ای اصل پر منی ہے جس کی تفصیل ہے ہے کہ) حضرت اوہریہ اور حضرت اوہریہ اور حضرت او درواء (جو حضرت علی کے پاس حضرت اور جواؤ کی ہیں حضرت اور خلافت ہے دستبردار ہوجاؤ کی منافت کو مسلمانوں کے ارباب شوری کے حوالے کردو) جب حضرت علی کے پاس سے (بید پیغام پہنچاکر) اوٹے (اور دسموس پنچ جمال عبدالرحمٰن من غنم اشعری سے) تو ائن عنم نے دوسری باتوں کے علاوہ ان سے یہ بھی کما کہ جرت منم کی کہ ایسا پیغام علی کے پاس لائے شے اور تعجب کہ کہ دیا کہ خاوفت کو اہلی شوری میں دائر کے جازو عراق علی سے بید کہ دیا کہ خاوفت کو اہلی شوری میں دائر کے جازو عراق علی سے بیعت کر چکے ہیں اور یقیناوہ اوگ جو علی حجاز و عراق علی سے بیعت کر چکے ہیں اور یقیناوہ اوگ جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے راضی ہو گئے 'ان لوگوں سے بہتر ہیں جو علی کی خلافت سے بہتر ہیں ہو علی کو بہتر ہیں ہو کی کو بہتر ہیں ہو سے بہتر ہیں ہو کی کو بہتر ہیں ہو گئے ہیں ہو گئے 'ان لوگوں ہے بہتر ہیں ہو کی کو بہتر ہیں ہو کی کو بہتر ہیں ہو گئے اور ہو ہو کی کو بہتر ہیں ہو گئے کو بہتر ہوں ہو گئے کو بہتر ہیں ہو گئے کو بہتر ہوں کو بہتر ہوں ہو گئے کو

کی فلافت ہے راضی نہیں ہیں اور جن حضر ات نے علی ہے بیعت کرلی ہے دہ بیعت نہ کرنے والوں سے افضل ہیں اور بھلا شور کی ہے معاویہ کو کیا ملے گاوہ تو "طلقاء" میں ہے ہیں جن کے لئے خلافت کا جواز ہی نہیں 'وہ تو دہ ہیں کہ وہ اور الن کے باپ "جگ احزاب" میں کفار کے سر دار ہے '(النِ شنم کی بیا بیس من کر) او ہر برہ اور اور دو اور الله ور دائے نادم ہوئے کہ کیوں ہم معاویہ کا پیغام لے کر علی کے پاس پنچے اور ای دفت ائن غنم معاویہ کا پیغام لے کر علی کے پاس پنچے اور ای دفت ائن غنم کے سامنے اپناس عمل سے تو ہہ کی نمیان کیا ہے اسے الا عمر نے "الاستیعاب" میں۔

(الازالة الخاء مطبوعه نور محمر كرايي صغه ٢ مو ٨ م جلداول)

کمال بین میان صاحب ' ذراانمین آواز تودیجے ' مودودی نے تو واقعہ وہ سب کچھ نمیں کما تھا جے تعریضاً میان صاحب قلم سے اگلتے چلے گئے بین بس مطلقاء "کمہ کر آگے بردھ گئے تھے گریمان تو فقیہ شام این غنم کیا کیا کہتے چلے جارہ ہیں ' انہوں نے یہ لفظ نہ صرف حیثیت گھٹا نے کے لئے کمالیکہ ایک قاعدہ بھی میان کر دیا کہ "طلقاء " خلافت راشدہ "کی مند پر بیٹھنے کے اہل ..... بی نمیں اور اس قاعدہ کو دو جلیل القدر صحابہ نے اس طرح مان لیا کو یادہ خود بھی اسے جانتے تھے 'گر کھول گئے تھے اور اب بھولنے پر پچھتار ہے ہیں۔

اگر میاں صاحب کے نادر اجتماد کے مطابق شان گھٹانے کے لئے ''طلقاء" کا ستعال نا جائز ہے تو پھر کیا ارشاد ہے این غنم اور ابو ہر بر ''اور ابو در داع 'اور شاہ دلی اللّٰہ کے بارے میں جب کہ اس لفظ کو صریحاً شان گھٹانے ہی کے لئے بولا گیا ہے۔ حق بیہ ہے کہ جو شخص'' طلقاء" ہے ایسی عالی عقیدت رکھتا ہو کہ انہیں ' ''مہاجرین دانصار" کے مقابلہ میں کمتر سننا اے کسی قیمت پر گوار ا نہ ہو وہ خد ااور رسول اور ائمہ د علاء سب کا مجرم ہے' اس کا دینی مزاج فاسد ہے' اس کی اخلاقی جسباطل ہوگئی ہے 'وہ مسلمہ حقائق ہے روگر داں اور اوہام باطلہ کی دادی تاریکر میں سرگر دال ہے' مودووی دشنی اس شان کی تونہ ہوئی چاہیئے کہ آدمی اپنے علم اپنے فکر اپنے دین سب کو تماشہ ہادے۔

مال صاحب مزيد فرمات بي كدادهبوا انتم الطلقاء س قبل حفرًو

"اقول لكم كما قال يوسف لاخوته لا تثريب عليكم اليوم من وى كتابول جويوسف عليه السلام في المين عليه السلام في المائية ال

## لىانى يېلو :

منطق ببلوس قبل ذرالسانی بهلویر بھی ایک نظر ڈال لیجے۔

آیت میں علیم کالفظ صاف موجود ہے 'میاں صاحب کا اعلان ہے کہ میں تحت اللفظ ترجمہ پیش کررہا ہوں ' پھر بتایا جائے کہ '' کا ترجمہ انہول رز کیا ؟ لطف ہے ہے کہ اس آیت کا اگر بامحادہ ترجمہ بھی کیا جائے تو ''علیم ''کا تر ہر پھر بھی کیا جائے گا' کیونکہ اس کے بغیر فقرہ لنجا اور غیر فضیح رہ جاتا ہے ' حفر سے پور بھی کیا جائے گا' کیونکہ اس کے بغیر فقرہ لنجا اور غیر فضیح رہ جاتا ہے ' حفر سے پور بھی کیا جائے گا' کیونکہ اس کے بغیر فقرہ لنجا اور غیر فضیح رہ جاتا ہے ' حضر سے بعد فقرہ لنجا اور غیر فضیح رہ جاتا ہے ' حضر سے بعد ہوں کیا ہے اس آیت کا ترکم سے اس کے بعد ہوں کیا ہوں کیا ہے تا ہے ' حضر سے بعد ہوں کیا ہما ہوں کر ہوں کیا ہوں کا ہوں کیا ہوں کیا

#### "آج کے دن تم پر کوئی گرفت نہیں"۔

تم پر (علیم) کو حذف کر کے میال صاحب نے ترجمہ کیا" آج کوئی طار نہیں" میں چھوڑ دیا اس سے آگر ہمیں " میں " میں " میں " میں " میں جملہ کمل کررہا تھا اسے چھوڑ دیا اس سے آگر منہوم میں کوئی فرق واقع نہیں ہوا گر دوبا تیں ضرور ثابت ہو کیں ' ایک پر کر قر آن تک کے ترجے میں میال صاحب لا پروا ہیں ' دوسر سے سے کہ زبان و بہان کو من انشاء اور فصاحت کی رعنائی دینے کے عوض دہ اس کی مٹی پلید کر لے کے در ہے ہیں۔ در یہ ہیں۔

مزیدید که "متشریب" کارجمه انهول نے "ملامت "کیا طالا تکه تشریب
کتے ہیں گرفت سرزنش ڈانٹ الزام وارو گیر اور طعن کونہ که "ملامت "کو۔
"ملامت کرنا" اس وقت صحیح ترجمه ہو تا جب به لفظ معنی مصدری ہیں استعال
ہو تا الکین یمال بطور اسم صفت استعال ہواہے جس کی دلیل علیکم ہے (اس
نکتے کو میاں صاحب "کافیہ" یا "شرح جامی" دکھے کر سیجھنے کی کو شش کریں) ای
لئے ہم پورے اطمینان کے ساتھ کمہ سکتے ہیں کہ متند اور معروف علماء کے جو
تراجم قرآنی بازار میں پائے جاتے ہیں ان میں کسی میں بھی "ملامت" نظر نہیں
آگا۔

یہ تسلیم کہ "ملامت" کے لفظ نے بھی مراد و مدعا میں تبدیلی نہیں گا الکین سوال الفاظ کے ہر محل اور فصیح وبلیغ استعال کا ہے "ملامت" ہے بھی تھینج تان کر آیت کی مراد صحیح نکل تو آتی ہے گر ایک صاحب زبان اور ایک دیماتی کا فرق میں تو ہے کہ صاحب زبان الفاظ کا ہر محل استعال کرتا ہے جس سے قاری وسامع کے وجدان کولذت ملتی ہے 'اور دیماتی صرف اظہار مدعا کرتا ہے جس سے وجدان کولذت ملتی ہے 'اور دیماتی صرف اظہار مدعا کرتا ہے جس سے وجدان کو گذت اور فرحت نہیں آتی اس تھینج تان کر کے مطلب فکال کیجئے۔

منطق رخ ہے دیکھتے تو بچھ سمجھ میں نہیں آتا کہ میال صاحب ٹاہت کرتا کیا جاہ رہے ہیں؟ خفادہ لفظ ''طلقاء'' کے استعال پر ہور ہے ہے 'اس کے بعد انہوں نے ''خن پردری'' والا لا یعنی جملہ بول کر ایک نادر اجتماد نکالا' اور اس اجتماد کی دلیل کے طور پر بیہ قول رسول 'نقل کیا' ہم نہیں سمجھتے کہ یہ کس قتم کی دلیل ہے۔ ہمیں تو یہ نظر آرہا ہے کہ اس ہے ای مفہوم کی تائید ہور ہی ہے جس کے لئے ''طلقاء'' کی اصطلاح بنی ہے' حضر ت یوسف کے بھائی خطاکار تھے' ازراو حسد انہوں نے افعال شنیعہ کا ارتکاب کیا تھا'اگر حضور' نے فئے کمہ کے موقعہ پر حسد انہوں نے افعال شنیعہ کا ارتکاب کیا تھا'اگر حضور' نے فئے کمہ کے موقعہ پر قرآن کے وہی الفاظ دہرائے'جو حضر ت یوسف نے بھائیوں سے کھے تھے تواس

کا کھلا مطلب یہ ہے کہ حضور علیہ مفتوطین کے خطاکار ہونے کی تصدیق فرمارہے ہیں۔

رہدہ کارنا ہے اور اعمال صالحہ جو "طلقاء" ہے بعد میں ظہور میں آئے تو آخران ہے مودودی نے کمال انکار کیا ہے لیکن ظاہر ہے کہ کوئی کارنامہ اس امر داقعہ کو تو شیں بدل سکتا کہ "طلقاء" "طلقاء" شخص وہ مماجرین وانصار کے ہم پلہ نمیں ہو سکتے "ان کا بہاڑ بھر سونا بھی السابقون الاولون کے مٹی بھر سونے کی برابری نہیں کر سکتا۔

#### جو لبات :

صغیہ ۱۲ پر "جو لبات "کا عنوان لکھ کر میاں صاحب نے اپنی دانست میں

ہے جو لبات بھی مودودی کو دیے ہیں اس کا آغاز اس طرح ہوتا ہے:

دکوئی بات مودودی صاحب کے خلاف منشاء ہوتی ہے تو

فرمادیتے ہیں کہ یہ تاریخ کا میچے مطالعہ نہیں ہے اور خود آپ

کے مطالع کے حدود اربعہ وہ موضوع اور ضعف روایتی

ہوتی ہیں ' جن سے آپ حضرات صحابہ رضوان اللہ علیم

اجھین پر الزام ثابت کر سکیں 'ای کتاب میں تقریباًا نھیں

صفحات میں وہ روایتیں نقل ہوئی ہیں جواس موضوع روایت

مطالعہ کارخ ہی

کی تردید کریں 'گر آپ کی نظر شخیت ان کے مطالعہ کارخ ہی

نہیں کرتی۔"

الزام كتناسخت ديا كيا اور كيے طمطراق سے ديا كيا كيارے عام قار ئين سمجھيں گے كہ ميال صاحب نے مودودى كو د فن كركے ركھ ديا كيكن واقعہ كيا ہے اسے جو ہو شمند سمجھ ليس گے وہ سوائے اس كے كوئى نتيجہ اخذنه كريں گے ، كہ مودودى كے بفض نے ميال صاحب كو ہوش و خرد كاد شمن باديا ہے۔ كہ مودودى كے بفض نے ميال صاحب كو ہوش و خرد كاد شمن باديا ہے۔

کی روایت کا موضوع 'یاضعیف'یا حسن 'یا سیح ' ہونا محض میال صاحب
کے قلم چلادیے پر تو مخصر نہیں 'اہر فن ائمہ نے شرح دبسط سے اس کے قواعد
مادیتے ہیں اور خود میال صاحب نے اپنی کتاب کے آخر میں ابنِ عبدالبر (۱) کے
حوالے سے اس کاذکر کیا ہے 'لنذا ہونا تو یہ چاہیے تھا کہ مودود کی پرباربار موضوع
روایات منتخب کرنے کا الزام لگانے والے میال صاحب "خلافت و ملوکیت "کی
کسی بھی روایت کو لے کر قواعد معروفہ سے اس کا موضوع ہونا تابت فرمات سے
تب یہ ایک عالمانہ بات ہوتی 'لیکن ان کی پوری کتاب "الف" سے "یا" تک دکھ
جائے ایک عالمانہ بات ہوتی 'لیکن ان کی پوری کتاب "الف" سے "یا" تک دکھ
صرف اعلان فرمادیتے ہیں کہ فلال روایت ضعف یا موضوع ہے 'کیول موضوع ہے ۔
سیس اس لئے کہ میال صاحب نے کہ دیا۔

پھر یہاں .....اور یہال کے علادہ ایک و جگہ اور بھی انہوں نے یہ دعویٰ کیا ہے ۔ مودودی نے موضوع روایت لے بی عالا نکہ اس کتاب میں اس کی تردید کرنے والی روایت بھی موجود تھی اس دعوے کا تقاضہ تھا کہ کم ہے کم ایک مثال متعین تووہ عطافر ماتے ، مودودی کی بی ہوئی کسی روایت کو نقل کر کے دکھلاتے کہ دیکھتے یہ فلال کتاب سے لی گئی ہے اور اس کتاب میں فلال دوسری روایت موجود ہے واس کی تردید کر رہی ہے اور اس کے بعد وہ ناقدین روایت کے معروف علمی اسلوب سے یہ ثابت کرتے کہ مودودی کی لی ہوئی روایت مردود کیوں ہے ؟ اور دوسری رود کیوں ہے ؟ اور دوسری رود کیوں ہے ؟ اور دوسری رود کیوں ہے ؟

محر پوری کتاب میں الی ایک مثال بھی وہ نہیں دے سکے ہیں البتہ بے سر وپاطول کلامی کا ڈھیر ضرور لگادیا ہے مثلاً اسی جگہ دیکھتے کہ حضرت معادیث کا نام "طلقاء" کے ذمل میں لے دیے پر انہیں غصہ آیا اور جوالی تقریر انہوں نے اس عبارت سے شروع فرمائی جو ہم نے نقل کی اس عبارت کے بعد کئی صفحات تک وہ (۱) دیسے یہ حوالہ غلا ہے " تفصیل آسم کمیں آئے گی۔

حفرت معادیة اور بعض اور افراو کے بچھ کار نامے اور اوصاف میان کرتے چلے گئے ہیں۔ اب ان عقل کل ہے کوئی پو جھے کہ حضرت معاویة یاان کے باپ الاسفیان نے جو بھی کار نامے بعد میں انجام ویئے ہیں ان سے آخر اس حقیقت پر کیااثر پڑا کہ وہ فیج مکہ کے بعد ایمان لائے تھے 'ان دونوں باتوں میں کونسا تضاد ہے۔

وہ دراصل تضادے معنی د مصداق ہی ہے آگاہ نہیں 'بطور نمونہ ان کی ''تضاد فنمی'' کی ایک مثال ملاحظہ سیجئے' مولانا مودودی نے ای ''طبری'' کے حوالے ہے جو میال صاحب کاسب سے برداماخذ ہے ایک روایت بیان کی تھی جس میں یہ فقرہ تھاکہ حضرت عثال نے فرمایا :

"عر خداکی خاطرایخ" قرباء" کو محردم کرتے تھے اور میں خداکی خاطرایے "اقرباء" کودیتا ہوں۔"

میاں صاحب نے بے تکلف اسے موضوع کمہ دیا اور دلیل میں حضرت عثال گا کی ایک تقریر کا وہی کلوانقل کیا جاتا ہے جس کے ترجمے میں میاں صاحب کی قابلیت کا حال ہم شروع میں دکھا چکے لیمنی:

"مجھے اپنے خاندان دالوں سے محبت ضرورہے مگریہ محبت کسی ظلم پر ان کے ساتھ نہیں جھی 'بلحہ اس محبت نے ان کے اوپر حقوق کا وجھ لاداہے۔" ص ۱۲۳

کوئی عقل والا ہتائے کہ یہ دلیل کیے ہوئی ندکورہ روایت کے موضوع ، و نے کی حضرت عثال کے دونوں اقوال میں کو نسا تضاد ہے جو میاں صاحب کے افل کر دہ قول کو تشلیم کرنے کی صورت میں پہلا قول مر دود قرار پائے پہلے قول میں جو مضمون ہے دو مر اقول تو ای کی تائید مزید کردہا ہے نہ کہ تردید 'کوئی پہلے قول کی تردید دیکھ سکت ہے۔ پہلے تول میں پہلے قول کی تردید دیکھ سکت ہے۔ بھر مناک بات یہ ہے کہ میاں صاحب خود ساری کتاب "طبری" سے مر مناک بات یہ ہے کہ میاں صاحب خود ساری کتاب "طبری" سے مرتب فرمارہے ہیں جس کا مطلب یہ ہے کہ میال صاحب خود ساری کتاب "طبری" کی گل کی گل

نا قابلِ اعتبار نسیں' تو پھر''طبری'' ہی ہے لی ہوئی کسی روایت کو بغیر دلیل قوی کے موضوع کمہ دینامعقولیت کی کون سی قتم میں داخل ہے۔

دراصل میال صاحب اس خیط میں مبتلا ہیں کہ مودودی اگر کوئی الی روایت بیان کرے جس ہے کسی فروپر کوئی متعین الزام لگتا ہو تواہے جھوٹا ثابت کرنے کے لئے اس فرد کے دوسرے کارنا ہے بیان کرتے چلے جاؤ ہم مودودی جموٹا ثابت ہو جائے گا' جگہ جگہ ان عقل کل نے بھی سیحنک برتی ہے' مودودی نے طنز آ نہیں بلحہ بطور بیان واقعہ ذکر کیا کہ حضرت معاویہ اور ولید بن عقبہ ''طلقاء'' میں سے تھے حضرت عثمان کے دشتہ دار تھ' میال صاحب لال پیلی آئیس نکالتے ہوئے اٹھے' اور دوچار صلوا تیں سنانے کے بعد صفح کے صفح ان تفصیلات میں سیاہ کردیئے کہ معاویہ نے فلال فلال کارنا ہے کیے 'ولید بن عقبہ ایسا قابل تھا'ایسا بھلا آدمی تھا وغیر ذالک۔

سسبس انہوں نے سمجھ لیا کہ میری اس طول ہیانی نے مودودی کارد کر دیا اور ٹاہت ہو گیا کہ وہ موضوع روایات لیتے ہیں۔

### اصولی باتیں :

نج صاحب یعن محترم عبدالماجدوریابادی بی فیصله کریں که علم و تفقہ تو دور کیبات ہے کیاالی سمجھ ہو جھ کے آدمی کو صحح الدماغ بھی کما جاسکتا ہے واقعہ یہ ہے کہ کی بھی روایت کوبلا تکلف موضوع و مر دود قرار دینے میں میال صاحب نے منکرین حدیث کو بھی مات کردیا ہے 'ہم چیلنج سے کہتے ہیں کہ مودودی نے اپنی کتاب میں ایک بھی اس ایک بھی الیی روایت نمیں لی ہے 'جے اپنی کتاب میں ایک بھی سے کسی کی بھی تائید حاصل نہ ہو 'یے چیلنج ہم معروف علمائے سلف میں سے کسی کی بھی تائید حاصل نہ ہو 'یے چیلنج ہم عقید تا نمیں کررہے ہیں بایحہ ہم نے "خلافت و ملوکیت" کی روایات کی جانچ عقید تا نمیں کررہے ہیں بایحہ ہم نے "خلافت و ملوکیت" کی روایات کی جانچ کی کئی مینے صرف کے ہیں کیونکہ

" بخل" کے قدیم قار کین جانے ہیں کہ حضرت معادیہ وغیرہ کے بارے میں مارے خیالات اُس سے کافی مختلف ہے جن کا اظہار مودودی صاحب نے کیا ہے ' ہم نے تائید کے نہیں بائحہ تردید کے جذب سے دہ کتابی کھنگالیں جن کے حوالے مودودی صاحب نے دیے ہیں 'پوری کو شش کی کہ "خلافت و ملوکیت "ک مودودی صاحب نے دیے ہیں 'پوری کو شش کی کہ "خلافت و ملوکیت "ک انداز نظر کی تردید کے لئے مناسب مواد ہاتھ آجائے 'لیکن جنتی جنتی تحقیق کی مامت ہوتا چلاگیا کہ ہمارے اپنے خیالات کم علمی کا شمرہ تھے اور مودودی جو کچھ کہہ رہا ہے وہ گری اور وسیع علمی تحقیق کا حاصل ہے' جب یہ ثابت ہوگیا تو ہمیں اپنی آخرت خراب نہیں کرنی تھی کہ پچھلے خیالات پر جے رہے۔

"خلافت وملوكيت" كى محض چندروايات كے بارے ميں زيادہ سے زيادہ اگر پھے ثابت کیا جاسکتا ہے توبیہ کہ ان کا تصحیح ہونا نقینی نہیں الیکن پھر بھی پیہ ضرور ملے گا کہ مودودی ہی کی طرح بہتیرے علائے سلف و خلف نے انہیں قبول کمیا ہے انہیں سی مانا ہے ایس صورت میں سی بھی سجیدہ اہل علم کے لیئے یہ کمنا توروا ہو سکتا ہے کہ ہم فلال فلال دلیل سے فلال روایت کو درست نہیں سیجھتے ' ٹھیک ہے ابیا اختلاف رائے اہل علم میں ہوتا ہی ہے لیکن اس طرح کی بحواس لگانا جس کے نمونے مودودی دستمن اسر بچریس عام ہیں بازاری بن کے سواکوئی معنی شیس ر کھتا۔ یہ بھی اہل علم سے بوشیدہ نہیں کہ تاریخ تو تاریخ ہے اکتب احادیث تک ک زیادہ ترروایات ہے علم خلنی حاصل ہو تاہے نہ کہ یقینی (بیدبات ہم نے مولانا محمہ میال جیسے حضرات کے لئے نہیں کہی بلعدان حضرات کے لئے کی ہے جو علی تبحرادر فکری تعق کے مالک ہیں)ادر یہ بھی مختاج میان نہیں کہ احادیث کے ردو آول میں علائے امت نے جس معیار بلند کو الحوظ رکھا ہے اس معیار کو تاریخی روایات کے ردو قبول میں ہر گز ہر گز ملحوظ نہیں رکھاادر رکھ بھی نہیں سکتے۔ امادیث کامعیارید ہے کہ اگر کسی راوی کے بارے میں ثابت ہو گیا ہے کہ اس نے ممی کوئی موضوع روایت بیان کی تھی تواب اس سے کوئی روایت نہیں لی جائے گی'الایہ کہ دوسرے کسی ثقد راوی ہے اس کی تصویب ہوتی ہے' گر تاریخ میں بے شار راوی ایسے ہیں کہ جنہیں''اساء الر جال'' کے ائمکہ نے ثقد نہیں قرار دیا' گر بھی ائمکہ ان کی بہتر ی روایات قبول کر لیتے ہیں' خواہ کسی سند صحیح ہے اس روایت کی تخریح ممکن نہ ہو۔

اب مثلاً بعض حضرات نے "خلافت و ملوكيت" كى بعض روايات ير "اساء الرجال"كى كتايل كھوليس اور شور مجاياك ديكھے فلال روايت ميس فلال راوى موجود ہے جو ثقتہ نہیں ہے 'ضعیف ہے'ایباہے دیباہے 'لیکن یہ حضرات بالکل بحول محية كم تاريخ كى جو ہزاروں روايات تمام علاء امت ميں اور خود ان ناقدين کے یمال بھی مسلمات میں شار ہوتی ہیں وہ سب بھی ایسی اسناد سے روایت نہیں ہوئی ہیں جن میں وہ رادی نہ یائے جانے ہوں جن پر اعتر اض کیا جارہا ہے' اگر محض اس دلیل سے "خلافت د ملوکیت" کی کسی روایت کور د کیا جا مگنا ہے کہ اس کی سند میں فلال غیر ثقه یا مجهول راوی موجود ہے' خواہ اس روایت کو بہتیر ہے معروف علماء نے قبول کیا ہو او چر تاریخ اسلام کادس بٹاسو حصہ بھی موجود نہیں رے گا۔ مودودی عالم الغیب نہیں ہے ، وہ تاریخ کی کسی روایت کے لینے میں اتنا ہی تفحص کرسکتا ہے کہ اسے فہم و درایت کے رخ سے جانچے اور بید دیکھے کہ معروف متند علائے سلف میں کسی نے اسے قبول کیا ہے یا نہیں 'آگر قبول کیا ہے اور دراینا بھی اس میں نقص نہیں ہے تو پھر اس پر کوئی الزّام نہیں آتا'اگر داقعتاً پہ روایت غلط ہو تو مودودی تنها مجرم نہیں ابلحہ جن مؤر خین نے اس روایت کو بیان کیااور جن علماء نے اسے قبول کیاوہ سب مجرم ہیں 'ان متور خین د علماء کے بارے میں ہم میں ہے کی کاب طرز عمل نہیں ہے کہ اس جرم کی سز امیں انہیں گالیاں دیں۔شیعہ اور خارجی کمیں 'صحابہ گاد شمن بتائیں 'اس کے بر خلاف ہم برابر ان کی کمایوں ہے استفادہ کرتے چلے جارہے ہیں 'انہیں محترم مانے ہیں 'اب مثلاً میال صاحب "طبری" کوماغذ ماکر کتاب لکھ رہے ہیں" طبری" ہی میں خودان

کی تقریح کے مطابق موضوع روایات موجود ہیں 'یہ روایت جس کے موضوع ہونے کا فیصلہ ابھی ہم میاں صاحب کی زبانی سنا آئے "'" طبری" ہی ہیں ہے اور "طبری " نے اس کے اختتام پر یہ نہیں لکھ دیا ہے کہ سیہ موضوع ہے۔ اس کا مطلب یہ ہواکہ خود "طبری" موضوعات قبول کرتے ہیں ' پھر بھی میال صاحب کا طرز عمل یہ ہے کہ ساراغصہ مودودی پر اتاردیا جونا قل ہے اور "طبری" پر کوئی طعن کرنا تودر کناراس کی کتاب کو توبطور ماخذ استعال کررہے ہیں۔

رہادرایت کلمعالمہ ..... توبے شک درایت کادر جداو نچاہے "کین کون ی
درایت کن حدود تک اہل علم میں معتبر ہے "اے انشاء اللہ ہم صحابیت کی اصولی
حث کے ذیل میں میان کریں گے "یمال اس اتناہی کمہ سکتے ہیں کہ ہر کس وناکس
کی درایت کا کوئی اعتبار نہیں ہے "اگر میال صاحب جیسی قابلیت کے لوگوں کی
درایت لائق اعتباء مان لی جائے تو سورج مغرب سے اور قطب ستارہ مشرق ہے
دکاناشر دع ہوجائے گا۔

جس محض کویہ بھی معلوم نہ ہو کہ ولیدین عقبہ اور عبداللہ ان سعدی معلوم نہ ہو کہ ولیدین عقبہ اور عبداللہ ان سعدی حضرت عثالی ہے داری میں اور ان دونوں کے بعد کے کارنا موں میں کوئی تفناد و منافات نہیں ہے 'اسے درایت سے کیا واسطہ 'جو اتنا بھی نہ سجھتا ہو کہ موضوع محقت کو میں سا در پیش ہے 'اسے درایت سے کیاسر دکار ؟

"شواہد تقترک" کے صفحات میں قدم قدم پر جس قدر لغویات پھیلائی گئ بیں آگر ہم ان سب کا نوٹس لیس تو ضخیم کتاب بن جائے گی 'لندا مزید جزیات سے صرف نظر کر کے اب اس عظیم شخصیت کے حضور پینچتے ہیں 'جس کا نام ہال ہے عثان ان عفان رضی اللہ عنہ۔

## خليفه برحق سيدنا عثان بن عفاك :

حضرت عثال کے بارے میں مولانا مودودی نے جو کچھ کہا ہاں کا

خلاصہ بیہ ہے کہ ان کے اندر عزیز وا قرباء کی غیر معمولی محبت قدرت نے ودیعت کی تھی' اس محبت کے تحت وہ حضرت عمر اور حضرت ابد بحر کی اس یالیسی کو جاری نەركە سكے كەخلىفة وقت اپنے خاندان كو حكومت كے در دېست پر حادى نەكرى، انہوں نے اینے عزیزوں کو مال دیا' عمدے دیے حتیٰ کہ وہ وفت آیا کہ جب حضرت عمر فاروق کی پیشین گوئی کے مطابق او امید لوگوں کی گردنوں یر مسلط ہو گئے ' پھر یہ حضرت عثال کے اقرباء عموماً" طلقاء "میں سے تھے' جن کا "مهاجرین وانصار" کے مقابلہ میں کمتر ہونا مسلمات میں ہے تھا اور مستزادیہ کہ ان میں سے بعض وہ عقے جن کا دامن کردار ایسے داغوں سے ملوث نظا جنہیں وفت کی امت مسلمہ کا حافظہ کسی طرح بھی اپنے دامن ہے نہین جھک سکتا تھا مثلًا ولیدین عقبہ کہ قبول اسلام کے بعد بھی انہوں نے حضور سے جھوٹ یو لا اور ان کو قرآن نے فاس قرار دیا یا عبداللدین سعدین الی سرح که اسلام ال کر مرتد ہوئے' کفار کے آگے حضور کا نداق اڑایا 'پھر فنج مکہ کے بعد حضرت عثمان ؓ کی سفارش پر انہیں معافی ملی ، گر ایسی معافی کہ نظر دل ہے او جھل ہوتے ہیں تو حضور علیہ صحابہ ہے فرماتے ہیں کہ کیاتم میں کوئی بھلا آدمی نہ تھاجوا ہے محل کر ؤال<sub>ا</sub> ؟

ظاہر ہے یہ سب کھ ایسانہ تھا کہ لوگ اسے بھول جاتے 'پھر دلید پرشر اب نوشی کا الزام ثابت ہو تاہے ادر سزادی جاتی ہے تولوگوں کا یہ سوء ظن قدر تأتر قی کر جاتا ہے کہ حضرت عثال ؓ اپنے جن عزیز دل کو بڑے بڑے عمدے دے رہے ہیں ان کی اخلاقی ددینی حالت المچھی نہیں ہے۔

بس میہ ہے دہ سب کچھ جے مودودی نے ان متند اور معروف کتابوں کے حوالوں سے پیش کیا ہے جنہیں اگر ساقط الاعتبار قرار دے دیا جائے تو پھر سرے سے کوئی تاریخ ہی جارے یاس موجود نہیں رہتی۔

اب رہایہ کہ عملِ عنان کے محر کات کیا تھے ان کی نیت کیسی تھی' تواس

کے بارے میں مودودی نے پوری صدافت اور ذور میان کے ساتھ واضح کیا ہے کہ ''نیت کے اعتبارے وہ اسے ہی بند سے جیسا کہ ایک خلیفہ راشد کو ہونا چاہیے۔ خیانت کا ہر گز کو کی دخل ان کے افعال میں نہ تھا'ان کے وہ تمام منا قب واوصاف مسلم ہیں جن پر علماء کا اتفاق ہے' وہ بلا شبہ خلیفۂ راشد سے'انہیں ظلماً شہید کیا گیا'ان پر غلط الزامات لگائے گئے' وہ بے حدیا کباز' خداتر س'صاحب تقویٰ اور رفع الشان ہے۔''۔

ہم شخص سمجھ سکتا ہے کہ اقربانوازی مرف ای صورت میں گناہ ہے جب کی اور کے مال ہے اقرباء کو نوازا جائے 'یا کسی اور کا حق شر عی غصب کر کے انہیں دیا جائے 'لیکن اگر ایک شخص ایسا کوئی ظلم نہیں کر تابعہ صرف اس مال کے ذریعہ اقربانوازی کر تاہے جس پردہ ابناحت سمجھتا ہے تواس فعل کو گناہ الکل نہیں کہ سکتے ۔ چنانچیہ مودودی نے باربار اس پہلو کو جنایا ہے کہ حضرت عثان گا اقرباء نوازی میں دریاد لی افتیار فرمانا نہ شرعی گناہ تھانہ کسی جذبہ ناپاک کا شرہ و وان کی ایک طبعی افتاد تھی 'ایک مزاج تھا' چونکہ وہ خلیفہ بھی تھے'ای لئے ان کا یہ جائز فعل بھی او گوں کے لئے ناراضگی اور بدگانی کا باعث من گیا'وہ اگر او بڑ" و عر"کی طرح یہ پالیسی افتیار فرما لیت کہ اپ خاندان والوں کو حکومت کے مناصب اعلی طرح یہ پالیسی افتیار فرما لیت کہ اپنے خاندان والوں کو حکومت کے مناصب اعلی و جہ سے قدر تااضے اور چھا گئے۔

یہ ہے مکمل خلاصہ "خلافت و ملوکیت" کا "ہم ہلاخوف تردید کہتے ہیں کہ یہ خلاصہ تیرہ سوسالوں کے علماء وا تقیاء "محد ثین و مفسرین اور محقین و جہتدین کے مزد کی اتنا ہی مسلم اور قطعی رہا ہے جیسے یہ بات مسلم ہے کہ حفزت عر" نسبتا سخت مزاج سے اور او بحر میں صدق کا مادہ جملہ سحابہ ہے بردھا ہوا تھا کیا جیسے یہ بات قطعی ہے کہ حضرت عرائے والد کانام خطاب۔ ہے کہ حضرت عرائے والد کانام خطاب۔ پھر آخر چاروں طرف سے مودودی پر یلغار کیوں ہے ؟ کیوں ایک امر

تعلقی میں کیڑے ڈالے جارہے ہیں کیوں مضامین اور کتابوں کاسلسلہ جاری ہے ' کیوں قلم انگارے اگل رہے ہیں اور ذبا نیں گولیاں پر سار ہی ہیں 'اس کی دجہ پر اگر محصنڈے دل سے غور کیا جائے تو اس کے سواکوئی بات تہہ سے نہیں نکلے گی کہ اصل محرک اس شور غل کا حسد و تعصب ہے۔

## حب صحابة ما بغض مودودي:

جنتا کچھ جائزہ ہم "شواہد تقدیں" کالے آئے ہیں وہ جائے خود شاہد عدل ہے کہ مخالفت برہائے حود شاہد عدل ہے کہ مخالفت برہائے حب سحابہ نہیں بلحہ برہائے بفض و کدورت ہے الکین ہم شوت مزید کے طور پر اہل انصاف کے سامنے چنداور شواہدر کھتے ہیں جو دواور دو جار کی طرح یہ بتادیں مح کہ ہمارا وعویٰ صحح ہے یا غلط۔

بیبات بدیمیات میں سے ہے کہ اگر کوئی شخص اتنا نفیس الطبع ہو کہ کبوتر اور چڑیا کی بیٹ بھی اس کی طبیعت میں انتکر اہ پیدا کرتی ہو' تو مرغی یا خزیریا انسان کا بول دہراز تو لاز ماس سے کمیس زیادہ اس پر انترانداز ہوگا اور وہ کسی طرح اسے بر داشت نہیں کرے گا۔

لین آگر آپ دیکھیں کہ 'الف '' کے کپڑوں پر ''جیم '' کے کبور نے بیٹ کردی ہے دہ انجا کیاں سارہ ہے کہ تیرے کبور نے بیٹ کہ تیرے کبور نے بیٹ کہ تیرے کبور نے بیٹے کہ تیرے کبور نے بیٹے گندہ کردیا' مگر ای ''الف ''کو آپ دوسرے دفت دیکھتے ہیں کہ غلاظت کے ایک ڈھیر کے پاس آرام سے بیٹھا ہے 'کپڑوں پر گوبر کے چھنٹے ہیں' ہا تھوں پر میل چڑھا ہے اور مزے سے گناچوس رہا ہے تو آپ ایمانداری سے بتا ہے 'کیا یہ فیصلہ آب نہ کریں گے کہ کبور کی بیٹ سے جامے سے باہر ہونا فی بتا ہے 'کیا یہ فیاست طبع کے زیر اثر نہیں تھا' باتھ اس عناد کی بنا پر تھا جو اس 'جیم'' سے ہے 'حقیقٹان مخص کو گندگی اور نایا کی سے کوئی اسکراہ نہیں۔

اس ممثیل کو ذہن میں رکھ کر دیکھیں کہ جو کچھ مودود کی نے کہا'اس میں اس ممثیل کو ذہن میں رکھ کر دیکھیں کہ جو کچھ مودود کی نے کہا'اس میں

تو بین صحابت کا شائبہ بھی نہیں حتی کہ آگر مودودی حضرت عثمان کے اجتماد کو گون صحابت کی مد دیتا تو ہے کو کی الی بات نہیں تھی جے گمراہی یا شیعیت یا بھن صحابت قرار دیا جائے (اس کے نا قابل تر دید د لا کل ہم صحابیت کی حث میں دیں گے)۔

تاہم یمال ہم فرض کیے لیتے ہیں کہ میال صاحب جیسے بزرگوں کے غل فیاڑے کے مطابق مودودی کی کتاب سے حضرت عثمان کی پچھ نہ پچھ اہانت ضرور مفائق مودودی کی کتاب سے حضرت عثمان کی پچھ نہ پچھ اہانت ضرور کفتی ہوا شاتم حاشا کا در میال صاحب یادوسرے معترضین واقعی حب عثمان ہی میں جائے سے ساہر ہورہے ہیں توان کے خلوص دین کا نقاضا تو یہ لاز ما ہونا چاہیے کہ آگر صحابہ سے بھی زیادہ مرحبہ رکھنے والے انبیاء علیم السلام کی تو بین کی جائے تو دہ ور دیار دوار زیادہ جو ش وخروش کے ساتھ تو بین کرنے دالے پر بل پڑ ہیں۔

اب آئے ہم چند چیزیں آپ کود کھاتے ہیں:

شاہ عبدالقادر محدث وہلوئ کے ترجے اور تغییر والی جمائل اٹھائے اس میں ایک سورت ہے " مل میال صاحب بغیر پورے حوالے کے تلاش نہ کرسکیں تو مزید پہتدیہ ہے کہ پارہ و مالی شار ۲۳ اس میں حضرت واؤد علیہ السلام کا قصد میان ہوا ہے 'یہ کہ ان کے عباوت فانے میں دوافراد کودے اور ان میں سے ایک نے کہا کہ میرے پاس ایک "ونی "ہے اور اس میرے بھائی کے پاس نانوے " و نبیال " مگریہ چاہتا ہے کہ یہ ایک بھی بچھ سے لے لے 'حضرت واؤڈ نانوے " و نبیال " مگریہ چاہتا ہے کہ یہ ایک بھی بچھ سے لے لے 'حضرت واؤڈ نانوں نے اللہ نے فرمایا کہ یہ تو میری آزمائش ہوئی ہے اللہ کی طرف ہے 'تب انہوں نے اللہ فیال کیا کہ میر آگناہ معاف کرد یجئے اور گرے جھک کراور تب اللہ نے انہیں معاف کرد یجئے اور گرے جھک کراور تب اللہ نے انہیں معاف کرد یجئے اور گرے جھک کراور تب اللہ نے انہیں معاف کرد یجئے اور گرے جھک کراور تب اللہ نے انہیں معاف کرد یجئے اور گرے جھک کراور تب اللہ نے انہیں معاف کرد یکھئے آیات ۲۰۲۱)

اس کی تفسیر میں مخفقین نے یہ کما ہے کہ گناہ سے مراد حضرت داؤڈ کادہ فرزہ تھاکہ میرے عبادت خانے میں ہر لمحہ عبادت ہوتی رہتی ہے اللہ نے دد آدمی کھادران کا مقدمہ نمثانے میں سلسلۂ عبادت منقطع ہوا تو حضرت کو خیال ہوا کہ واقعی میرا "غرم" "غلط تھا اوقیق اور موقعہ تو اللہ ہی دیتا ہے ایس انہوں نے مغفرت جابی۔

کین بھن مفسرین نے ایک اور واہی روایت بیان کی ہے جس کا اندازہ آپ
اس تفییر سے سیجئے جو شاہ عبدالقادر محدث وہلوگ کی تفییر "موضح القر آن" سے
کے رحمائل پر چڑھائی گئی ہے اور مدت سے وہ پڑھائی جارہی ہے 'فرماتے ہیں :
" یہ جھگڑنے والے فرشتے تھے پر دیے ہیں ان کو سناگئے ان کا
ماجرا' ان کے گھر میں ننانوے عور تیں تھیں 'ایک ہمسایہ کی
عورت پر نظر پڑگئی' چاہا کہ اس کو بھی گھر میں رکھیں 'اس کا
خاوند موجود تھاان کے لئکر میں ' اس کا تعین کیا تاہوت سکینہ
سے آگے 'جمال بڑے مردانہ لوگ لڑائی میں بڑھتے ہیں ' وہ
شمید ہوا' بیچھے اس کی عورت کو نکاح میں کیا 'اس میں کسی کا
خون نہیں کیا' بے ناموی نہیں کی گرکسی کی چیز لے لی تدبیر
خون نہیں کیا' ہے ناموی نہیں کی گرکسی کی چیز لے لی تدبیر
ہوئی۔"(صفحہ ۲۵ کے حاشیہ)

سمجھے آپ ..... ذرا میال صاحب بھی ادھر چرہ کریں' مودودی کا قصور صرف اتنا تھا کہ انہوں نے حضرت عثاق کی پالیسی کو نامناسب بتایا اور اس کے طبعی اثرات و نتائج گنوائے' ہے آگر میال صاحب کے دعوے کے مطابق صحافی کی تو بین بی ہو تو بہر حال اسے کبوتر ادر چڑیا کی بیٹ سے زیادہ متعفن نہیں کہا جاسکہا' کیونکہ صحافی بہر حال معصوم نہیں ہو تا'اس سے گناہ کاصد ور ممکن بی نہیں واقع بھی ہے اور قرآن و حدیث میں صحابہ کے بھن کبیرہ گناہوں کی تفصیلات بھی موجود ہیں۔

نیکن انبیاء تو بالانقاق معصوم ہیں ' پھر یہ کیا روایت ہے ؟ جس پر شاہ عبدالقادر نے اعتاد کرلیا ہے اور مدت سے آم علاء وا تقیاء اس کے والہ وشیدا

میں 'پیٹمبر ننانوے ہدیاں رکھتے ہوئے اپنے ایک سپاہی کی ہدی پر رسیھے جاتا ہے' یہ سپاہی کی ہدی پر رسیھے جاتا ہے' یہ سپاہی کا فر نہیں ہے مومن ہی ہے 'کھا ہے' فیرسلا اسکی خت ترین محافر جنگ میں جھیج دیتا ہے تاکہ وہ مارا جائے' مارا جاتا ہے تو بیٹے میں۔ تو بیٹمبر اس کی ہدہ کو حرم میں لے لیتے ہیں۔

جس مسلمان میں بھی اخلاقی حس زندہ ہوگی وہ بر ملا کہ دیگا کہ یہ روایت نمایت رکیک ہے اور مودودی والی بیٹ کے مقابلہ میں اس کی حیثیت نجاست کے دھیر کی ہے 'گر تماشہ دیکھئے ان نازک مزاجوں کا جو مودودی کی ''بیٹ'' پر واویلا میاکر حب صحابیت کا ڈھول پیٹ رہے جیں'گر شاہ عبدالقادر محدث وہلوگ کو بھی کی کھی شیں کما کوئی آواز نہیں اٹھائی کہ انہول نے چیفمبر کی جنگ کر دی ہے' حالانکہ کی ایسی روایت کو جزو تفییر ہمادینا جو حضرت دادہ جیسے جلیل القدر چیفمبر کو ہوس کار' مکار اور گھٹیا کر داروالا بادر کر اربی ہے صرتے طور پر شدید ترین بات ہے

اگر واقعی تو بین عثال ہے نفرت کا جذبہ 'وین جذبہ ہو تا اور مودودی کا بغض اس کے چیچے کار فرمانہ ہو تا تو کبوتر کی بیٹ پر استفراغ کرنے والوں کو غلاظت کے وجھے رپر بیٹھا نہ دیکھاجاتا۔

## تفسير جلالين المايئي:

یہ تغییر دریں نظامی کا جزہے 'ہر مدرسہ میں پڑھائی جاتی ہے 'میاں صاحب کی سند اگر جعلی نہ ہوگی توانہوں نے بھی ضرور پڑھی ہوگی' ذرااس میں بھی سور ہ ''ص'' ''مکا میں مقام کھول کیجئے۔

یمال تو لفظ "محبت" بھی شامل عبارت ہے۔ ای بلیة بمحبة نلک المرأة متایا گیاہے کہ یہ کودنے والے دونوں فرشتے سے اور دنیاں ایک تمثیل تھی اس چیز کی کہ حضرت داؤد کے ننانوے مدیال ہیں اور پھر بھی دہ دوسرے مخف کی زوجہ پر فدا ہو گئے ہیں 'پھر اے مرواڈ الاہے اور دَخل بھا۔ (یعنی یہ

بھی صراحت ضروری مجھی گئی کہ اس شہید کی بیدی سے نکاح کر کے آپ نے محبت بھی فرمائی)۔

خدارا کوئی بتاؤ آگر حب صحابہ ہے پردے میں ساری الحجل کود بھن مودودی کی نہیں ہے تو دین غیرت و حمیت یہاں کس قبر میں و فن ہوگئی کہ صاحب جلالین کور ابھلا تو کیا کہا جا تاان کی کتاب رابر شامل درس ہے 'اور ہس اتا کہ دیا جا تا ہے کہ ''یہ روایت غلاہے'' 'یعنی مودودی آگر کوئی روایت الی لے لے جس کو بہتر ہے متند اہل علم نے لیا ہو' اور وہ میاں صاحب کے نزدیک تو بین صحابہ کے شائے سے ملوث ہو تو احتجاج میں دفتر کے دفتر سیاہ 'صلوا تیں اور فتو ہی مقال الا عبد القادر محدث یا مصاحب جلالین ایس کوئی روایت لے لیس جے محققین نے روکیا ہو اور اس سے صاحب جلالین ایس کوئی روایت لے لیس جے محققین نے روکیا ہو اور اس سے ایک جیٹم کی صرح تر لیل در سوائی ہوتی ہو تو ہس درس میں اتنا کہ دیناکائی کہ میال مفسر سے روایت لینے میں چوک ہوگئی ہے۔

# ر سول الله كى بھى توبين :

یی "جلالین" ..... جی ہاں اس" جلالین "میں جو میاں صاحب کے مدر ہے میں اور دار العلوم میں بھی مدتوں سے زیرِ درس ہے 'سرمایۂ جان ہے 'متند ہے ' تقییر "سورة احزاب" کھولیے 'صفحہ ۳۵۴ آیت وسن یعص الله ورسوله فقد ضل ضلالاً مبیناکی تغییریوں کی گئے ہے :

فزوجها النبی لزید نم وقع بصره علیها بعد حین فوقع فی نفسه حبهاپس زین کانکاح حفرت نے (اپنے منہ یو لے پیغ) زیدے کرادیا پھر کھے دنوں بعد آپ کی نظر زینٹ پر پڑی تو آپ کوان ہے محبت ہوگئی۔

اس کے بعد بتایا جاتا ہے کہ زیڈ کے دل میں بیوی سے بیز اری پیدا ہوگئ تو انہوں نے حضور سے کہا کہ میں زین کو طلاق دیتا جا ہتا ہوں 'حضور نے اس پر کہا کہ اسسک علیک زوجک واتق الله (بیه قرآنی الفاظ ہیں ' یعنی اپنی ہوی کو بعدی رہنے دے اور خدا سے ڈر)''صاحب جلالین 'کاخیال ہے کہ بیبات حضور کے بیرات کے ایکا فقرے :

و تعفی فی نفسك والله مبدیداور توچهاتا تقالی ول میں ایک چرجس كوالله كولناچا بتاب كرالله مبدیداور توچهاتا تقالی ول میں ایک چرجس كوالله كولناچا بتاب كامطلب صاحب جلالین كے نزدیک بیہ ہے كہ الله راوه كے الله كم م جوچورى چورى دل میں زینب كى محبت اور بيار اوه كے بيلے ہوكہ زيد طلاق دے تو میں اسے جوى مالوں الله اس رازكو منتف كروينا چا بتا ہے (منظهرة من مجبتها وأن لوفارقها زيد تزوجتها) انا لله وانا البه راجعون۔

ابھی بات ختم نہیں ہوئی ' عاشیہ میں ایک مزید روایت دی گئی ہے جس میں یہ ہے کہ حضور نے جب زید سے یہ کما تھا کہ خدا سے ڈر اور زین کو طلاق نہ دے اس وقت بھی آپ دل میں یہ حرص چھپائے ہوئے تھے کہ زیدزین کو طلاق دے دے (یہ نہ سجھے کہ "حرص" ہم نے ترجمہ کیا ہے 'جی نہیں ' روایت میں ہی المحرص موجود ہے )

دوسری روایت میں یہ بھی دضاحت کردی گئی ہے کہ زینب گوری تھیں' 'مین تھیں'اس کے بعد متعدد مفسرین کے نام لیے گئے ہیں کہ انہوں نے یہ ابھی کماہے کہ:

لما رأ هااعجبته وقع فی قلبه حبها واحب طلاق زید لها جب رسول الله فی زید لها جب رسول الله فی زید لها در آپ کی اور آپ کا تی جائی و کی اور آپ کا تی چاہنے لگا کہ زید اسے طلاق دے دے۔

اے مولانا محمہ میاں! اے علائے کرام! اے خدا کے نیک ہدو! اے منصف محترم مولانا دریابادی! آگر غیرت حق اور انصاف کی کوئی رمتی آپ کے پاس باقی ہو تو خدار اہتا ہے یہ کیا تصویر ہے جو پر ہیزگاروں کے سر دار 'جن دبشر کے آتا عفت و حیا کے مہط' دین واخلاق کے سر خیل' صفائے قلب کے خادر تابال علیہ فداہ ای وائی کی تھینجی گئی ہے۔

ہم جانتے ہیں ..... اگر کوئی میال صاحب ہے یا انہی کے کمپ کے کسی اور عالم ہے دریافت کرے گا کہ جناب یہ کیا قصد ہے؟ تووہ آئکھیں نکال کر منہ میں جھاگ بھر کر کمیں گے کہ ارے تم کس خبیث مر دود عامر کے فریب میں آگئے۔ اس بدخت نے یہ تو تمہیں بتایا بی نہیں کہ ان روایات کے بعد محشی نے صاف طور پر لکھ دیا ہے کہ "یہ روایتیں غلط ہیں" "یہ کہہ کروہ سمجھیں گے کہ حق جواب اوا ہوگیا۔

مر کیادا قعی حقِ جواب ادا ہو گیا ؟

بے شک محشی کے لکھ دیا ہے کہ یہ رولیات غلط ہیں اور محققین انہیں قبول منیں مرتے الکین ان سوالول کا جو اب تود ہجئے 'جو یمال منھ بھاڑے کھڑے ہیں۔
پیملا سوال تو یہ ہے کہ جن رادیوں کی سند ہے اس طرح کی روایتیں چلی ہیں کیا آپ نے انہیں بدباطن 'انبیاء دشمن 'ممراہ اور عقل باختہ قرار دیا ؟ کیا آپ نے ان سے روایتیں لینی چھوڑ دیں ؟

..... جهارا جواب سه ہے کہ نهیں 'ان راویوں کی صدبار وایتیں آپ آج بھی بدل و جان قبول کرتے ہیں۔

دوسر اسوال یہ ہے کہ جن مفسرین نے ان روایتوں کو متند سمجھ کر اپنی تفسیروں میں جگہ دی' کیا آپ نے ان کے بارے میں یہ فیصلہ کر دیا کہ یہ سب بفض انبیاء کے شکار ہیں' ان کا دین ایمان محض دھوکہ ہے' ان کی عقلیں ماری گئی بیں ..... ہمارا جواب ہے ہے کہ نہیں' ائن جریر الطبری اور امام قشیری اور قاضی

عیاض اور حاکم " (صاحب المستدرک) آج بھی جارے اور آپ کے مدوح ہیں ا مقتدیٰ ہیں 'صاحب جلالین کی توکناب ہی آپ نے شاملِ درس فرمار تھی ہے۔ بیعنی کبوتر کی ہیٹ ہے اتھائیاں لینا محض کبوتر والے سے دشنی کا شاخسانہ قبا ورنہ مزاجا آپ اس سے بچاس گنا تعفن بہ آسانی گوار اکر لیتے ہیں اور کوئی بال آپ کی ناک کا نہیں جلتا۔

طشے میں تقل ردایات کے بعد جناب محشی نے (صاحب جلالین ؓ نے نہیں) اس روایت کی شرح میں کیا تکھا ہے یہ بھی س کیجئے:

> هذا اقدام عظیم من قائله و تفریط بحق النبی صلی الله علیه وسلم و بفضله(۱)

یہ ایک بوی جمارت ہے اس کے قائل کی طرف سے اور تفریط ہے نی عظیفہ کے حق اور بزرگی کے ساتھ۔

بس 'نه گالی گفتار 'نه بفض انبیاء کا الزام 'نه بلید الذہنی کا طعنه 'نه همراہی کا فتو کی 'نهید نیتی کافیصلہ 'نه کو سنانه کا ثنا۔

آخر کیول؟ اس لئے کہ سنجیدہ علاء دین دیانت کے معاملہ میں عمواً مختاط رہے ہیں ان کاطریق ہے کہ اگر مشاؤا کیک بختص نے کوئی الی بات کہ دی ہے جو صحابہ یا انبیاء کی تذکیل وابات پر مشمل ہے تو وہ اس شخص کا عام حال دیکھیں ہے 'اگر عام حال ہے ہے کہ وہ اس طرح کی خرافات کا عادی ہے 'اس کا کر دار (۱) سے بعد درایت کے زخ ہے وہ اس طرح کی خرافات کا عادی ہے 'اس کا کر دار پوچی کی لڑکی تھیں 'انہیں آپ پیدائش ہے دیکھتے آئے تھے اور عور تیں آپ ہے ردہ بھی نہیں کرتی تھیں کا ور تی آپ نے دو بھی نہیں کرتی تھیں اور آپ نے بی زیک ایا تھا 'پیرائش ہے دیکھتے آئے تھے اور عور تیں آپ ہے پردہ بھی نہیں کرتی تھیں اور آپ نے بی زیر کا بیاہ بھی کرایا تھا 'پیر کیے کماجا سکتاہے کہ "جب اے آپ نے دیکھا کو تعیب میں پڑھے " 'ہم کمیں مے کہ یہ معارضہ کرور ہے 'تفسیل کا یہ مو تعد نسی 'فہم طباء اگر حول کا عمدانی کو تعلیدی نہ ہو 'محی طریقہ بارے نزد یک انہیں محتقین کا ہے جنوں نے درایت کے مارے انشا علم۔

خراب ہے ، فسق د نفاق کی داضح علامتیں اس میں یا کی جاتی ہیں تو بے شک علاء اس کی مراہی اور مر دودیت کا فتولی دیں مے لیکن اگر عام حال یہ نہیں بلحد انبیاء و صحابہ " کا حرّام عموماً اس کے بیمال موجود ہے اور کر دار اس کامؤمنوں جیسا ہے تووہ پی تادیل کریں سے کہ اس بات کی حد تک اس مخص سے غلطی ہوئی 'یہ علم دفهم کی لغزش ہے 'بدنیتی یا کفر د زندقہ ہے اس کا کوئی تعلق نہیں' ہارے جن علاء نے "درس نظامی" مرتب کیاده بھی ایسے ہی تھے جس کا جوت بیہ ہے کہ نہ انہوں نے " جلالین" کو دریابر د کیا' نه شاه عبدالقادر پر تومین پینجبر کا الزام لگایابعه صاحب جلالین اور شاہ صاحب موصوف دونوں ہی ان کے لئے محرم سے رہے ، پھر آج کے علماء دیوں میں عام حالات میں اس سے مختلف طرز عمل کا مظاہرہ نہیں كرتے ' چنانچه وه بھی صاحب جلالين ٌ اور شاء موصوف ؓ سے بيز ار نہيں ہوئے لور خو ہم بھی ای سطیر ہیں۔

پھر آخر بغض مودودی کے سوااس روش کی کیا توجیہ ہوگی جو مودودی کے معامله میں اختیار کی حمی ہے۔

بخارى ومسلم:

قرآن مِن آيامِ :وانخذ الله ابراهيم خليلا

الله نے ابر اہم کو دوست منایا۔

اس آیت کو عنوان باب ساتے ہوئے امام مخاری عضرت الد ہر بری ایک روایت ے حضور کابیار شادیان فرماتے ہیں لم یکذب ابواھیم الاثلثا پھر دوسری مند سے يه الفاظ روايت كرتے بين :قال لم يكذب ابراهيم الآثلث كذبات اثنتين منهن في ذات الله قوله اني سقيم وقوله بل فعله کبیرھم۔ حضور نے فرمایا کہ ابر اھیم "نے تین جھوٹ یو لے ' دوان میں سے اللہ کی

زات سے تعلق رکھتے ہیں ایک ان کار کمنا کہ میں یمار ہوں اور ایک ان کار کمنا کربل فعله کبیر هم-

حضرت ایراهم کے یہ دونوں قول قرآن میں ندکور میں پہلا قول انہی سقیم' سبورہ الصفت میں ہے کہ حضرت ایراهم نے تاروں کی ست دیکھ لر کما تھا"میں بیمار ہونے والا ہول"۔(آیت ۸۹)

اور دوسر اقول سور ہ الا نبیاء میں ہے کہ حضر تباہر اہم ہے نے موقعہ پاکر ہوں کو توڑ ڈالا ہس ایک بواہت رہنے دیا جب خبر ملنے پر کفار آئے اور پوچھا کہ یہ ہت کیا تم نے توڑے ہیں تو حضرت نے اس باقی ماندہ میڑے ہت کی طرف اشارہ کرکے فرمایا' نہیں بلتہ اس بڑے دیا ہت نے انہیں توڑا ہے' یہ اگر بول سکتے ہیں تواخیس ہے ' پوچھ دیکھو۔ (آیت ۲۳)

تیسرے جھوٹ کی تفصیل امام مخاریؒ نے (اپی طرف سے نہیں بلحہ اسان رسالت کے اسپیان کی ہے کہ:

ایک بادشاہ کے آگے حضرت امراہیم نے اپنی بیوی" سارہ" کو اپنی بیوی نسی بہن ظاہر کیا تھا (خلاصتاً)

یه توخاری کا معامله مول اب «مسلم شریف" و یکھے تواس میں بھی باب اندات الشفاعة (کتاب الایمان حلد اول) میں متعدورولیات اس روایت کی تائید اربی ہیں۔

حفرت انس کی روایت میں یہ الفاظ ہیں کہ قیامت میں جب لوگ حفرت الم ایم کے پاس شفاعت کی در خواست لے کر آئیں گے تو آپ فرمائیں گے کہ است هناکم ویذکر خطیئته التی اصاب فیستحیی ربه تعالیٰ مسها (میں اس لاکن نمیں ہوں۔ اور یہ کتے ہوئے آپ اپناوہ قصوریاد کریں گے ، وہ نیامیں سر زو ہو چکا تھا ، پس اللہ سے اس کی ماء پر تدامت محسوس فرمائیں گے ) اور حضرت او ہر برہ کی روایت میں ہے :

وذکر کذباته نفسی نفسی اذهبوا الی غیری ادر این غیری اور این جموثوں کویاد کر کے کمیں گے کہ آہ میں خود اپنے لئے متفکر ہوں تم کی اور کے پاس جاؤ۔

ہم محترم مولانا محدمیاں صاحب سے بوچھتے ہیں کہ جن روایات میں آپ کو برعم خود حضرت عثال کی تو بین نظر آر ہی ہے (حالا کلہ یہ محض عقل کا فتورہے) انهیں تو آپ بلاتا مل غلط قرار دیتے ہیں اس مودودی کو سحابہ کا دشمن ٹھسر اتے ہیں جس نے بہر حال انہیں ول سے نہیں گھڑ اے بائد علمائے سلف سے نقل کیا ہے۔ آپ کسی طرح اس بر بھی نیار شیس که ان روایات کی مناسب توجیهات قبول فرمائمیں 'لیکن بیهال صاف الفاظ میں سید ناابر اھیم کی طرف تین جھوٹوں کی نسبت کی جار ہی ہے ، مگر مجھی نہیں سناکہ امام خاری اور امام مسلم کو دسمن انبیاء قرار دیا گیا ہو'ان کی عظمت ہے اعتماد ہٹالیا گیا ہو'ان کی کتابیں ساقط الاعتبار مان ٹی گئی ہوں'اس کے بجائے یا تو آپ الن روایتوں کے راویوں کی کسی موہو مہ اور غیر معینہ بھول کا میسم ساقول کر کے آگے بڑھ جاتے ہیں' یا پھرنفس مضمون کی اچھی تاویلات فرماتے ہیں ابیا ہی معاملہ اگر مودودی کے ساتھ بھی کرلیس تو کیا مضا کقہ ہے' جب کہ اس کی ٹی ہوئی زیر بحث روایات آپ کے مفروضے کے مطابق زیادہ سے زیادہ ایک غیر معصوم کی طرف گناہ کی نسبت کرتی ہیں' حالا نکیہ "خارى" و" مسلم"كى فدكوره روايات بظاهر أيك جليل القدر بيغبر كے وامن عصمت کاواغ نظر آر ہی ہیں۔

## مولانامودودی کی واقعی غلطی:

ا سینے اصل موضوع سے بٹ کر ہم یمال اپنا بھی موقف ان روایات کے بارے میں میان کردیں محامل موضوع میں سندا بھی بارے میں میان کردیں مارے نزدیک سے روایات قطعی طور پر صحح ہیں سندا بھی اور منا بھی اور ان سے ہر گز کوئی تو ہین شانِ نبوت کی نہیں ہوتی ہم طیکہ ہم

مذبات سے بکسربلند ہو کرخالص علمی اور معروضی انداز میں غور کریں۔

المراس سون میں دفعتایاد آگیا کہ مولانا مودودی نے بھی الن دولیات کے باب میں جذبات کو عقل پر قاضی مالیا ہے ' یہ یاد آتے ہی ہم نے ان کی " تغییم القر آن "اور" رسائل و مسائل "کا مطالعہ کیا 'بلا شبہ ہمار احافظہ غلط نہیں نکلا مولانا بری شدت سے مضمون روایت کور دکررہے ہیں اور یہ مانے پر آمادہ نہیں ہیں کہ یہ باتیں رسول اللہ علی آئی نہوں گی 'اگر زندگی رہی تو ہم اس جائز سے فارغ ہو کر انشاء اللہ موصوف کے دلائل پر گفتگو کر میں سے 'اس گفتگو کا منصل یہاں موقعہ اس لئے نہیں ہے کہ انہوں نے دونوں مقامات را پنی رائے کا مفصل بدل اظہار کیا ہے لئذ آگفتگو بھی طویل ہی ہونی ہے اور اس گفتگو ہیں ہم "سیرت بدلل اظہار کیا ہے لئذ آگفتگو بھی طویل ہی ہونی ہے اور اس گفتگو ہیں ہم "سیرت بدلل اظہار کیا ہے لئذ آگفتگو بھی طویل ہی ہونی ہے اور اس گفتگو ہیں ہم "سیرت النی" کے فاصل مصنف علامہ شبلی علیہ الرحمۃ کے فر مودات بھی ذریعث لا میں میں

کیکن مولانا مودودی ہی اس چوک میں اسکیے نہیں ہیں علامہ شہیر امام رازیؓ ے بھی بمی غلطی ہو کی ہے '''جھوٹا مند یو ی بات'' کے طعن سے پچنے کے لئے ہم یمال بقد ر ضرورت ذرا تفصیل میں جائیں گے۔

شارح بخاری علامہ قسطلانی سے 'ارشاد انساری شرح ابتخاری' میں المام رازی گایہ قول میان فرمایا ہے کہ یہ ( تین کذبات والی )روایت اس لا کق شمیں ہے اللہ نقل کی جاتی کی کو نکہ اس میں حضرت ابراھیم کی طرف کذب منسوب ہے' اس باحض لوگوں نے امام رازی ہے کما کہ بھلا معلوم العدالت رادی کو کیسے جمطالیا مائے گا' تو انہوں نے جواب دیا کہ رادی کو جھٹلانے ہے کہ سیس زیادہ مراب ہے کہ ملیل اللہ کی طرف جھوٹ کی نسبت کی جائے۔

(جلد پنجم۔ صفحہ ۲۵ - کتاب الانہاء) بات بظاہر بہت خوصورت ہے لیکن کیا علمی بھی ہے؟ ہم ہلا ٹکلف کہیں سے ایہ معقولیات کے لیام اور فہم و فراست کے پیکر امام رازیؓ بیمال جذبات کی رومیں بہہ گئے ہیں' عقیدت کے جذبات نے انہیں اپنے قول کے عواقب و مضمرات کا پورااوراک نہ ہونے دیا' وہ درایت و تقلہ کے رخ سے حدیث کور د کررہے ہیں حالا نکہ یہ ایسا ہی ہے جیسے فقہ کے کسی مسئلہ کو علم ہیئت کے قواعد سے رد کیا جائے' فقهاء و مجتمدین کامیدان وہ نہیں ہے جو فن روایت کے انکہ کاہے 'حدیث صرف فن روایت ہی کے ضوابط سے ردیا قبول کی جاسمتی ہے۔ بوٹ سے بوٹ فقیہ حتی کہ امام ابد حنیفہ اور امام شافعی کو بھی یہ اختیار حاصل نہیں ہے کہ صرف مضمون روایت کی بدیاو پر کسی روایت کو صبح یا غلط قرار دیں' بلحہ انہیں قواعدِ فن کا مشتبح کرنا ہوگا اور درایت صرف اس حد کو آئین فن نے تشتج کرنا ہوگا اور درایت صرف اس حد کو آئین فن نے آخری حد قرار دے دیاہے۔

تفصیل اس اجمال کی ہہ ہے کہ اگر امام رازی ّیا موانا مودودی یا کسی بھی شخے وقت کی بیبات مان لی جائے کہ حدیث کے نفس مضمون کی بنیاد پر کسی ایسے راوی کو جھٹلایا جاسکتا ہے جس کی نقابت و عدالت پر تمام ائمہ فن اتفاق کر چکے ہوں اور حفظ و ضبط جس کا استقراء سے ثامت ہو چکا ہو' تو پھر تمام احادیث حتی کہ ''بخاری'' و''مسلم''کی روایات سے بھی امان اٹھ جائے گا۔

ایک راوی کو جھٹلانا لاز ما یہ معنی رکھتا ہے کہ راویوں کو جانچنے کی وہ کسوٹی ناقص اور ناقابل اعتاد ہے جو اثمہ روایت نے اتن احتیاط' تدبر' ژرف نگائی' مشقت اور اخلاص ہے بمائی ہے کہ اس سے زیادہ انسان کے بس میں ہے بی نہیں' گھر آخر انہیں روایتوں کا کیا اعتبار ہوگاجو احکام و عقائد کے باب میں آئی ہیں'اگر آپ کسیں کہ یہ روایتیں عقل کے مطابق' دین کی مجموعی ہیئت سے ہم آہنگ اور باہم ایک ووسر نے کی ہم مزاج ہیں تو ہم کسیں گے کہ دین کی مجموعی ہیئت اور مزاج اور ڈھائے کی تشکیل تو آپ نے روایات صححہ کے ہی خام مواد اور اجزائے مزاج اور ڈھائے ہی تشکیل تو آپ نے روایات صححہ کے ہی خام مواد اور اجزائے ترکیبی سے کی ہے'اگر آج یہ کھلے کہ صف اول کا ایک راوی غلط ثابت ہوگیا تو پھر یہ ترکیبی سے کی ہے'اگر آج یہ کھلے کہ صف اول کا ایک راوی غلط ثابت ہوگیا تو پھر یہ مجموعی ڈھائے ہی کمال لاکن اعتاد رہے گاجو اے معیار اور مشدل برایا جائے' پھر تو

یہ امکان پوری قوت ہے سر ابھارے گا کہ جن رہایات کو اصل مان کر ہم نے۔ احکام دعقائد کی صورت گری اور اصول ہے فروع گا استنباط کیا ہے ان میں ہی نہ جانے کمال کمال نقص ہو۔

محض بیبات کہ فلال روایت عقل کے مطابق اور قیاس ہے ہم آہنگ ہے سعت کی کوئی دلیل نہیں ، و قوع کے لئے دلیل و قوع چاہئے نہ کہ دلیل امکان۔ عقل و قیاس کے مطابق تو یہ بھی ہے کہ زید جعد کے دن دہ کی سے بمبئی گیا ہو' مگر کیا یہ ضروری ہے کہ وہ گیا ہی ہو' ٹھیک اس طرح حدیث سے تابت شدہ تمام اصولی احکام عقل و قیاس کی دلیل پر نہیں بلحد نقل و روایت کی شمادت پر مانے ماکتے ہیں۔

اگریہ جائز ہے کہ مضمون حدیث کواپی دانست میں نامناسب پاکر ہم درجہ اعلیٰ کے رادیوں کو جھوٹا قرار دے سکیس تو پھر دین کے لئے کوئی جائے پناہ شیں۔ "خاری" و"مسلم"سب افسانے بن جائمیل گے۔

ادر اہام رازی اور مولانا مودودی ادر بہت ہے اور اہل علم کے موقف ندکور نے تو محض ایک ہی رادی ہیں' اہام نے تو محض ایک ہی رادی کو مجروح نہیں کیا' بلعہ سال متعدد رادی ہیں' اہام مسلم ناری نے دو مختلف سندول ہے دو متن (متحد المعنی) بیان کیئے ہیں اور اہام مسلم نے بھی الگ الگ سندیں پیش کی ہیں۔

اگر کوئی متحص کر کے نہیں بتاسکتا کہ کس کس رادی پر غلط میانی کا شبہ ہے تو پھر ان سندوں کا ہر ہر رادی حتی کہ حضرت ابو ہر بر ہ اور انس بن مالک بھی مشتبہ ہو جاتے ہیں اور اگر متحص کر سکتا ہے تو پھر اسے یہ بہر حال ماننا ہوگا کہ احادیث صححہ کے دونوں سب سے بوے امین "امام خاری" "و" امام مسلم" نے بھی اپنی کتابوں میں جوروایات پیش کی ہیں ان پر اعتماد نہیں کیا جاسکیا۔

" مخاری" اور " مسلم" کے جن راویوں پر اہل فن نے جرح کی ہے ان کا والہ یمال بے کار ہوگا' یہ جزح فن ہی کے رخ ہے ہے۔ کا آخری رسول علی جانیا تھا۔
ہم صرف یہ دیکھنے کے مجاز ہیں کہ اللہ کے رسول علی نے فلال بات کی ہے جانی ہیں کہ اللہ کے رسول علی نے فلال بات کی ہے جانی ہیں کہ اللہ کے رسول علی نے فلال بات کی ہے جانی ہیں کی ہے جائر ممکن دستیاب ذرائع سے ظن عالب ہوجائے کہ کی ہے تو پھر قاب و منطق اور دراہت و ثقابت کو اس کی تادیل حسن میں صرف ہوتا ہے نہ کہ اس کسوٹی کو مشتبہ مانے میں جس کا اعتماد ختم ہوجائے تو پھر ہماری دنیا میں کوئی اجالا نہیں 'کونکہ ہم لیقین کے ساتھ جان ہی نہ سکیں سے کہ و تا علی ہی نہ سکیں سے کہ آتا علی ہے کہا کہا تھا اور کیا نہیں کہا تھا۔

به مضمون بوے شرح وبسط كاطالب ہے انشاء الله مبسوط بى كلام كيا جائے

### آمدم برسر مطلب:

انسانوں کی طبائع اور طبعی میلانات میں جو گوناگونی اور تنوع ہے وہ محتاج بیان نہیں کوئی سخت دل ہے کوئی رحم دل مکسی میں مال کی محبت ہے کسی میں اس سے بے نیازی مکسی میں نفاست طبع ہے کوئی ہے حس ہے مکسی کو اولا و سے بے تعاشا تعلق ہے کوئی رائے بیت ساتعلق رکھتاہے وغیر ذالک۔

صحابہ میں بھی یہ سب بچھ تھا الو بحر غصہ درنہ تھے گر عمر نمایت غصدوالے تھے الدور ترمین دہد تھا معاویہ میں نوسع ، حضرت عثان میں حیادرا قرباء سے تعلق فاطر کے میلانات استے غیر معمولی تھے کہ " فلفائے راشدین "میں کوئی بھی ان دونوں خواص میں ان کا ہم پلہ نہیں 'تمام اہل نظر صحابہ ان خواص کو جانے تھے اور فلامر ہے کہ یہ خواص اوصاف حمیدہ بی کے قبیل سے تھے نہ کہ فتنج دفد موم اب حضرت عمر کی اس پیشین گوئی کی طرف آسے 'جو اہل علم میں معروف اب مقبول ہے 'ہم 'اہولی اللہ کی کتاب 'ازالہ الحفاء "سے اسے پیش کرتے ہیں۔ معمول ہے 'ہم 'اہولی اللہ کی کتاب 'ازالہ الحفاء "سے اسے پیش کرتے ہیں۔ ما تھے چلا جارہا تھا کہ دفع آانہوں نے ایسا گر اور دلدوز سانس لیا جیسے ان کی پسلیاں ساتھ چلا جارہا تھا کہ دفع آانہوں نے ایسا گر اور دلدوز سانس لیا جیسے ان کی پسلیاں نوٹ جا تھی گی 'میں نے کہا کہ سجان اللہ اے امیر المؤ منین ۔ یہ سانس تو بھینا کی امر عظیم کے تھور نے آپ کے اندر سے نکا لاہے 'حضر سے عمر شے جواب دیا' اے لئن عباس! پچھ سمجھ میں نہیں آرہا ہے کہ میں است جمہ یہ کے معاملہ میں کیا کروں ؟

میں یو لا' ''محلا پریشانی کی کیابات ہے؟ آپ حمد اللہ اختیار رکھتے ہیں کہ خلافت کا جائشین کسی بھی قابل اعتاد آدمی کو مادیں''۔

حفرت عمر فے فرمایا "لن عباس میں سمجھ رہا ہوں تم کیا سوچ رہے ہو؟ تهمارا خیال ہے کہ تمهارے ساتھی "علیٰ" اس منصب کے لئے بہت موزوں ہیں "؟ میں نے کما''واللہ آپ درست مجھے'میر ااپیابی خیال ہے'کیونکہ علیؒ ان لوگوں میں ہیں جو قبول اسلام میں سبقت لے گئے اور اِن کا علم بھی وسیع ہے اور انہیں دلیادی رسول علیہ کاشر ف بھی حاصل ہے''۔

میں نے عرض کیا" بھر نوعثان ٹھیک رہیں گے۔"

جواب الله والله لو فعلت لجعل بني ابي معيط على رقاب الناس يعملون فيهم بمعصية الله-والله لوفعلت لفعل ولو فعل لفعلوا فونب الناس اليه فقتلوه (خداك شم أكريس في عثال كو خليفه مايا تؤوه ادمعيط (٢) کي اولاد کولوگول کي گر د نول پر سوار کردين سے 'اوريه اولاد معاشرے میں خدا کی نا فرمانیاں کرے گی'خدا کی قشم اگر میں نے عثمان کو جانشین خلافت ملیا تویقیناده (اینے خاندان کوعوام پر مسلط) کریں گے 'اور جب ایسا کریں تولوگ ان يرچڙھ دوڙيں كے اور مار ڈاليس كے (٣) (ازالة الخاء \_ مقصد اول مناقب عرف) (1) حضرت عمر ك الفاظ بين ولكنه كشير الدعابة وعابه بنى قدال كو بعى كت بين اور حانت کو بھی' ظاہر ہے کہ حضرت علیٰ کی ذہانت اور دا نشمندی تو مسلمات میں سے تھی ہندایمال واحد مراو مزاح و تفنن ہی ہے' یہ خلاقی قدرت کے عجا تبات میں ہے ہے کہ حضرت علیٰ کے اعراللہ نے ایک طرف زہدوورے کامیلان غیر معمول رکھاتھا 'جو منظی سے زیادہ قریب ہے 'مکرووسری طرف ان ک ذ ہانت عالیہ میں ایسی شکفتگی یا کی جاتی تھی جس کی تعبیر مزاح و تفن ہی ہوسکتی ہے 'اُن کے بے نظیر خطبات ومكوبات ميس كوئى بهى صاحب بهيرستاس خصوصيت كامشاءه كرسكاب بيه خصوصيت عيب نہیں ہے 'جس طرح کہ اقرباء ہے گهرا تعلق خاطر عیب نہیں ہے 'مگر حفزت عمر 'گاخیال یہ تھا کہ خليف كوببت متين اورير دبار مونا چاہئے تاكد رعب مين فرق ند آئے 'چنانچد جو حسن ظن عام لوكول کے لئے ایک وصعت محود ہے خلیفہ اور حکام بالا کے لئے وہ اسے بھی دور اعدیثی کے خلاف تصور رتے جیں چنانچدان کا ایک لاجواب مقولہ ہے کہ العزم سوء الظن (دوراندلیگی سوء ظن کانام ہے۔ندکہ حسنِ ظن کا)

٢) يه وبى الدمعيط بين عضرت عثال على جائ وليدك وادا ، وامير يرايك فرد

دیکے رہے ہیں آپ حضرت عمر میں وثوق ہے قسم کھاکر دو دو بارپیشن کوئی فرمارہے ہیں 'روایت کا آخری حصہ ''خلافت و ملوکیت ہیں بھی صفحہ ۹۹ پر ''الاستیعاب'' کے حوالے ہے نقل ہے' اور جن بعض حضرات نے بیہ سوال اٹھایا ہے کہ کیا حضرت عمر کوالهام ہوا تھاان کا جواب مودودی نے بیہ دیاہے:

''ایک صاحب بھیرت آدمی ہما او قات حالات کو دیکھ کر انہیں منطق طریقہ ہے تر تیب دیتا ہے' تو اسے آیندہ رونما ہونے والے نتائج دواور دوچار کی طرح نظر آنے لگتے ہیں۔'' ہونے والے نتائج دواور دوچار کی طرح نظر آنے لگتے ہیں۔'' معقولی رخ سے بھی ایک معتولی درخ سے بھی ایک معقولی رخ سے بھی ایک معتولی درخ سے بھی دیا ہے بھی ایک معتولی درخ سے بھی درخ سے بھی ایک معتولی درخ سے بھی ایک معتولی درخ سے بھی د

خاری میں حضرت الا ہر ہر ہ سے روایت ہے کہ فرمایار سول اللہ علیہ نے کہ بنی اس اللہ علیہ کے کہ فرمایار سول اللہ علیہ نے کہ در انہاء نہیں سے مگر فرشتے ان سے کلام کرتے ہے 'میری امت میں اگر ایبا کوئی ہے تو وہ عمرہ۔ (خاری کتاب الناقب مناقب عمرہ۔ صفحہ ۱۹۱۱۔ اس الطابع)

"ترفدی" میں عبداللہ بن عمر سے روایت ہے کہ فرمایار سول اللہ علیہ کے ۔ کہ اللہ نے عمر کی زبان اور دل پر حق کو جاری فرمادیا ہے۔

ائنِ عمر میہ بھی فرماتے ہیں کہ جب کوئی معاملہ لوگوں پر پیش آتا ہے اور سب اپنی پی رائے دیتے ہیں تو قر آن عمر ہی کی رائے کے مطابق ماز ل ہوتا۔

" مناری و مسلم " میں ابوہر رہائے مروی ہے کہ رسول اللہ ؓ نے فرمایا تم سے کہ رسول اللہ ؓ نے فرمایا تم سے کہ کہ است میں است میں است میں است میں اگر کوئی صاحب کشف والهام ہے تو وہ عمرؓ ہے۔ اگر کوئی صاحب کشف والهام ہے تو وہ عمرؓ ہے۔

عقبہ ائن عامر حضور کا بیار شادر وایت فرماتے ہیں کہ آگر میرے بعد کوئی ہی ہو تا تولم عمر ہو تا۔ (مظورة)

حضرت عرائی ملمانه شان میں "مشکواة" کی دہی اکملی حدیث کافی ہے جے

عبدالله ان مسعود فی روایت کیا ہے کہ عمر کو دوسرے لوگوں پر چار ہا تول سے نفیلت حاصل ہے ایک مید کرنے پر عمر فضیلت حاصل ہے ایک مید کد جمالت کا مناقبا کہ المیس قتل کیا جائے اتنے کار آیدا نمی کی رائے کی تائید میں اتری۔ رائے کی تائید میں اتری۔

دوسری مید که انهول نے "ازداج مطرات" "کو پردے کا تھم دیا اس پر انهول نے فرمایا کہ واہ عمر وحی تو جارے گھرول میں اترتی ہے اور احکام تم نافذ کررہے ہو 'تب اللہ نے آیت حجاب اتاری۔

تبسری سے کہ حضور کے دعا ما تھی تھی کہ اے اللہ عمر کے ذریعہ اسلام کو قوت عطافر ماادر سید عاقبول ہوئی۔

چوتھی ہے کہ جب حضور کے بعد مسئلہ کھڑ اہوا تو عمر عی سے جن کی فراست مؤمنانہ او بحر کی طرف مبذول ہوئی اور سب سے پہلے آپ نے بڑھ کر ان کی بعت کی۔ (مشکلوق۔باب منا قب عمر ا)

تاریخ اسلام کا بیدواقعہ معتبر روایات سے ٹامت ہے کہ جب فوج دور در از فاصلے پر (نماوند میں) لڑر ہی تھی' معرست عمرہ نے ایک دن خطبے کے دور ان یکافت یہ آوازبلند فرمایا:

#### یاسادیة الجبل اے جماعت بیاژگی طرف ہٹ جا

یہ جملہ تین بار دہرا گئے حالانکہ خطبہ کے مضمون سے اس کاکوئی تعلق نہ تی اور صاف معلوم ہور ہا تھا کہ خطبہ دیے دیے دفعتا ان کی ذہنی رو کسی اور طرف چلی گئی ہے ، کمیں اور نظر ہے پھر پچھ ہی ردزبعد اس فوج کے قاصدوں سے حال کھلا کہ ایک دن ہمارا دستہ کفار سے ہزیمت اٹھانے ہی والا تھا کہ دفعتا ایک آواز کو تجی یا ساریہ الجبل اسے ہم نے تمن ہار سا اور پھر اس پر عمل کیا ہم یکفت میدان بلیٹ کیا اور ہم نے دستمن کو ہرادیا۔

امام الك في "موطا" كتاب الجاسع باب مايكره من الاسماء من كان سعيد في المان كي به كه انهول في تاياكه ايك شخص من حفرت مر" في اس كانام يو جها اس في كما جمره (يعني چنگاري) انهول في يو جها باب كانام يو جها اس في كما جمره (يعني چنگاري) انهول في يو جها باب كانام يو جها اس في شعله ) انهول في كون من قبيل من تعلق مركمة بهو؟ جواب ملا" حرق " من (يعني سوزش) انهول في يو جها" حره" كري كمال بهو ؟ اس في كما "حرة" من (يعني كري ) انهول في يو جها" حره " كري كمل بهو ؟ اس في كما "حرة " من (يعني شعله ) اب حضرت عمر المينان سا يو في البين كري خبر في ده سب جل جلاك براير المينان سا يو في المينان من يو من يو في المينان من يو في المينان من

بات بظاہر تفنن کی بھی ہوسکتی تھی تگر نہیں'وہ ہخص گھر لوٹا تودا قعی اس کا مگمر انہ آگ کے ایک حادثے میں ختم ہو چکا تھا۔

غرض حفرت عمر عمر کی فراست مؤمنانہ اور ذکاوت مخصوصہ کے علاوہ ان کی ملہمانہ حیثیت بھی واقعات کی تصدیق اور زبان رسول کی مهر توثیق رکھتی ہے 'علاء حق میں اس پر اتفاق رائے ہے۔

تب آخر ان لوگوں کی خفتہ دماغی کج فکری ہدو هرمی اور دھاند لی میں کیا گار کا ہدو هرمی اور دھاند لی میں کیا گار کا مرہ جاتی ہے جو مودود ی پر اس لینے لال پیلی آ تکھیں نکالتے ہیں کہ اس نے حضرت عمر کی ایک پیشین گوئی کی واقعاتی تقدیق کی اور احترام وادب کے تمام سوابط کا آخری حد تک خیال رکھتے ہوئے صرف وہ کماجور الگیرار ریب اور التباس اور افراط و تفریط اینے اندر نہیں رکھتا۔

مندلهام احمد میں خود حضرت عثان گارد ارشاد منقول ہے کہ: لو ان بیدی مفاتیح الجنة لا عطیتها بنی اسیة حتی ید خلوا من عند أخرهم - ج اص ۲۲ (۱) بعض محد ثین نے اس کی روایت عبداللہ بن عمر سے اس کی کے۔ اے کاش اگر میرے ہاتھ جنت کی تنجیاں لگ جاتیں تو میں انہیں ہو امیہ کو دے دیتا' یہاں تک کہ ان کا ایک ایک فرد جنت میں داخل ہو جاتا۔

اور اس روایت کو شاہ عبد العزیزؒ نے بھی "تحند اثنا عشریہ" میں اس تقدیق کے ساتھ ذکر کیا ہے کہ حضرت عثالؓ نے یہ اد شاد صحابۃ کی ایک جماعت کے سامنے فرمایا (جواب طعن دوم باب دہم)

اور حضرت عرضی پیشین گوئی کے مطابق لوگوں کی گرونوں پر بہنی امیہ کو مسلط کر دینے کا قرار بھی شاہ صاحبؓ نے فرمایا ہے دہ طعن چہارم کے جواب میں قاتلین عثمان کی قدح کرتے ہوئے فرماتے ہیں :

''ان بدخنوں نے نہ سمجھا کہ عثالیؓ نے ہر چند بنی امیہ کو مسلط کیا ہے اور ان کے ہاتھ سے کام لیا ہے لیکن ہے تو آخر نام محمرٌ بی کا۔''

ٹھیک میں موقف مودودی کا ہے کہ وہ بھی قاتلین عثان کے ظالم اور خلیفہ راشد کے مظلوم ہونے کوشد دید سے ثابت کر تاہے۔

(دیکھنے" خلافت و لموکیت "مل ۱۲۰۲۱)

عرب میں توزمانہ قدیم سے ایک الیاقبا کلی نظام تھا' جمال خاند انی عصبیتل ہو! اور پانی کی طرح عام تھیں'ہم کتے ہیں کسی بھی نظام ادر کسی بھی ملک میں لے لیجے'اگر کو فیباد شاہ یاصدر مملکت یاد زیرا عظم حکومت کے اعلیٰ مناصب سے ایسے لوگوں کو ہٹاکر جن کی عظمت واحترام کے نقوش عوام کے قلب پر مر سم جوں' ایسے لوگوں کو ہٹھائے گاجواس کے اپنے رشتہ دار ہوں تو چاہاس کی نیت کتنی ہی طخیر ہو'اور عزل و نصب کا یہ کام کیسے ہی خلوص سے کیا گیا ہو ہلین عوام اسے پند منیس کریں گے'ان کے ذہنوں ہیں بد گانیاں پیدا ہوں گی 'خصوصاً جب یہ رشتہ میں کریں گے'ان کے ذہنوں ہیں بدگانیاں پیدا ہوں گی 'خصوصاً جب یہ رشتہ دار سیرت و کردار کے اعتبار سے بھی بہت زیادہ نیک نام نہ ہوں توبد گھانی کی رفار

ادر تیز ہوگی ادر آگر بچھ دنوں بعد ان میں ہے کسی کا لیک بھیانگ جرم پایۂ ثبوت کو پہنچ کر سزا کی نومت بھی آجائے تو پھر دنیا کی کوئی منطق عوام کے دلوں ہے سوء ظن اور وسواس کے جراثیم نہیں نکال سکتی۔

میاں صاحب اور ان جیسے دیگر عقل کل حضر ات راہ فرار نہ پاکریہ شور تو ضرور میالے لگتے ہیں کہ واہ صاحب! جس فلال شخص کو حضرت عثان نے حاکم ہمایا اسے حضرت عمر نے یا حضرت صدیق شنے بھی تو فلال عہدہ دیا تھا، مگر ظاہر ہے کہ یہ شور شغالال سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتا، جو شخص حضرت عثان کا قرامت وار ہے دہ ابو بحر وعراکا قرامت دار نہیں ہے کم سے کم وہ نہیں تعلق اس کاان دونوں سے نہیں ہو تعلق اس کاان حضرت ابو بحر وعمر کے خلاف کوئی بدیگانی نہیں ہو سکتی، مگر حضرت عثان کے حفاظ ہیں خطرت ابو بحر وعمر کے خلاف کوئی بدیگانی نہیں ہو سکتی، مگر حضرت عثان کے خلاف ہو سے خلاف ہو سے خلاف ہو سکتی، مگر حضرت عثان کے خلاف ہو سکتی سے موسکتی میں ہو سکتی سے کہ خلاف ہو سکتی ہو سکتی سے کالے خلاف ہو سکتی ہو سکتی سے کالے خلاف ہو سکتی ہو ہو سکتی ہ

حفرت عمر فی منصب دے دیا تھا تھا ہے ایک خاندان والے کو کوئی منصب دے دیا تھا، تواسے بھی ہٹا کر اتفاق ہے اپنے ایک خاندان والے کو کوئی منصب دیا تھا، تواسے بھی ہٹا کہ ایک دیا ہوا تھا کہ محض ایک دو کا معالمہ حسن تاویل کی گنجائش رکھتا ہے۔ اسے پالیسی اور عادت ثانیہ نہیں تصور کیا جاسکتا، بدگمائی تواس وقت تیز در ق ہے جب اقتدار کا نمایاں حصہ رشتہ داروں کی طرف شقل کیا جائے۔

حفرت عثال نی نہیں سے نہ ان میں ادر ان کے عمد کے تمام آدمیوں میں مراتب کا انتاز پر دست فرق تقاجتنا ہم میں ادر ان میں ہے ، پھر بھلا کون می چیز انہیں اس بد گمانی سے ردک سکتی تھی کہ السمابقون الاولون کو عمدوں سے ہٹاکر اپنے خاندان کے "طلقاء "کو عمدے سونیٹا ایک سوچی سجھی پالیس ہے ادر اس عزل و نصب کے ظاہری اسباب صرف آڑیں۔

اصل حقیقت :

ہم اور مودودی تو یقینااس صورت حال کی تعبیر صرف یہ کرتے ہیں کہ نہ

تو حضرت عثمان نے حیلہ سازی کی ند کوئی منصوبہ اپنے خاندان کے اقتدار کا بنایا نہ
ان کے اخلاص میں کھوٹ تھا نہ نیت میں خامی اس ایک افاد طبع تھی ایک فطری
داعیہ تھا قرباء سے غیر معمولی محبت کا اور ہزاروں ہزار خودوں کے باوجو دسیاست
و حکمت میں انہیں حضرت عرظ جیسا مقام حاصل نہ تھا ای لئے وہ اِنتائی
معصومیت نیک دلی اور احساس دیانت کے ساتھ اقتدار کے جویار شتہ واروں کی
طرف جھک مجے اور ان نتائج کا احساس نہیں کریائے بجواس طرز عمل سے گاذ ما
طرف جھک مجے اور ان نتائج کا احساس نہیں کریائے بجواس طرز عمل سے گاذ ما

شاه ولى الله في الله الخاء "مين اس بس منظر من فرمايا بك .

ان عمر محدث یقتدی به فیما امرو سن حضرت عمر صاحب کشف والهام میں 'وہ جو تھم دیں اِجوسنت نکالیں اس میں ان کاا قدّ اء ضروری ہے۔

(مقصداول في بيان منداني ذرّ ـ)

خلیفہ کا بینے خاندان والوں کو اقتدار میں نمایاں حصد ند دیناان کی سنت ہی 
نہیں تھی ان کا تھم بھی تھا، جن تین حضر ات کی خلافت کا امکان سامنے تھاان
سے بھی انہوں نے کما تھا کہ اگرتم خلیفہ ہو جاؤ تو خبر وار اپنے خاندان کو لوگوں کی
گر دنوں پر مسلط نہ کرنا (خبر سے بیر روایت اس "طبری" میں بھی ہے جسے میال
صاحب کھو لے بیٹھے ہیں)

مودودی نے آگریہ لکھا کہ حضرت عثال کی پاکسی کے اس خاص پہلو سے
کہ بسی امیہ کو حکومت پر غلبہ مل جائے بے اطمینانی پیدا ہوئی تھی تویہ ایک ایس
بات تھی جو دواور دو جارکی طرح مسل ہے الیکن حماقت اور تعصب کی افرالا کا کیا
سیجئے کہ میاں صاحب لکھتے ہیں:

"اس فقرے میں "باکسی کا خاص بہلو اور اس سے بے اطمینانی" تو شیعہ ذہنیت کی تقلید اور نقالی میں مودودی

صاحب کے ذہن کی کار فرمائی ہے جس کوافتراء اور اختراع بی کماجا سکتا ہے۔ "ص ۵۲

ہتائے ایسے ہزیانات کا کیا جواب دیا جائے 'ایک مخص آگر ملے کرلے کہ جو الدیس آئے گا کہنا چلا جائے گا تو کون اس کی زبان پکڑ سکتا ہے۔

اس کے بعد میال صاحب نے کی لا سُول میں الی تقریر کی ہے جس سے اندازہ ہو تاہے کہ باوجود پیرانہ سالی کے ان کے کائد سر میں ایسادماغ ہے جو ابھی تک بالغ نہیں ہوسکاہے بیجوں جیسی سطی اور بے مغزیا تیں 'لا یعنی اور دور از کار۔

## حيرت انگيز فار مولا :

مودودی نے تکھاکہ یہ طرز عمل حضرت عثان کی اجتمادی غلطی کما جاسکتا ہاس سے ان کے مرتبے میں فرق داقع نہیں ہوتا۔

کتنی بے غبار 'بے عیب اور معقول بات 'اجتادی غلطیال انبیاء تک ہے ہوئی ہیں (جیباکہ صحابیت کی بحث میں آپ تمام علاء حن کو اس پر متنق پائیں کے )۔ مودودی حفرت عثال کی صفائی بیان کررہا ہے نہ کہ عیب 'گر واہ رے بد خصلتی 'میاں صاحب اسے" معذرت" قرار دے رہے ہیں اور فرمایا جارہا ہے :

"اجتادی خطاکار کو گنگار نہیں کہا جاسکن گر ایبا محض مقبول مندل نہیں ہو سکتا۔ "صفحہ ۲۱

اے علاء امت اِلے طلباء عزیز اِلے ارباب ہوش اِبتانا کیاساڑھے تیرہ سو
سالوں میں ایسی لغواور بے سر وپابات آپ نے کسی بھی الدماغ سے سی ہے ؟ عالی
ہی جانتے ہیں کہ اجتمادی لغز شوں سے توانبیاء علیم السلام بھی ہے ہوئے نہیں '
خود قر آن میں ان کی بہتر ی اجتمادی خطاول کا ذکر موجود ہے (جس کی کی سے
تفصیل ہم سحایت کی بحث میں پیش کریں گے) توکیا میال صاحب کے یمال اب
انبیاءو رسل بھی مقبول عنداللہ نہیں رہے۔

میال صاحب جیے لوگوں نے مودودی کی ضدیں احرام صحابیت کا جو من گرت تصور اچھالا ہے وہ اپنی نوعیت میں المسیح ابن الله والی ذہنیت سے مختلف میں اس کی پوری نقاب کشائی تو ہم صحابیت کی عث میں کریں گے ، یمال چند نمونے و کھلادیں کہ حضرت عثمان کے بارے میں ادبابِ علم و فضل کیا کیا کیا گئے ہیں۔
آئے ہیں۔

# ان تميد كياكت بي ؟:

"التعلى" المحاسية ، مهمان يك بين كريد "منهان المنة "كالخصارب جولان تعية ك شرة آفاق شاكر د حافظ ذ بي نے كيا تھا۔

یمال انتالور نوث کیجے که خود میال صاحب صفحه ۱۸۸ پر انہیں "جرح و تعدیل کالام "کمه رہے جیں 'اس کا مطلب سے کہ "المنتی" ایک ایس کتاب ہے جو موصوف کے نزدیک بھی "بحواس" نہیں ہوسکتی۔

اور یہ بھی معلوم ہے کہ روشیعیت اور حمایت صحابہ میں این تیمیہ تی ہے نیام ضعے۔ منهاج السنہ "جیسی ضخیم کتاب (جس کا خلاصہ "المنتعی" ہے) ای موقف پر تصنیف ہوئی "المتعیٰ" میں ان مطاعن کاذکر ملاحظہ سیجئے' جن کا جو اب لین تیمیہ نے دیا ہے' اس میں انہوں نے اولا یہ فرمایا ہے کہ:

حضرت عثال نے اپنے جن رشتہ داروں کو عمدے دیتے ان کے بارے میں انہیں حسن ظن تھا اب وہ عالم الغیب تو تھے نہیں کہ بعد میں جوہر ائیال بعض عمال کی ظاہر ہو کیں ان کا انہیں پہلے سے علم ہو تا 'جب بر ائیاں ظاہر ہو کیں تو انہوں نے سزائیں دیں۔

پھرائن تھے یہ حتی الوسع حضرت عثانؓ کے افعال کی عمدہ تاویلیں کرتے چلے جاتے ہیں 'مگر بعض امور ایسے بھی ہیں جن کی تادیل دیانتانس کے سواہو ہی نہیں سکتی کہ قصور تشلیم کرلیا جائے' چنانچہ اس طعن کے جواب میں کہ حضرت عثالؓ

لا احض نا موزول اور نا مطبوع لو كول كوحا كم بهاياده فرمات بين:

قلناكان مجتهداً فاخطأ ظنه والله يغفر له-

ہم کہتے ہیں کہ حفرت عثال جمتد تھے۔ پس ان کے گان نے غلطی کی اور اللہ ان کی خشش فرمائے۔

اور پھر یہ بھی اتن ہمیہ نے کما ہے کہ حضرت علی سے بھی اس نوع کی ا: مادی خطا کیں موکی ہیں۔

فرمايي مودودى كاندكوره قول اس يجمع مختلف ؟

لین ذرااس سے آھے کی بات ہمی تو سنتے جائے' یہ تو محض اجتمادی الماؤں کا معاملہ تھا۔ این ہمیہ صحابہ کے ایک سرگرم اور دسیج العلم و کیل ہونے کے بادجود دیاتا یہ محسوس کرتے ہیں کہ حضرت عثمان کی ساری خطاؤں کو ایسے انتاد کا نام دینا جو گناہ سے بالاتر ہو' واقعاتی جواز نمیں رکھتا ہے للذابلا تکلف وہ فرماتے ہیں:۔

نحن لاندّعی ان عثمان معصوم بل له ذنوب و خطایا یغفرالله له وقد بشره رسول اللهصلی الله علیه وسلم بالجنة علی بلوی تصیبه

ہم یہ وعویٰ ہر گر نہیں کرتے کہ عثمان گناہوں سے بالاتر تھے 'بلحہ ان سے گناہوں اور غلطیوں کا ارتکاب ہوا جنہیں اللہ معاف کرے گااور حضور علی نے نے انہیں اس مصیبت پر جوانہیں چنچے والی تھی جنت کی خوشخبری دی ہے۔ (التعی نصل الثالث مے جسے ہم سے سے سے سے سے مطبح نہ کورہ)

اس کے بعد انہوں نے خاصی مفصل تقریریدی ہے کہ بیکیال برائیوں کو مو دیت ہیں' اللہ ہر گناہ کو (سوائے کفر و شرک کے) معاف کرسکتا ۔۔'حضرت عثال کی نیکیال بہت تھیں اور انہیں اللہ کے رسول نے جنت کی

بشارت دی تھی۔

کمال ہیں میاں صاحب اور ان کے ہم مشرب! مودودی نے تو فقط "اجتمادی غلطی" کانام لیا تھا اور میال صاحب نے خود تسلیم فرمالیا کہ اجتمادی خطا آدمی کو گناہ گار نہیں بتاتی مگر المن تھے یہ تو کھلے لفظوں میں و ثوق کے ساتھ کہدر ہم ہیں کہ حضرت عثمان سے متعدد گناہوں کاصدور ہوا'اس کے باوجود المن تشریہ کے لئے نہ کوئی گالی ہے نہ راسالقب 'نہ ان شیوخ واکامر کے لئے کوئی فتوی ہے جو المن تھیہ کوئر ایر شیخ الاسلام کتے جلے جارہے ہیں۔

میال صاحب کی منطق نادرہ سے توانن تھیے نے حضرت عثمان کوبالکل ہی گھٹیا درجے میں ڈال دیا 'کیونکہ جب محض اجتمادی غلطی جو گناہ سے پاک ہو مقبولیت عنداللہ ختم کر سکتی ہے تو گناہ اور وہ بھی بھی بھی بختہ جع (ونوب) تو نعوذ باللہ شاید جنم ہی میں پہنچادیں۔

يااللُّه قلب و دُہِن كي تپ دق سے بچانا!

#### بيت المال كامسكه:

مالی بحث میں سب سے پہلی بات یہ نوٹ کرنے کی ہے کہ مودودی نے اپنی اصل کتاب میں ایک ذیلی حاشیہ کے سواکوئی بھی لفظ حضرت عثمان کی مالی روش پر شمیں لکھا تھا' ملاحظہ کر لیجئے ''خلافت و ملوکیت'' 'لیکن ان کی کتاب کے پچھ ابواب ماہنامہ ''تر جمان القرآن'' میں چھے تو معترضین نے ایک طوفان پر پاکر دیا' اس پر مودودی صاحب نے تمام قابل التفات اعتراضات کا جواب لکھا اور اسے بطور ضمیمہ شامل کتاب کیا۔

بس اس ضمیے میں صرف ڈھائی صفحوں میں بطور جواب مالی معاملات کاذکر آیا ہے اور وہ بھی اس احتیاط اور اوب کے ساتھ کہ اس سے زیادہ کا تصور ممکن نہیں'آغاز کلام اس طرح کرتے ہیں: ''بیت المال سے اقرباء کی مدد کے معاملہ میں حضرت عثماناً نے جو کچھ کیااس پر بھی شر عی حیثیت سے کسی اعتراض کی مختائش نہیں ہے 'معاذ اللہ انہوں نے خداادر مسلمانوں کے مال میں کوئی خیانت نہیں کی تھی۔''

اس کے بعد "طبقات انن سعد" سے اور اس کی تائید میں "طبری "سے ایک روایت میان کرتے ہیں اور پھر حضرت عثان کی ایک ایک تقریر طبری "ان اثیر" اور این خلدون آکے حوالوں سے نقل کرتے ہیں جس میں خود حضرت عثان آئے اعتراف فرمایا ہے کہ "میت المال" سے میں نے اس لئے روپید لیا ہے کہ مجھے اس کا حق ہے میں آخر ضد مت بھی توکر تا ہوں اس کے بعد ان نقول پر یوں اظہار خیال فرماتے ہیں :

"ان روایات سے جوبات معلوم ہوتی ہے دہ یہ ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اپنے اقرباء کوروپید دیے ہیں جو طرز ممل اختیار کیا تفاوہ ہر گزشر عی جواز کی حدسے متجاوز نہ تعالم انہوں نے جو کچھ لیاوہ یا تو صدر مملکت کی حیثیت سے اپنے حق الحذ مت کے طور پر لے کر خود استعمال کرنے کے بجائے اپنے عزیزوں کودیا یا"بیت المال" سے قرض لے کر دیا جے وہ اداکر نے کے ذمہ دار تھے یاا پی صوابد ید کے مطابق انہوں نے "خمس" کے مال کو تقسیم کیا جس کے لئے کوئی مفصل فرعی ضابطہ موجودنہ تھا۔ "صفحہ ۲۳۲۸

دیکھا آپ نے نقل روایت ہے بھی مودودی کا مقصد حضرت عثال کی قدر نہیں بلحہ بدح ہے اور روایات کے آغاز و افقام پر صریح الفاظ یں مودودی کا موقف اور عقیدہ ملاحظ کر لینے کے بعد زیادہ سے زیادہ کسی انسان پنداور غیر معصب کے لئے جس بات کی گنجائش رہ جاتی ہے وہ یہ ہے کہ آگراس

کے نزیک ندکورہ روایات میں سے کوئی روایت ساقط الاعتبار ہو تو ہ مقید روایت کے علمی اصولوں کے مطابق یہ حث کرے کہ فلال روایت لا کق ججت نہیں ہے ' لیکن اس سے بردھ کروہ آگر مودودی پر بغض صحابہ یا فریب دہی یا حضر سے عثمان گی طرف خیانت کی نسبت کرنے کا اتمام عائد کرتا ہے تو صاف ظاہر ہے کہ وہ دھاند لی اور ظلم صرح کا مر تکب ہے اس کے منھ پر آئھیں ہیں مگرد یکھتا نہیں کہ خیانت دید نیٹ کی کھلی تردید تو خود مودودی کررہا ہے۔

میاں صاحب کی سمجھ میں اگریہ بات نہیں آتی کہ حضرت عثالیؓ کابیت المال سے کچھ لینے کے باوجود خائن نہ ہونا کیے ممکن ہے تو یہ قصور مودودی کا نہیں بلتحہ ان کی اپنی کم علمی اور کم فنمی کا ہے 'مودودی نے خود حضرت عثالیؓ کی تقریر میں اس امکان کو واقعہ ثابت کر دیا اور لیجئے ہم ائن تیمیؓ کی زبانی بھی اس کی مزید وضاحت کرتے ہیں۔

ان پیمیہ اس اعتراض کے جواب میں کہ حضرت عثان نے اپنے رشتہ داروں میں مال بانٹا کہتے ہیں کہ اسے اجتمادی غلطی نہ کو توزیادہ سے زیادہ گا کہ لو کا ایک میں مال بانٹا ہیں کہ اسے اجتمادی غلطی نہ کو قذہ نہ ہوگا کو تکہ "بیت لو مگر یہ ایسا گناہ ہے جس پر آخرت میں انشاء اللہ مؤاخذہ نہ ہوگا کیو تکہ "بیت المال" سے حضرت عثال جو مال بانٹتے تھے اس کی ایک تاویل ان کے پاس تھی 'خودان کا بنا قول ائن یمیہ نقل کرتے ہیں کہ :

"میں بیت المال ہے اپنی کار کردگی کا معادضہ لیتا ہوں"۔ (صغیہ ۹۳۹)

پھرائنِ تیمیّہ فرماتے ہیں کہ بیداگر چہ جائز ہے گرالد بحرٌّ وعمرٌ ایسا نہیں کرتے تھے اور انہیں کاعمل افضل تھا۔

مزید ایک حث انہوں نے یہاں یہ پیش فرمائی ہے کہ اللہ کے رسول اپنے رشتہ داروں کو جوعطیے بہتم و لایت دیا کرتے تھے ان کا حضور کے بعد کیا تھم ہے ؟ بعض فقہاء کی رائے یہ ہے کہ اب یہ حصہ خلیفہ وامام کے قرامت داروں کو آگرے گالیکن اکثر فقهاء جس میں امام او حنیفتہ بھی شامل ہیں بیر رائے رکھتے ہیں کہ حضور عظیمی کی رحلت کے بعد بیر رشتہ داروں کا حق ساقط ہو گیا' چنانچہ الو بڑو مراس پر عامل متھ اور اس حصے کوسامانِ جنگ دغیر ہ پر خرچ کیا کرتے تھے۔

سناآپ نے المن تھے جیسا بر العلم بھی تشکیم کرتا ہے کہ حضرت عثان "
یہ المال " ہے اپنا قرباء کو عطایاد ہے تھے لیکن یہ خیانت ہر گزند تھی 'بلحہ وہ فرماتے ہیں کہ ان کا اجتماد کی تھا کہ حضور " کے بعد بیت المال میں اقرباء کا حق ساقط نہیں ہوا بلحہ وہ خلیفہ کی طرف نتقل ہو گیا کہ وہ اپند شتہ داروں کودے '
یہ اجتماد خواہ او پر وعمر " کی سنت کے خلاف ہو 'اور بعد کے اکثر فقہاء اس ہے متفق نہ ہوں 'گر بھر حال حضرت عثمان کو اجتماد کا حق تھا 'اور ان پر خیانت کا الزام عاکم نہیں کیا جاسکا' ("فکان یعطیہ ملکونہم فری قربی الاسام علی قول من یقول ذلک " سے مای سے موقورابة قول من یقول ذلک " سے مای سے موقورابة الاسام حلی)

آ م مروان كى بحث من فرمات بين كه:

وهب ان هذا من ذنوب عثمان فما اذعینا عصمته وله سوابق وهو من البدریین المغفور لهماور فرض کرو که حفرت عثال نے مروان کو قل نہ کرکے
ایک گناه کیا تو چلوان کے بعض گناہوں میں ایک گناه کااضافه
ہوگیا، ہم کب دعویٰ کرتے ہیں کہ حضرت عثال گناہوں
سے پاک تھے، مگر ہال ہم یہ کہتے ہیں کہ آپ نے بہت اچھ
کام کھے ہیں آپ "غزوة بدر" کے شرکاء میں سے ہیں جن کی
مغفرت کاوعدہ کیا گیا ہے۔

کوئی میال صاحب ہے دریافت کرے یہ سب کیاہے ؟ آپ نے تو محض اجتمادی غلطی کو خلاف مقبولیت کمہ دیا تھا یہ این تیمیہ میا ستم ڈھارہے ہیں 'انہوں نے توباربار کھل کرمان لیا کہ حضرت عثان آگنا ہوں سے پاک نہ تھے ان سے اجتماد کی غلطیاں ہی نہیں ذنوب بھی صادر ہوئے۔

پھر کیا فقویٰ ہے این ہیں ہے بارے میں اور کیارائے ہے ان ہزاروں علاء و فضلاء کے بارے میں اور کیارائے ہے ان ہزاروں علاء و فضلاء کے بارے میں جو کم دبیش سات سوسالوں سے این ہیں ہی عظمت و جلالت کے گن گاتے چلے آرہے ہیں ؟ حتی کہ ہمارے او نچے درجے کے علاء دیوبد ان کے محض " تفر دات " ہے متفق نہ ہونے کے باوجود ان کے شخ الاسلام ہونے میں ذرا متأمل نہیں ہیں۔

### امام ماور دی کیا فرماتے ہیں؟:

ادالحن على من محمد المادر دئ بانجویں صدی جمری کے مشہور اہلِ علم میں ہے۔ جین 'آپ کی کتاب' الاحکام السلطانية "رفیع الشان کتالاں میں سمجی جاتی ہے۔ (اس کا مصری نبخہ ہمارے سامنے ہے 'شائع کردہ مصطفیٰ البابل)۔ اس میں جس باب میں "مالِ غنیمت "اور" مال نے "(۱) کے فرق پر گفتگو کی گئ ہے 'اس جگہ ایک واقعہ بھی بیان ہواہے کہ ایک بار حضرت عمر "کے زماجہ خلافت میں آپ کے باس ایک اعرابی آیا اور منظوم طور پر در خواست کی کہ مجھے کپڑے د بیجے اور میری مدوسے کے (گفتگو نقل کرنے کے بعد مصنف بیان کرتے ہیں)۔

فبکی عمر حتی خصبت لحیته حضرت عمر اتاروئے کہ آپ کی ڈاڑھی اشکوں سے تر ہوگئی۔
پھر آپ نے غلام کو تھم دیا کہ لویہ میری قمیص اسے دے دو 'ادراس شخص سے کما کہ خداکی قشم آج میرے پاس اس کے سواکوئی کپڑلو غیرہ دینے کو نہیں ہے۔
مید دافتہ نقل کرنے سے مقصود مصنف کا یہ ہے کہ اگر چہ "بیت المال "میں میں سے اس شخص کو دینا" رفاوعام "کے ذیل میں میں سے اس شخص کو دینا" رفاوعام "کے ذیل میں (ا) جو مال بغیر لڑے ہموے کو کا دیسے حاصل ہوجائے۔

نہیں آتا تھالنذا حضرت عمر فی نہیں دیا 'حالانکہ آپ کا تا ترکریہ شدیداور عطانے تیص سے ظاہر ہے محویابہ محض واقعتاً صدقہ کا مستحق تھالیکن "مالِ فے" کا تھم صد قات واجبہ جیسانہیں کہ کسی بھی غریب کودے دو۔

اس كيعد مصنف لكهة بين :

وكان ممانقمه الناس على عثمان رضى الله عنه انه جعل كل الصلات من مال الفئى ولم يرالفرق بين الاسرين (اى الفئى والغنيمة) اورلوگول كو حفرت عثان في يي اعتراض تو تفاكه وه بر قتم كي انعامات وعطايا "مال في "سه دے والے تقے اور "مال فنيمت "اور "مال في عني جو قرق موجود ہے اس كو ملحوظ نميس ركھتے۔

امام مادروی شافعی بین لیکن اس موقع پرید کمنا که شافعی کا قول ہم پر جمت نمیں 'جمالت کی بات ہوگی' دونوں طرح کے اموال کے فرق اور مصارف کے امیان کی حقیمی فقمائے احتاف کی بھی تمام بوی کتابوں میں موجود ہیں' مثلًا للا سرخسی کی "المبسوط" امام زیلی کی "فصب الراید" اور الوبحر رازی حقی کی "احکام القرآن "وغیر د۔

کوئی زیادہ سے زیادہ بیہ کہ سکتا ہے کہ اس باب میں ہم مسلک ِشافعیؓ کو نہیںر مانے ، مگر کیا یہ بھی کہ سکتا ہے کہ امام مادر دیؓ ادر امام این بیمیہؓ وغیرہ صحابہؓ کی قدر و منز لت سے عاری تھے جوانہوں نے الیمی روایات قبول کرلیں ؟۔

## الم شافعي جيسے اکار کيا فرماتے ہيں؟:

امام او صنیفہ اور کثیر اہل علم کا یہ مسلک ہے کہ جس آیت قرآنی کے تحت رسول اللہ علیلی " مالِ فے " ہے اپنے عزیز وا قرباء کو عطایا دیتے ہے وہ آپ ہی

کے ساتھ مخصوص تھی اور آپ کے بعدیہ حق "خلفاء" کی طرف منتقل نہیں ہوا'اس مسلک کے لئے وہ او بحر وعمر کے عمل کو دلیل ساتے ہیں لیکن امام شافعیٰ'' امام او تور اور امام حسن (۱) اور بعض دیگر فقهاء کامسلک به به که به حق "خلفاء" کی طرف منتقل ہو میا ہے الگ بات ہے کہ کوئی خلیفہ ازراہ تورع اسے استعال نہ كرے ان حضرات كے مسلك كاستك بدياد حضرت عثمان بى كا فعل وعمل ب محويا یہ بات ان جفزات کے نزدیک بھی مسلمات میں ہے ہے کہ حفزت عثالیؓ ہر حال میں اپنی تجی دولت اور جیب ہی سے اقرباء کی ایداد نہیں کرتے تھے "بیت المال" ہے بھی انعام واکرام کاسلسلہ موجود تھا'اسے خیانت اس لئے نہیں کہ سكتے كه اسوءً رسول سما ہنے موجو دخھا اور آیت قر آنی میں ایسا كوئی داضح الد لالة لفظ موجود سیں ہے جس سے قطعی طور پر معلوم ہو تاکہ "اقرباء" کاحق حضور کے بعد کسی کو نہیں منیجے گا'للذا حضرت عثالؓ نے بطور مجہتد اجتہاد فرمایا اورایو بحرؓ وعمرؓ ك اسوے كواس باب يس حم شرعى نيس مان الى صورت يس جولوگ مثلاً او صنیفہ وغیرہ اس کے خلاف رائے رکھتے ہیں وہ زیادہ سے زیادہ بھی کہ سکتے ہیں کہ بیاجتنادا قرب الی الصواب نہیں تھا' یہ نہیں کہ سکتے کہ گناہ تھا۔

غرض ''بیت المال'' سے حضرت عثانؓ کا بھی نہ مجھی عطیے وینا ایک ایسا ثابت شدہ امر ہے کہ جولوگ اس ہے انکار کریں ان کا انکار ایسا ہی ہے جیسے وہ یوں کہیں کہ حضرت عمرؓ نے خالدؓ بن ولید کو معزول نہیں کیا تھا' حضرت عثالؓ نے ولید کوبادہ خواری کی سزانہیں دی تھی۔

## حضرت سعیدین میتب کیا فرماتے ہیں ؟ :

عشرہ مبشرہ کے مناقب میں پینے محب الدین طبریؒ کی کتاب "الریاض الفئرہ" اہل علم کے لئے ایک مرغوب تحفہ ہے "اس میں صحابہؓ کے ایک شیدائی کی (۱) امام او ثرہؓ اور امام حن بھریؒ کے عاموں کی صراحت امام این تھی ؓ نے "النتحی" میں کی ہے اور امام شافیؒ کے نام کی صراحت" الا حکام السلطانیہ "کے علاوہ" کشف الاستار" وغیرہ میں موجوہ ہے۔ حیثیت میں انہوں نے دسوں مبشر بالجنة سحابوں کے مناقب جمع فرماویے ہیں بھر فاہر ہے کہ حقائق کا انکار کرنا اور امور ثابة کو جمٹلانا کسی فدا پرست کا کام نہیں ہوسکا 'اسی لئے انہوں نے مروان کو 'خس' عطاکیئے جانے والی اس دوایت کو بھی صحیح مانا ہے جس کی عث آگے آر بی ہے (اس کے ذیل میں میاں صاحب نے بدترین فتم کی جمالتیں اور شرار تیں بھیلائی ہیں) اور مشہور تا بعی حضرت سعیدین میتب کا بھی ایک ارشاد نقل کیا ہے جو لفظ بہ لفظ درج ذیل ہے :

لما ولى عثمان كره ولايته نفر من اصحاب رسول الله صلح الله عليه وسلم لان عثمان كان يحب قومه فولى اثنة عشرة حجة وكان كثيراً ما يولى بنى امية ممن لم يكن له صحبة مع رسول الله وكان يجثى من امرائه مايكره اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان يستغاث عليهم فلا يغيشهم فلماكان فى الستة الحج الاواخر استاثر بنى عمه فولاهم امرهم (ج ٢ ص١٢٤)

حفرت عثال جب برسر خلافت آئے تو بعض صحابہ نے اس کو اس لئے ناپند کیا کہ حفرت عثال اپنے کئے سے بہت محبت کرتے ہے 'آپ بارہ برس برسر خلافت رہ ادربار ہابنی امیہ کے ایسے افراد کو عمدے دیتے رہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے محبت یافتہ نہ تھ' آپ کے والیوں سے ایسے امور کا صدور جو تا تھا جو اصحاب رسول کے نزدیک پندیدہ نہ تھ' آپ سے ان کے سلیلے میں فریاد کی جاتی لیکن آپ فریاد رسی نہ کرتے 'آئی خلافت کے آخری جھے سالوں میں آپ نے رسی نہ کرتے 'اپنی خلافت کے آخری جھے سالوں میں آپ نے اپنی خلافت کے آخری جھے سالوں میں آپ نے اپنی خلافت سے دوسروں پر فوقیت دی اور والی اپنی نے دوسروں پر فوقیت دی اور والی

وحاكم مايا\_

يس الم الن جمية كاليك اور فقره س ليج :

حصل من اقاربه في الولاية والمال ما اوجب الفتنة.

حضرت عثان کے رشتہ داروں سے معبی اور مالی رخول پروہ کچھ سامنے آیا جو لاز مافتنہ پیدا کرنے والا تھا۔

#### شاه ولى الله كيا فرمات بين؟:

سیرة ذی النورین به نسبت سیرت شیخین مفایرتے داشت زیراکه گائے از عزیمت بدر خصت عزبل نمود درازالة الخاء) حضرت عثمان کی سیرت او بخروع کی سیرت مطابقت نمیں رکھتی تھی کیونکہ آپ نے بھی بھی عزیمت (کابلد موقف) چھوڈ کرر خصت کا (اس ہے کمتر) موقف اختیار فرللد بی دہ چیزے جے مودودی نے ان الفاظ ش ذکر کیا ہے کہ:
"بد قسمتی سے خلیفہ ٹالف حضرت عثمان اس معیار مطلوب کو قائم ندر کھ سکے"۔

محرمیاں صاحب نے قتم کھار کی ہے کہ ہر جر سچائی کو جمثلا کی ہے۔
کون نہیں جانا کہ "عزیمت" کاراستہ اللہ کے یہاں بہت معبول ہے اور
اس کی جزابے شار ہے" رخصت" کناہ نہیں مگر کمتر ضرورہای لئے شاہ صاحب "
"شزل" کالفظ لکھ رہے ہیں 'پھر شاہ صاحب ہی کادہ قول ہے ہم نقل کر آئے ہیں
یہاں یاد کرلیا جائے کہ عمر جو تھم دیں یا جو سنت نکالیں اس میں ان کا اقتداء
ضروری ہے تو یہ بات بالکل مع ہوجاتی ہے کہ سیر ت طابق کا بھن اعتبار سے سیرت شخین ہے مطابقت نہ رکھنا اور عزیمت کی جگہ رخصت اعتبار کرنا معیار

مطلوب سے بھر حال ممتر تھا۔

محب الدين الخطيب "المتى" كے حاشيد پر لكھتے ہيں: ان ائمة الاسلام تا من الولاة والعمال صفح الم

خوف طوالت متن حذف کردیا گیائر جمه درج ذیل ہے:

"ائمہ اسلام اور رجال حدیث جیسے امام احر اور ان کے مسلک

پر چلنے والے مثلاً فیخ الاسلام این ہمیہ اور ان کے شاگر د حافظ

ذہبی کا احتقاد یہ ہے کہ حضرت او بحر و عمر کے بعد تمام

مسلمانوں پر مصوصاان پر جو مسلمانوں کے معاملات میں دالی

مالے جائمی فرض ہے کہ تمام امور میں او بحر و عمر ہی کے

مالی کو فی ایس اور میں دونوں محتصیتیں ان او گوں کو جانچنے

کی کموٹی میں جوان کے بعد والی دحاکم بنی "۔

اب آگرشاہ وئی اللہ کے الفاظ میں سیرت عثانؓ او بحرؓ و عمرؓ کی سیرت سے مفاہرت میں مغاہرت کے خرد یک مفاہرت مفاہرت مختی تعقی تواس تقریر کے مطابق تمام منز کر وعلاء و نضلاء کے خرد یک اقرباء کے سلسلہ میں حضرت عثانؓ کا عام طرز عمل لا کق شخسین تو بھر حال نہ تھا۔ معیار مطلوب کے مطابق نہ ہوناس کی ہلکی سے ہلکی تعبیر ہے۔

## مولانااکبرشاه کیا فرماتے ہیں؟:

اسلام کی اورو تاریخوں میں مولانا اکبر شاہ نجیب آبادی کی "تاریخ اسلام"
کافی مقبول ومعترب کتنے ہی و نول سے چھپ رہی ہے 'وہ ان موّر خین میں ہیں
جو دامنِ صحابہ سے داغ الزام و هونے میں خاصی سرگری و کھاتے ہیں حتی کہ بھن
الیی رولیات کو بھی انہول نے حب صحابہ میں نا قابل اعتبار سمجھ لیاہے جن کا صحح
ہوناغلا ہونے سے زیادہ اغلب ہے 'کھر بھی وہ یہ لکھنے پر مجبور ہوگئے کہ:
داس موقعہ پر مجبورا کہنا پڑتا ہے کہ اگرچہ خاندان والوں اور

رشة دارول كرساته احسان كرناليك خوفى كى بات به كين اس الحيى بات برايك فليفه كو عمل در آمد كران كر ك لئه بوى من احتياط كى ضرورت به اور حضرت عثان رضى الله عند سه شايد كما حقد احتياط كى برسخ مين كى بوكى اور مروان من الحكم البخ بهازاد بهائى كو آخر وقت تك ابناكات يعنى مير منشى اوروزير ومشير ركهنا توب شك احتياط كے خلاف منا نداس لئے كه ده آپ كارشته دار تھا بلحه اس لئے كه ده انقاء اور روحانيت ميں ناقص اور اس مرتبه جليله كا الى قاليت و فضائل كے اعتبار سے الل اور حقدار نه تھا"۔ قاليت و فضائل كے اعتبار سے الل اور حقدار نه تھا"۔

ایک ایک فقرے کو دیکھ لیجئے کیا کہا گیا ہے ۔۔۔۔ ؟ پھر کیا آج تک میال صاحب یا کمی اور پڑھے لکھے کی زبان سے آپ نے سناکہ مولانا اکبر شاہ نجیب آبادی بفض صحابہؓ میں جتلا ہیں 'تو ہین سحابہؓ کے مر تکب ہیں' آنکھوں میں وھول جھونک رہے ہیں۔

# اینِ الطقطقی کیا فرماتے ہیں ؟

"الفحرى" ايك مشهور تارئ ہے۔ اس كے مؤلف محدىن على طباطبائف ان الطقطقى بين اس كالر دوتر جمد ابھى "ندوة المصفين" وبلى سے شائع ہواہے اس پر مختصر پیش لفظ مولانا مفتى عتیق الرحمٰن صاحب نے تحریر فرمایا ہے جو "دار العلوم دیوبتد" كى مجلس شور ك كے ممبر معروف عالم ومفتى لور دیوبتدى مكتب فكر كے روشن ضمير اور بيدار مغز ترجمان سمجھے جاتے بيں 'انہول نے پیش لفظ ميں تحریر فرمانا:

"الفنعرى" كاشار تاريخ اسلام كى متند جامع اور زنده

تاریخوں میں ہوتا ہے' اس مختفر تاریخ میں بھن الیں خصوصیات ہیں جو عام طور پر تاریخی کتابوں میں نہیں ملتیں''۔ سغیہ ۱۵

اس تعارف کے بعد صاحب الفحری کی عبارت ملاحظہ فرمایے: "جب لوگ حضرت عثمانؓ ہے صادر ہونے دالے اعمال بر اعتراض کرتے جن پرانہیں مروان بن الحکم آمادہ کرتا 'اوران اعمال کو وہ اجھامتا تا تھا تو مجھی وہ ان لوگوں (اعتراض کرنے والول) کے مشورے بریابد ہونے کا اظہار کرتے اور مجھی اسے کے کی تائیہ میں ولیلیں پیش کرنے لگتے تھے 'یمال تک کہ اس معاملہ نے شرت اختیار کرلی اور مختلف شہروں کے لوگ ان سے لڑنے کے لئے جمع ہو گئے "\_(صفحہ ۱۵۸) اوراس ہے ایک صفحہ مجل جو کچھ لکھا ہے اس پر بھی نظر ڈال لیجئے: "مسلمانول میں ہے کچھ لوگوں نے عثالیٰ کی اس زیادتی کوبر ا سمجھا جو انہوں نے اینے دونوں رفیقوں ابو بح اور عمر کے طریقے بعنی کم صرف کرنے اور مسلمانوں کے مال سے باز رہنے کے خلاف اختیار کرلیا تھا'انہوں نے مال کا ایک حصہ اینے رشتہ داروں میں تقسیم کر دیا تھااور اینے اہل وعیال کے لے بھی آسانیاں بہم پہنچائی تھیں ،مخملدان کی ایسی باتوں کے ایک یہ بھی ہے کہ انہوں نے عبداللہ بن فالد بن اسید کو بچاس بزار در بم دیئے اور مروان بن الحکم کو بندرہ بزار۔ تمسلمان اس دفت تک ایسی فضول خرچیال دیکھنے کے عادی نہ تھے اور او بحر و عمر کے کفایت شعار اند انضباط کو دیکھتے ہوئے ان کو تھوڑا ہی عرصہ گزرا تھا'وہ الی باتوں ہے چتے رہے اور

ان کے اور عثال کے در میان (ان مسائل پر) عمّاب آمیز مختلاً اور عثال ہر) عمّاب آمیز مختلاً اور قبل و قال رہی "۔ ص 2 18

ہتا ہے کس کس کو بغض سحابہ کا طعنہ دیں گئے 'کیے کے عظمت سحابہ ہے نا آشنا کمیں گے 'تاریخ کی جننی بھی کتاوں میں حضرت عثال ؓ کے مفصل حالات موں گے دہاں اکثروبیشتر اسی طرح کے ریمارک مل جائیں گے۔

أيك مثال اور ملاحظه يجيح:

### الم الل سنت كيا فرمات بين ؟:

صدے کہ مولانا عبدالشکور فاروتی جن کی کتاب" خلفائے راشدین"سے کچھ حوالے ہم ماسبق میں دے آئے اور جو مدح صحابہ میں امتیازی شہر ور کھتے ہیں ہیں لکھنے ہے اپنے قلم کور دک نہ سکے کہ:

"آخری چھ سال میں آپ نے (حضرت عثال ہے۔ جلی)
اپنا اعزہ دا قارب کو عمدوں پر مقرر کیا اور انہوں نے کام
خراب کردیا صلار حم کی صفت ہوی عمدہ صفت ہے گر کوئی
چیز کیسی ہی عمدہ سے عمدہ ہو جب دہ حد اعتدال سے تجاوز
کر جائے تو خرائی پیدا ہوتی ہے 'تاہم سے خرابیال یا کمزوریال
مقابلہ ان خوبوں کے جو آپ کی ذات والا صفات میں تھیں
اور ممقابلہ ان عظیم الثان خدمات اسلامیہ کے جو کہ آپ نے
انجام دیں ہر گر قابل اعتراض نہیں ہو سکتیں۔"
(خلفائے راشدین م ۱۹۳)

الفاظ مختلف عقیقت وہی جے مودودی بیان کرنے کا مجرم ہے اس نے

ا قریانوازی کو حضرت عثال کی عام روش کے لحاظ سے ''پالیس 'کاعنوان دیاادراس کیلئے ''غلط''کا لفظ بولا' بیال حضرت عثال کی اقرباء نوازی کو تجاوز عن الحد اور

خرالی و کمز دری ہے موسوم کیا گیا ہے' یہ '' فلطی'' سے ملکے الفاظ تو نہیں ہیں۔ مولانا شبلی کیا کہتے ہیں ؟:

تقیدروایت پس مولانا شیلی مرحوم کی شدت و تعنت متاخرین پس اپی کم مثالیس رکھتا ہے 'کیکن "سیرت البی ""سیرت العمالن ""الفاروق "فور دیگر وقیع کادل کے فاضل مصنف کو"الفاروق "بیس یہ اعتر اف بھر حال کر ناپڑا کہ: "حضرت عثان کی خلافت میں لوگوں نے اخیر میں جو شورشیں کیں' اس کی ایک بوی وجہ سے ہوئی کہ جناب موصوف نے نے "بیت المال" کے متعلق فیاضانہ پر تاؤکیا یعنی اپنے عزیز وا قارب کو ذوالقر لی کی رہے پریوی پریوی قیس عطا کیں "۔ (الفاروق ص ۵۲۵۔ کتب خانہ صدیقیہ ماکن)

اب آگر میال صاحب یہ کمہ دیں کہ حضرت عثان کے حالات پر گفتگو
کرنے دالے سارے ہی مشاہیر ادر علاء و مور خین بغض صحابہ کے مرض میں
گر فآر ہو کر حضرت عثال کی تو ہین کرنے کی سازش کے ہوئے ہیں جیسا کہ
مگرین حدیث کاخیال ہے کہ تمام محد ثین نے اصل دین اور قرآن کو مشخ کرنے
کی سازش کرکے "احادیث" کے مجموعے تیار کیئے ہیں "تب تو بات پچھ مزیدار
ہوسکتی ہے، گرید کیا کہ اکیلے مودودی پر لے دے اور پورش ویلغار 'باقی سب کو
مرحاج اک اللہ۔

#### متحد ثانه تنقيد:

جس طرح شاعرے متاعرے ای طرح محد ثانہ سے "متحد ثانہ" سمجھے۔ چشم بددور میال صاحب نے مودودی کی پیش کردہ دوروا نیوں پر اپنی دانست میں محد ثانہ تنقید بھی کی ہے 'یہ علمی اعتبارے کم دبیش الی ہی ہے جیسے کوئی عطائی چند دوائل کے نام دہر اکر مخلوق خداکو یہ بادر کرانا جاہے کہ میں طبیب ہول 'ہمیں تو ڈر ہے کہ آگر ان کی کتاب استاذ العصر فخر المحدثین مولانا حبیب الرحمٰن الاعظمی کے مطالعہ ہے گذر گئی توانہیں اس غم میں بلڈ پریشر نہ ہو جائے کہ یااللہ مولو ہوں کے ہی ہاتھوں علم و تفخہ کی مٹی کیسی پلید ہور ہی ہے ؟۔

واقعہ یہ ہے کہ یہ تقید جمالت اور پکانے پن کا ایسا نمونہ ہے جس نے مولانا محدمیال صاحب کے بارے میں نا قابل بیان تاثر دیا ہے۔

آسیے ان کی غیر ضروری موشکا فیوں اور صلوا توں سے ہث کر ذرا تنقید کا جائزہ لیں۔

مودودی نے "طبقات ائنِ سعد" ہے امام زہری گاورج ذیل قول نقل کیا ہے عربی متن کوچھوڑ کر ہم صرف ترجمہ نقل کرتے ہیں :

حضرت عثال في البيخ عمد حكومت كى آخرى چه سالول مين البيخ رشته دارول اور خاندان كى لوگول كو حكومت كى عمد حد ية اور مروان كى فئ مصر كاخس ( يعني افريقه كى "مول غنيمت" كا "فمس" جو مصر كى صوب كى طرف سى آيا تھا كھ ديا اور البيخ رشته دارول كو مالى عطيئه وية اور البيخ رشته دارول كو مالى عطيئه دية اور اس معامله مين بيد تاويل كى كه بيد ده صله رحى به جس كاالله نے حكم ديا ہے انہول نے "بيت المال" سے روپيہ بھى ليا اور كماكه أو بحر وعر في اس على اور كماكه أو بحر وعر في اس مال مين سے اپناحق چھوڑ ديا تھا اور مين نے اس لے كر البين مال مين سے اپناحق چھوڑ ديا تھا اور مين نے اسے لے كر البين اقرباء مين تقسيم كيا ہے اى چيز كولوگول نے ناپند كيا۔"

(۱۳۲۷ ئوس ۲۲۷)

المام زہری کے اس قول کی تائید میں مودودی نے حاشیہ پر شر ہ آفاق مورخ علامہ این خلدون کا حوالہ بھی کتاب اور صفحات کی تصریح کے ساتھ دیا ' جس میں یہ ہے کہ مروان نے یہ خمس یا پچ لاکھ میں خرید لیا تھااور حضرت عثمان ؓ

نے بیپانچ لاکھ اے معاف کردیتے۔

أب ميال صاحب كى تقيد ملاحظه فرمايير

آنکھول کے باوجود ناہینا:

مودودی نے ضمیمۂ کتاب میں ان مؤر خین سلف کا بھی مفصل تعارف کرایا ہے جن کی کتاب سے انہول نے زیادہ رولیات لی جیں 'ان میں طبقات کے مؤلف این سعد بھی جیں ان کا تعارف پورے صفح پر ہے۔ (ص ۱۱۳)

میاں صاحب کو ہم مکمل نابینا تواس لئے ضیس کرد سکتے کہ ای صفحے ہے۔ انہوں نے مودودی کے بید الفاظ نقل کیئے (گمان میں ہے کہ اپنی آتکھوں سے بڑھے ہوں گے)۔

"الن سعد كوتمام محد ثين نے ثقه اور قابل اعتماد مانا ہے اور ان كے متعلق بيد الله كيا جاتا ہے اور ان كى متعلق بيد الله كيا جاتا ہے كہ وہ روايات كو جائج پر كھ كر ليتے ہيں اور اى مناء پر ان كى كتاب "طبقات" تاریخ اسلام كے معتبر ترین مآخذ میں مانی جاتی ہے۔"

(خلافت وملوكيت ص ١٠٤)

"تفسیر دمغازی کے معاملہ میں ان کی ثقابت پر تمام محد ثین دمفسرین نے اعتاد کیاہے۔ص ۱۱۳" (شوائد تقدس مص ۱۸۷)

آپ نے دیکھا سے ۱۰ کے بعد والے فقرہ کے لئے خلافت دملو کیت کے صغہ ۱۱ سبی کا حوالہ دیا گیا ہے' اب اس کے بعد میاں صاحب کاریمارک دیکھئے :
" دروغ گو یم ہروئے تو 'مودودی صاحب کی اس جرائت کی داد
کس طرح دی جائے کہ جوبات محد شین نے نہیں کی وہ
محد شین کے سر تھوپ رہے ہیں کاش کسی محدث کا نام لے
دیتے تو ہمیں "دروغ گویم ہروئے تو" کہنے کی جرائت نہ
ہوتی"۔ ص ۱۸

کیا اس ریمارک کو پڑھنے والے وہ قار کین جن کی نظر سے "خلافت و ملوکیت" شیں گذری تصور بھی کر سکتے ہیں کہ جس صفحے سے شیخ الحدیث مولانا محمد میاں نے ڈیڑھ سطر نقل کر کے میہ ریمارک دیا ہے 'عین ای صفحے پر اس جگہ ایک نہیں پانچ پانچ محد ثین کے فقط نام ہی نہیں ان کے الفاظ بھی مع ترجمہ موجود ہوں گے 'عربی الفاظ چھوڑ کر ہم صرف ترجمہ نقل کرتے ہیں :

(۱) خطیب بغدادی کے الفاظ یہ ہیں: محمد بن سعد ہمارے نزدیک المی عدالت میں سے تھے اور ان کی حدیث ان کی صدافت پر دلالت کرتی ہے کیونکہ دوا پی اکثر روایات میں چھال بین سے کام لیتے ہیں۔

(٢) حافظ الن مجرِّ كت بين : وه يؤك ثقد أور محاط حفاظ حديث مين سے بين .

(٣)ائن خلكانُّ كتة بين : ده سيح اور بااعتماد تتھ\_

(٤) ما فظ سخادي كتي بين : ده ثقة بير.

(۵) این تغری بردی کستے ہیں : ان کی توثیق کی ای معین اس معین اس کی توثیق کی این معین

کے سواتمام حفاظ نے کی ہے۔

اب فرمایے!اگر میاں صاحب کو نابیتا نہیں کمیں گے تو پھر کیا کمیں ہے؟ آخری درج میں آپ یہ کمہ سکتے ہیں کہ انہیں دکھائی تو دیتاہے گر دہ جانتے ہیں کہ ان کے اندھے عقیدت مند کسی بھی حوالے کواصل سے ملانے کی زحمت نہیں اٹھائیں سے 'اوریقین کرلیں سے کہ سارے الزامات ٹھیک ہیں۔

#### عنوان بتايية!

مریدنہ سیھے کہ بات ای کذب مین تک رہ گی ابھی ایک ایساکار نامہ آپ کو دکھاتے ہیں جس کے لئے سخت سے سخت لفظ بھی ہلکا ہے اس لئے ہم نے

عنوان آپ پر چھوڑ دیا۔

اس كذب مين كيعدميال صاحب فرمات مين:

"حضرات محدثین کو میں شکایت ہے کہ حضرت ابنِ سعد ا روایت میں جانج پر کھ سے کام نہیں لیت آدمی سے ہیں 'بہت بوے فاضل بن مگرروایات پیش کرنے میں مخاط نہیں۔"

اباس دعوے کا تقاضہ تھا کہ وہ کم ہے کم وہ تمین محدثین کی شکانیوں کے حوالے دیتے' بتاتے کہ فلال محدث نے ان لفظوں میں شکایت کی ہے'لیکن انہوں نے ایک دولی کے انہوں نے ایک ہیں محدث کا کوئی لفظ نمونتا بھی نقل نہیں کیا' بلعہ صرف دو محدثین کانام لے کران کی طرف ایسی باتیں دل ہے گھڑ کر منسوب کی ہیں کہ اگر آسان او نجانہ ہوتا تو چھٹ جا تااور زمین ہے حسنہ ہوتی توشق ہو جاتی۔

تفصیل میر سمجھے کہ اس منقولہ عبارت کے بعد دہ لکھتے ہیں :

"ملاحظہ ہو" تقریب التہذیب" - حافظ این مجرر حمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ صدوق فاصل من العاشوہ ۔ نینی سیچ ہیں (جان مح محر خلط بات نہیں کتے) صاحب علم و فضل ہیں محر نقل روایت کے بارے میں یہ ان میں ہیں جن کو دسوال درجہ دیا جاتا ہے بعنی جن پروثوق اور اعتاد نہیں کیا جاتا 'جن کواس بارے میں کمزور مانا جاتا ہے اور اس بیان پر ان کے لئے دستروک "متروک الحدیث وابی الحدیث یاسا قط جیسے الفاظ محت الفاظ

استعال كيئے جاتے ہيں۔"(م٠٨٨ شوام نقد س)

اس ارشاد گرامی کو ذہن نشین کرنے کے بعد اب دہ '' تقریب التقریب '' افعائے جس کاحوالہ میاں صاحب دے رہے ہیں۔

عوام کی تفیم کے لئے ہم بہ بتادیں کہ فن روایت کے شر و آفاق امام حافظ اللہ جر ؓ نے پہلے ایک بہت صحیم کتاب "تمذیب التہذیب" کے نام سے لکھی،

جس میں تمام راویوں کے حالات اور ان کے معتبر ہوئے 'ند ہونے کی تفصیل رقم فرمائی اس کے بعد انہوں نے سوچا کہ اتنی ضخیم کتاب ند ہر مخص کو نصیب ہوسکتی ہے ، نہ اس میں ہے کسی بھی راوی کا حال سکنڈ دو سکنڈ میں نکالا جاسکتا ہے 'لنذا انہوں نے اس کا کیک فہرست نما خلاصہ کیا جس کا نام" تقریب التقریب" رکھا' اس خلاصے کے آغاز میں انہوں نے خود کھاہے کہ میں ہررادی کے حال اور پاید اعتبار کا خلاصہ ایک ایک سطر میں لکھتا جاؤں گا' پھر انہوں نے بہیں مزید آسانی کے لئے رادیوں کی بارہ فتمیں نمبر وار دے دی ہیں' مثلاً ایک فتم' دوسری فتم' تیسری فتم' ہر فتم کے آگے بتادیا کہ یہ ایسے ایسے لوگ ہیں جیسے طبقۂ ٹالشہ کے آ کے لکھا کہ بیہ وہ لوگ ہیں جو بہت قابل اعتباد ہیں' اور انہیں ثقة، متفق' هبت ادر عدل کہاجا تاہے 'اور ''طبقۂ رابعہ'' نے آگے لکھا کہ بیہ درجے میں ''طبقۂ ٹالشہ'' ے برائے نام ہی کم ہیں'انہیں"صدوق"کماجا تاہے' یعنی سیج جن کی روایات بھر وے کے قابل ہیں 'اس طرح" بارہ طبقے" قائم کئے جن میں ہے بھن کا تعلق راوبول کے زمانوں سے ہے اور بھش کا ان کی حالت سے 'اب اس کے بعد وہ کسی رادی کے تعارف میں صرف ای طبقے کا نمبر شار لکھ دیتے ہیں مثلاً سن الرابعه۔ من الخاسة.

اے سچائی! اے خداتری! اے شرم و حیا! تم کمال ہو کس کونے میں جاچھی ہو!!۔

صورت حال یہ ہے کہ من العاشرہ کمہ کر ائنِ ججرؓ نے ان کے زمانے کی طرف اشارہ کیا ہے۔ طبقہ عاشرہ کے لئے ان کے القاظ میں یہ ہے:

کبار الأخذین عن تبع الاتباع مهن له یلق التابعین کا حمد بن جنبل (تقریب التهذیب س) و مدین جنبل (تقریب التهذیب س) و کی جمر و کی جمر انبول نے تابعین سے تو نہیں ہو کی جمر انبول نے تابعین سے روایات لیں بھیے امام احمد این جنبل ۔

تنا میں بات ان کی ثقابت کے لئے کا فی تھی جب کہ "صدوق" کہ کہ کر ان کے سے ہونے کی تصدیق "کہ کہ کر ان کے سے ہونے کی تصدیق ساتھ سے "مگر بات یمیں تک نہیں دہی۔ اینِ مجر سے طبقہ صحابہ کے میں بعد طبقہ ثانیہ قائم کر کے اس کے ذیل میں یہ وضاحت دی ہے :

> من اكدمدحه الع (يعنى بروه محص بس كى تعريف وشاء من تاكيد كا بيرايد اختياد كيا جائ مثلاً كما جائ كه اوثق الناس بياصفت كو لفظا دوبار ادا كيا جائ مثلاً نقة نقة (١) يا معنادو برايا جائ جيس نقة حافظ (٢) (تقريب التهذيب ص٢)

اس کا مطلب میہ ہے کہ ائنِ سعد کے لئے جب ائنِ حجرؓ نے صدوق فاضل کمہ کرصفة کو معدناً دوہر لیا تواشارہ کر دیا کہ وہ مر تبداعتاد کے لحاظ سے طبقة الثانید کے فردیں۔

بتائیے جو شخ الحدیث حافظ این مجر ؒ کے اس ریمارک ادر فیصلے کو ان فنی گالیوں سے بدل دے جو میال صاحب کی عبارت میں نظر آر ہی ہیں ادر ایک معتبر' گالیوں سے بدل دے جو میال صاحب کی عبارت میں نظر آر ہی ہیں ادر اکیا سندر گادر قاضل امام فن کو نا قابل اعتبار اور متر وک کہتے ہوئے اسے ذرا خیال نہ آئے کہ میں کیا کررہا ہول وہ مودودی کے خلاف بد دیا نتی اور شرارت کا کون ساحریہ استعال نہ کرے گا۔

مر جمالت وشرارت کے منظر کا ایک اور حصہ بھی ابھی آپ دیکھیں اگر خداکا خوف اور و نیاکی شرم حضرت شخ الحدیث کو ہوتی تو کم ہے کم اتنا کر لیتے کہ "من العاشرہ" کامطلب سمجھ میں نہیں آرہاہے تو" تمذیب التہذیب "اٹھاکر دیکھ لیس کہ دہال تو این حجرؓ نے تفصیل کلام کیا ہے 'گر توبہ! انہیں پرواکس کی ہے۔ دہ تو شایدیہ یقین کیئے بیٹھ ہیں کہ ان کے سوا نہ کوئی پڑھا لکھاہے 'نہ کسی کو کماہیں

<sup>(</sup>۱) بسے اردو میں ہم زیادہ یقین دہانی کے لیے کتے ہیں "ضرور ضرور"۔

<sup>(</sup>١) بيسي بم كمت إلى يقيناب شك ياجي فلال فخض يداعالم فامنل ب

ملاحظہ فرمایئے ای " تقریب التہذیب "والے صدوق فاصل کی تفصیل۔ حافظ این حجرؓ تہذیب التہذیب میں کیامیان فرماتے ہیں:

"اننِ سعد النبور بورے قابل اعتاد لوگوں میں سے ایک ہیں جو بہت چھان بین کر کے روایات لیتے ہیں انن سعد نے استے کشر لوگوں سے روایت لی ہے کہ ان کا ذکر بہت طول جاہتا ہے۔ ان میں سے مثالاً چند یہ ہیں :

(۱) بشم (۲) دلیدی مسلمه (۳) این عیینه (۴) این علیه (۵) این الی فدیک (۲) الی ضمرة (۷) معن بن عینی (۸) الی الولید الطیالس\_"

گویائن جحرات اس تعریض کا بھی جواب دے دیاجو میاں صاحب نے ائن سعد کے مشہور و صفی نام 'کاتب الواقدی '' کے ذریعہ کی ہے یعنی 'کاتب الواقدی'' کے لقب سے بیشک دہ مشہور ہیں لیکن ایسا نہیں ہے کہ ہس داقدی سے روایت کرتے ہوں' واقدی سے دہ بہت چھان پینک کرروایت لیتے ہیں اور باقی خلا دیگر حضر ات سے لی ہوئی مضبوط روایات سے پُر کرتے ہیں۔

ائنِ حجر ؓ نے خود بھی "ائنِ سعد" کا مشہور لقب "کاتب الواقدی "استعال فرمایا ہے مگر یہ الیابی ہے جسے ہم الد ہر برہ اور الد تراب کہتے ہیں مگر مطلب یہ نہیں ہو تاکہ اول الذکر ہر وقت بلیوں سے کھیلتے رہتے تھے اور ڈانی الذکر بدن پر بھبوت ملے بھرتے تھے 'یہ تو القاب ہیں جن کے لئے جو مشہور ہوگئے۔ چنانچہ ائنِ ججر ؓ نے مزید تعارف یوں کرایا۔

'' خطیب بغد ادئ نے کہاہے کہ ابن سعد ان لوگوں میں تھے جو علم 'فضل 'فئم اور عدالت رکھتے ہیں 'انہوں نے طبقات صحابہ ّ اور اپنے زمانے تک کے تابعین پر کثیر کمابیں لکھی ہیں جن میں نہایت نفیس اور عمدہ چیزیں ہیں۔'' اس کے بعد وہ این افی حاتم کے بارے میں لکھتے ہیں:

"انتول نے اپنے والد سے این سعد کے بارے میں دریافت کیا۔ انہول نے جواب دیاوہ سچاہے۔"

اس کے بعد پھر خطیب کاب فر مودہ نقل کرتے ہیں:

"خطیب نے کہا کہ محمد بن سعد ہمارے نزدیک اہلِ عدالت میں سے ہیں اور ان کی روایات ان کی سچائی پر گواہ ہیں 'وہ روایات کی سچائی پر گواہ ہیں 'وہ روایات کے ڈھیر سے بہت چھان بین کر کے روایت اٹھاتے ہیں 'ب شک ان کا علم بہت تھااور حدیث و روایت کا سرایہ بھی ان کے پاس خوب تھا۔ "(تمذیب التجذیب جلدے۔ ترجمہ محمد کن سعد۔ مطبوعہ مجلس دائرة المعارف حیدر آبادد کن)۔

یہ ہیں ائنِ سعدؓ کے بارے میں حافظ ائنِ حجرؓ کی تصریحات ایک لفظ ایسا نہیں کما جو جرح دشنقیص کا ہو 'لیکن میال صاحب نے کیا کچھ دل ہے جوڑ کر لکھ ماراہے' یہ آپ کے سامنے ہے۔

مدہ کہ انن جڑ نے "صدوق" کھاتو آپ نے اس کار جمہ "سچا" توکردیا گر فورابر یکٹ دے کراپی طرف ہے یہ جملہ بڑھادیا کہ "جان ہو جھ کر غلطبات نہیں کتے" تاکہ ان کی سچائی میں رفنہ پیدا ہو جائے اور میاں صاحب جب جی چاہان کی کسی بھی روایت کے بارے میں کمہ دیں کہ انہوں نے قصدا جھوٹ نہ ید لا ہوگا گرہے ہیں دوایت جھوٹی!

قار کین اندازہ فرما کیں 'یہ مظاہر صرف جہل اور خیانت کے نہیں ہیں 'ان میں آخری ورجے کی بے عقلی اور غائب وماغی بھی پائی جار ہی ہے' آخریہ بات تو ایک بالکل ہی ہے علم آدمی بھی سوچ سکتا تھا کہ جس شخص کو امام این ججر صدوق اور فاضل کمہ رہے ہیں وہ ایسا تو ہر گزان کی نظر میں نہیں ہوسکتا کہ جس پر وثوق و ا متادنہ کیا جائے'جو واہی ہو'جس سے کوئی روایت نہ لی جاسکے'جو ساقط الاعتبار ہو' اگریمی حال اس منحص کا ہو تا توائنِ حجرؓ پر کون لٹھ لے کر کھڑا ہو گیا تھا کہ اسے صادق ہی نہیں صددق(ہمیشہ چیو لئے والا لکھیں)(۱)

اگریہ سامنے کی بات ہی یہ علامہ مولانا شخ الحدیث دیکھنے کی صلاحیت رکھتے اور توابیا غضب نہ ڈھاتے کہ "عاشرہ" کا اتفاوٹ پٹانگ ترجمہ ول سے گھڑتے اور سارے ہی دہ الفاظ اگلتے چلے جاتے جوہد ترین راویوں کے لئے وضع ہوئے ہیں۔
انتا یہ ہے کہ جس طرح ابن سعدؓ کے سلملہ میں ابن جرؓ نے "من العاشرہ" کھا اس طرح کسی راوی کے آگے "من الثانیہ" کسی کے آگے "من الخامہ" اور کسی کے آگے "من الثانیہ" کسی کے آگے "من الخامہ" اور کسی کے آگے "من الثانیہ" کسی کے آگے "من میں موجود ہے ، غبی سے غبی آدمی سوچ سکتا ہے کہ یہ ضرور کسی الی فرست کی طرف اشارہ ہے جس میں ایک دو تین کر کے کم سے کم دس نمبر (عشر) ویئے ہوں گے اور فی العاشرہ سے مراد یکی ہوگی کہ دسوال نمبر دیکھ کر ابن سعد کا مزید تعارف حاصل کر لو۔

مرجب کی کا مت ماری جاتی ہے اور شیطان اسے پوری طرح دید چ لیتا ہے تواسے سارے کیڑے اتر جانے پر بھی نگے بن کا حساس نہیں ہوتا کیا اس میں کوئی شک رہ گیا ہے کہ " تقریب التہذیب" میاں صاحب نے زندگی میں پہلی بار کھول کر دیکھی ہے 'اور دیکھی بھی اس طرح کہ میم کی شختی کھولی محمد بن سعد کا ترجمہ(۲) نکا لا اور آگے پیچھے دائیں بائیں دیکھے بغیر الفاظ نقل کر لیئے 'پھر چونکہ مقصد شختیق حق نہیں تھا'بلحہ یہ تقاکہ ہر حال میں اس "ابن سعد" کی قبر پر لات ماروجس کی روایت مودودی نے آیا ہے 'للذ المن مجر کے الفاظ خلاف منشاء باکر بھی مکمل جراً سے فاسقانہ " سے صدوق " کے آگے ایک من گھڑت پر یک باکر بھی مکمل جراً سے فاسقانہ " سے صدوق " کے آگے ایک من گھڑت پر یک اور جو " فی العاشر ہ " کے نہیں پڑا تھا اس کے معنی الیہ نہیں بڑا تھا اس کے معنی الیہ نہیں بڑا تھا اس کے معنی الیہ نہیں بڑا تھا اس کے معنی الیہ نہیں تھا کہ آسان دیگ اور زیبن و م خود۔

<sup>(1)</sup> آپ جابیں تو" معباح اللغات" اٹھاكر صدوق كے معنى ديكھ ليمار

<sup>(</sup>٢) اصطلاح فن مين "ترجمه" تقريبا" تعارف" كے مفهوم مين بدلا جاتاہے۔

انصاف پیندو! کیایہ فسقِ جلی نہیں ہے 'کیااہ میں ایمانی کے سوابھی پکھ کہ سکیں گئے ؟ آعے چلئے۔

میاں صاحب نے شکایت کرنے دالے محد ثمین میں سے دو کانام لیا تھا' ایک کے ساتھ جوسلوک انہوں نے کیادہ آپ نے ملاحظہ فرمایا'اب دوسرے کی در کسہ بھی دیکھے لیجے ..... فرماتے ہیں:

> ''جرح و تعدیل کے امام حضرت ذہبی رحمۃ اللہ علیہ بھی <sub>۔</sub> ''میزان الاعتدال'' میں ''صدوق'' تو کہتے ہیں گر نقل روایت کےبارے میں کوئی توثیق نہیں کرتے''۔ ص ۱۸۸۔

دیکھاآپ نے۔ صاف نظر آرہاہے کہ جرح و تعدیل میں کامل دستگاہ رکھنے دالے حافظ ذہی "صدوق" کا لفظ استعال فرمارہے ہیں جو ثقد اور معتد علیہ راویوں کے لئے طے شدہ ہے "کتاب بھی "اساء الرجال" ہی کی ہے "گر میاں صاحب کی سرشت بد اس میں بھی یہ کر کیڑے ڈالتی ہے کہ "نقل روایت کے بارے میں کوئی توثیق نہیں کرتے" "کوئی ان سے بو چھ "میز ان الاعتدال" کی مقصد ہے لکھی گئی ہے "اس میں کی کو جھوٹا "کی کو ضعیف "کی کو ثقہ "کی کو تصدیل کی معمد کی کو تھی کہ ذہبی ان سعد گئی ہور ہی تھی کہ ذہبی ان سعد گئی سعد گئی ہور ہی تھی کہ ذہبی ان سعد گئی سعد گئی ہور ہی تھی کہ ذہبی ان سعد گئی سعد کی والوں سے کررہے ہوں۔

خدائے مدے!"ا ماء اُر جال" کی کماد ل میں کسی کواچھایابر اتو لکھائی گیا ہے توثیق یا تصحیف کے مقصد سے 'چرید کیایا وہ گوئی ہے جو میال صاحب کررہے ہیں۔

اب آیئے مفصلاً دیکھئے امام ذہبیؓ کیا لکھتے ہیں'''میزان الاعتدال''مطبوعہ مجّبائی جلد ثالث صفحہ ۲۳۔

"محمد بن سعد كاتب الواقدي سيح بين الوحاتم وغيره نے بھي

یی کماہے۔"

اس کے بعد وہ آیک واقعہ بیان کرتے ہیں کہ مصب الزہری نے آیک بار
ائن معین سے یہ کما کہ اے ابوز کریا! ہم سے ابن سعد نے ابیا ابیا بیان کیا' ابن
معین ؓ نے جواب دیا جھوٹ ہے' اس واقع سے بظاہریہ معلوم ہور ہاتھا کہ ابن معین
سے ابن سعد کو جھوٹا ہمجھا' لیکن حافظ ذہبی ؓ اس کی آیک تاویل کرتے ہیں اور پھر
کہتے ہیں کہ آگر ابن معین کا مطلب یہ بھی ہو کہ ابن سعد ؓ نے جھوٹ یو لا تو بھر حال
ہمارے نزدیک یہ قابل سلیم نہیں ہے کیونکہ ابن سعد ؓ کا بھونا ثابت ہو چکا ہے"
ہمارے نزدیک یہ قابل سلیم نہیں ہے کیونکہ ابن سعد ؓ کا بھونا ثابت ہو چکا ہے"
یہ ہے" میزان الاعتدال "کاپورامضمون" آپ دیکھ رہے ہیں حافظ ذہبی ؓ کو
ابن سعد ؓ کی سچائی پر کتناو تو تی تھا' آگریہ تو شق و تصدیق بھول میاں صاحب روایت
کے بارے میں نہیں ہے تو کیا ابن سعد ؓ نے کہیں نوکری کی در خواست دے رکھی
تھی جمال ذہبیؓ نے یہ سفارش لکھ بھیمی ہو کہ یہ صاحب سے اور دیانت دار ہیں
انہیں ضرور نوکرر کھ لو'باربارا یک آیت قرآنی یاد آتی ہے۔ رنجو تاسف کے ساتھ
انہیں ضرور نوکرر کھ لو'باربارا یک آیت قرآنی یاد آتی ہے۔ رنجو تاسف کے ساتھ
الے لکھ بی دین

افاس الذين مكروالسيات ان يخسف الله بهم الارض او ياتيهم العذاب من حيث لايشعرون (الخل ٣٥) (جولوگ به عبر جاليس چل رہے بين كياوه اس عبد خوف ہوگئ بين كه خداان كوزين مين دهنما دےياان پرايے درخ عنداب آپرے كه جس كا نمين وم گان بھى نہ ہو)

ویسے ایک تادیل ہماری سمجھ میں آتی ہے ' میہ کہ میاں صاحب نے خود کو مع اہل وعیال "محد ثمین" قرار دے لیا ہو اور چونکہ انہیں ائنِ سعدؓ سے شکایت ہے ' اس لئے یہ لکھنے میں کوئی مضا کقہ نہیں کہ محد ثمینؓ ان کی شکایت کرتے ہیں!۔ پچ فرمایاصادق ومصد دق صلی اللہ علیہ وسلم نے : اذالہ تستحی فاصنع ساشئت (طاریؓ) (ترجمہ: جب تجھے شرم وغیرت ہی نہیں تو پھر جو چاہے کرتا پھر)

#### فقهاء میں این سعد کااعتماد:

کون نہیں جانبا کہ فقہاء و مجہتدین غیر متندلوگوں کی رولیات ہے سر و کار نہیں رکھتے ان کے مسائل کی بیاد مضبوط ہی روایتوں پر ہوتی ہے۔

"ہدایہ" فقد حفی کی متند ترین کتاب ہے'اس کی بہت کی شرحیں ہیں جن میں "ہایہ "اور "فتح القدیر" بہت مشہور اور ممتازین اللی علم کے لئے لاکی وضاحت کی ضرورت نہیں لیکن تفہیم عام کے لئے ہم یہ عرض کردیں کہ "ہرایہ" نبیتا مختصر ہے اس میں تمام ضرور کی مسائل ایجاز واختصار کے ساتھ بیان او کے جیں'اس لئے اسے مطوّل شرحوں کی ضرورت ہو کی اور شرحوں کے علادہ ال پر ایس کتابی بھی لکھی گئیں جن میں اس کے ہر ہر مسئلہ سے متعلق احادیث ان کی گئی ہیں' مثلا امام زیلعی حقی کی" نصب الرایہ" (اس کا مفصل تذکرہ آگے "ن حدیث" کے ذیر عنوان آئے گا)۔

ظاہریات ہے کہ اس کے شار حین کے پیش نظر جہاں یہ چیز تھی کہ احناف ہوں کہ کہ احناف ہوں کے متعلقات و دیول سمیت سمجھ لیس و ہیں ہیہ چیز بھی تھی کہ جولوگ اللہ فی پر زیادہ ترقیاسی ہونے کا الزام لگاتے ہیں انہیں پیتہ چل جائے کہ یہ الزام سمجھ نہیں ہے بلحہ اس فقہ کا ماخذ و مصدر قرآن ہے یا چر حدیث 'اور قیاس واجتماد ۔ اس میں بس اسی حد تک کام لیا گیا ہے جس حد تک خود اللہ اور رسول نے نہ من ایا جب من حد تک خود اللہ اور رسول نے نہ من ایا ہیا ہے۔

اں مقصد کے پیش نظر شار حین نے ایسی ہی روایات اپنی شرحوں میں جمع ای ان : و معروف و مقبول ہوں ضعیف و متر وک نہ ہوں' تاکہ اپنوں اور میگانوں . . . : تمام ہو جائے۔ اس توظیح کو ذہن میں رکھتے ہوئے" البنایہ جلد دوم "کا صفحہ نمبر ۸۰۹ کھولیئے 'یہ کتاب السیر ہے 'جس میں مالِ غنیمت کی شرعی تقسیم دغیرہ کے احکام میان ہورہے ہیں۔

شارح علیہ الرحمة ایک مسئلہ کے فقعی دلائل پیش کرتے ہوئے احادیث بھی بیان کررہے ہیں اور ای ذیل میں انہوں نے فرمایا ہے کہ:

ابن سعد في الطبقات باسناده ان عمر بن الخطاب الخ ،

· اینِ سعد اپنی کتاب "طبقات" میں اپنی سند کے ساتھ روایت پیش کرتے ہیں کہ حضرت عراق ۔۔۔۔۔ انج

اس سے بہال بحث نہیں کہ نفس مسئلہ کیا چل رہا ہے ؟ دیکھنے کی بات یہ کہ شارح نے "این سعد" کا حوالہ دیا اور سندروایت حذف کر کے روایت ذکر کی۔ یہ بدی بات ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ ابن سعد کی نقابت فقماء کے یہاں بھی ایک ایس طے شدہ چیز ہے جس کے بارے میں وہ مطمئن ہیں کہ فقہ کا کوئی کمتب فکر اس میں "نی "نہ نکال سکے گا'اس کی مثال ایسی ہی سمجھتے جیسے اہل علم خاری و مسلم کے حوالے سے کوئی روایت بیان کردیتے ہیں اور سند بیان کرنا ضروری نہیں سمجھتے ایس صورت میں کوئی بھی یہ احتجاج نہیں کرتا کہ اس روایت کی سند تو دکھاؤ کیسی ہے 'اجتماع کیوں کرے معلوم ہے کہ خاری و مسلم ضعیف اساد سے سروکار نہیں رکھتے۔

کسی ہے بھی کیئے کہ خاری یا مسلم نے اسابیان کیا ہے توہ مطمئن ہوجائے گاکہ ردایت صحیح ہے ' ٹھیک ای نوع کی پوزیش این سعد کی نظر آر ہی ہے کہ ایک جلیل القدر فقیہ بطور پر ہان این سعد کی ردایت بیش کررہا ہے اور صرف یہ کہ رہا ہے کہ این سعد نے اپنی کتاب" طبقات" میں اپی سند کے ساتھ یہ ردایت ذکر کی ہے ' آج تک کسی غیر حنی نے بھی یہ اعتراض نہیں اٹھایا کہ این سعد کا کیا اعتبار۔

ان کی سند د کھلاؤ تاکہ راویوں کو جانچ کریت چلایا جائے کہ روایت قوی ہے یا شعیف علط ہے یاضچے اس سے اندازہ فرما لیجئے کہ ائنِ سعد کا عماد کس درج میں ہے۔ این معین کا معاملہ:

جوحال آپ نے میاں صاحب کادیکھااس کے بعد ان سے تو کسی قتم کی علمی مختلو کا سے اس سے میاں ساحب کادیکھااس کے بعد ان سے تو کسی قتم کی علمی مختلو کا سوال ہی ختم ہو جاتا ہے بلیکن اہلِ علم کی خاطر ہم پچھ تفتاگو اور کریں گے۔

ائن سعد ہے بارے میں حافظ ان مجر گل مجموعی رائے ہم نقل کر آئے ہیں۔

ان کے بیان سے اتنا ضرور معلوم ہو تا ہے کہ بقول پر دی صرف ائن معین ائن سعد گو تقہ نہیں سمجھتے۔

آگر خود الل علم بین استحضار علمی اور ژرف نگابی کمیاب نہ ہوگئ ہوتی توبیہ تصور بھی نہیں ہو سکتا تھا کہ ائمکہ فن کی مفصل تو ثیق و تصدیق کی موجود گی بین وہ الن معین کی رائے کو لائق اعتباتصور کریں سے لیکن علم دین کے لئے یہ دور بیمی ہے اس کئے بہت اختصار کے ساتھ ہم کچھ یاد دہانیاں کراتے ہیں (عام قار کمین کے لئے حواثی بھی دیے جا کیں گے۔

کی رادی کے قابل اعتماد ہونے کا یہ معیار کبھی نہیں سمجھا گیا کہ اس پر کسی نے جرح (۱) ہی نہ کی ہو۔ "خاری " تک کے تقریباً اتی (۸۰) رواۃ (۲) ایسے ہیں جن پر محققین نے کلام کیا ہے 'اور "مسلم " کے ڈیڑھ سوسے زائد راویوں کو "ضعیف" ٹھسرانے والوں کے نام تاریخ میں محفوظ ہیں مگر ان جرحوں سے نہ "خاری" کا پایہ گرا نہ "مسلم" کا احناف غور ہے سیں کہ امام ابو حنیفہ تک کو ضعیف کنے والے ناپید نہیں ہیں۔

<sup>(</sup>۱) جرح و تعدیل دو فی اصطلاحیں ہیں۔ جرح ایی رائے کو کھتے ہیں جس سے راوی کی کمزوری ظاہر ہواور تعدیل دو ہے جس سے قوت اور ثقابت ظاہر ہو۔

<sup>(</sup>۲)رادی کی جمعے

امام نسائی " ( جن کی کتاب "صحاح سته" (۱) میں شار ہوتی ہے ) اپنی کتاب "الصعفاء والمتر و کین " میں رقمطراز ہیں :

> نعمان بن ثابت ابوحنيفة ليس بالقوى في الحديث كوفي.

> نعمان بن ثابت کونی تعنی الا حنیفه صدیث و روایت کے معاملہ میں قوی نہیں ہیں۔ (صفحہ ۲۹)

حافظ و ہی میزان الاعتدال میں امام صاحب کے پوتے اسلیمل کا حال بیان کرتے ہوئے ابن عدی کابیہ قول نقل کرتے ہیں کہ:

اسمعیل بن حماد بن النعمان بن الثابت الكوني عن ابيه عن جده ثلثتهم ضعفاء

استعمل اور ان کے باپ حما داور ان کے باپ نعمان (او حنیفہ)

تنول کے تینول ضعیف ہیں۔ (میز نالاعتدال جاس ۹۰)

یہ جرحیں تومہم اور مجمل تھیں امام بخاری جیسابررگ او حلیفہ پر جرح کر ت ہے اور وہ بھی مفسر و مفصل کی طاہر ہے کہ جہاندہ فن کی عام تعدیل و توثیق کی موجود گی میں یہ جرحیں کسی انتفات کی مشخق نہیں سمجھی گئیں۔

ای کی ذرای جھلک اصول و ضوابط کے آئینہ میں بھی و کھتے چلیئے۔ مولانا عبدالحی تکھنویؓ الرفع والتکمیل میں فرماتے ہیں:

''اگر کمی راوی پر مہم (۲) جرح کی گئی ہے تواس کا اعتبار ای وقت ہے جب کہ اس راوی کو کسی ایک بھی استاد فن نے قابل اعتبار نہ ٹھسر اما ہو۔

اگر کسی ایک بھی معروف استادِ فن نے اسے سچا قرار دیا ہو تو

(۱) مديث كي "چيد محيح" آياي - خاري مسلم الدواؤد أر ندى النواجه انسان -

(٢) اليي جرح جس مين دجه نه بتائي جائے كه مثلاً فلال فخص ضعيف كيون ہے۔

مہم جرح ردی مجھی جائے گی "۔ (الرفع والحمیل میں ۲)
پر مولانا مغفور صفحہ ۱۹ رپر حافظ سخادی ہے نقل کرتے ہیں :
"اگر کسی رادی کو ضعف قرار دیا جارہ ہے تودیکھو کہ دوسرے
اہل فن بھی اسے ضعف قرار دی درہے ہیں یا نہیں 'اگر دے
رہے ہیں تو یہ بھی دیکھو کہ مسلم ارباب فن میں ہے کسی نے
اسے ثقہ تو نہیں قرار دیا 'اگر ثقہ قرار دیا ہو تو پھر لوگوں کا یہ
کہ دینا نضول ہوگا کہ یہ ضعف ہے 'اسے ثقہ ہی سمجھیں
گے 'صرف ضعف یادر کوئی لفظ جرح کہ دینا مہم جرح ہے
مثل ابن معین کا یہ کہنا کہ فلال راوی ضعف ہے کافی نہ
مثل ابن معین کا یہ کہنا کہ فلال راوی ضعف ہے کافی نہ
ہوگا۔"

حافظ سیوطی " تدریب الرادی شرح تقریب النوادی " میں لکھتے ہیں :

"اگر جرح مجمل ہواور جس رادی پریہ جرح کی گئی ہے اس کی

توثیق بلند پایہ استاد ان فن میں ہے کسی ایک نے بھی کردی

ہو تواس جرح کا عقبار نہ ہوگا " اس لئے کہ اس توثیق ہے اس

ثقابت کا درجہ مل گیا " للذا یہ نقابت اس دقت تک زائل

ہیں ہو سکتی جب تک کوئی ایس بی داشے اور مفصل چیز سامنے

نہ آئے جس ہے اس رادی کا نا قابل اعتبار ہونا خامت ہو سکے

کو تکہ بلند پایہ ماہرین فن کسی شخص کو قابل اعتباد ای وقت

مصراتے ہیں جب اس کے دین اور اس کی روایات کو خوب

عابی پر کھ لیتے ہیں 'وہ یدار مغزلوگ ہیں پھر کیسے ہو سکتا ہے

حابی پر کھ لیتے ہیں 'وہ یدار مغزلوگ ہیں پھر کیسے ہو سکتا ہے

کہ کسی شخص کی مہم جرح اس کی تردید کے لئے کافی

ہو " ۔ (صفحہ ۱۱۲)

كشف الاسرارشرح اصول البردوي (جلد ٣ صفحه ٢٨) من كما كيا بي :

اما الطعن من ائمة الحديث فلا يقبل مجملاً اى مبهما بان يقول هذا الحديث غير ثابت او منكر اوفلان متروك الحديث اوذاهب الحديث اومجروح او ليس بعدل من غيران يذكر سبب الطعن وهو مذهب عامة الفقهاء والمحدثين

ائمہ حدیث کی طرف ہے مجمل و مہم طعن قبول نہیں کیا جائے گامثلاوہ کمیں کہ یہ حدیث غیر ثابت ہے 'یامنکر ہے 'یا فلال راوی متروک الحدیث یا مجروح ہے 'یاعادل نہیں ہے اور یہ وضاحت نہ کریں کہ آخر ایسا کیوں ہے توالیے طعن و جرح کا کوئی اعتبار نہیں' اور یکی ند ہب ہے عام فقهاء و محد ثین کا۔

یہ تو ایک عام اصول ہوا۔اب جو لوگ متعنت (۱) ہیں ان کی جرح مبہم تو تعدیل نقات(۲) کی موجود گی میں اور بھی ساقط الاعتبار ہے جیسا کہ مولانا عبدالحی لکھنوی ظفر الامانی علی مخضر الجر جانی ص۲۷۲ میں فرماتے ہیں :

وهذا (ای تجریح الراوی بما لایجرح به) صنیع المتشددین حیث یخرجون الراوی بادنی جرح و یبالغون فیه ویطعنون علیه بمالا تترک به روایته کابن تیمیة وابن الجوزی و اضرابهماد اور یه یعی راوی پر ایس جرح کرنا جس سے حقیقاً وہ مجروح نمیں قراریا تا سخت کیرول کا عمل ہے 'یہاوگ بہت معمولی

(۱) آمنت کہتے ہیں جرح میں شدت اور کھانت کو۔متعنت وہ مخض جو کسی راوی پر جرح کرنے میں سخت کیر اور ہے در درو ہو۔ سخت کیر اور بے درو ہو۔ (۲) تعدیل فتات بینی معتبر لوگول نے عادل قرار دیا ہو۔ کمزوری کو عیب ہنا کر پیش کرنے ہیں اور اس میں مبالغہ ہوتا ہے 'اور یہ لوگ راوی کو ایسی باتوں پر مطعون کرتے ہیں جن ۔ کی وجہ سے ان کی روایات چھوڑی نہیں جاسکتیں 'جیسے اننِ شہیّہ اور ائنِ الجوزیؒ اور اس مزاج کے دوسر نے حضرات۔ ائنِ معینؒ اور ائنِ عدیؒ اور نسائی کامعنت ہونا 'جن کتاوں میں نہ کورہان میں سے چند کے نام یہ ہیں :

الن حجر کی "الهدی افساری" اور انهی کی "المسدوفی الذب عن مند احمد مولانا عبد الحمی الهدی الساری الدر انهائی "حافظ سخادی کی مولانا عبد الحمیل" اور "خفر الامانی "حافظ سخادی کی الدر یب الرادی" مولانا تکھنوی نے تو "نسائی" اور این معین اور این القطان د فیرہ کے لئے "تعنت" کے ساتھ اسراف فی الجرح(۱) کے الفاظ بھی سپردِ قلم فرمائے ہیں۔

ان تفصیلات کے بعد یہ کہنا مخصیل حاصل ہی ہوگا کہ الن سعدؓ کے بارے میں اینِ معینؓ کی جرح اور بے اطمینانی کوئی قدرو قیمت نہیں رکھتی 'جب کہ بہت ے استادان فن کھل کر تعدیل و توثیق کررہے ہیں۔

ا اقعہ یہ ہے کہ یوں تو دنیا میں کوئی کتاب سوائے کتاب اللہ کے الی نہیں جس کا حرف وجی ہوں تو نیا گئی نہیں جس کا حرف وجی ہو' لیکن اعتبار غالب حال ہی کا ہوا کر تاہے' چانچہ ''نسائی'' کو یہ جانتے ہوئے بھی ''صحاح ستہ'' میں رکھا گیا کہ اس میں بہت می روایتیں معتد فیہ نہیں ہیں۔

ای طرح "طبقات این سعد" کی ہر ہر روایت کو توقطعیت کا درجہ نہیں ا دیاجا سکتا "لیکن اے رڈ کرنے کے لئے بھی قوی دلائل کی ضرورت ہے خصوصاً جب دیگر متابعات(۲) موجود ہوں توایک ہزار محمد میاں بھی اس کی تکذیب میں 'متر نہیں ہوسکتے۔ متر نہیں ہوسکتے۔

<sup>(</sup>۱) جرح میں فضول فرچی کی حد تک فیاض (۲) عی سے موافق دوسری روایتیں بے عام ضم مفہوم ہے۔

زیر عث روایت کے "متابعات" کا حال یہ ہے کہ این عساکر نے بھی اسے ای اہام زہریؒ کے واسطے سے نقل کیا ہے جس سے این سعد کر رہے ہیں ،محب الدین طبریؒ نے بھی "الریاض النضرہ" میں (ص ۱۳۴پ) اسے لیا ہے۔ مزید دس حوالے ہم دے سکتے ہیں گر کیوں نہ ایک ہی حوالہ دے دیں جوائل علم کے لئے بہترے حوالوں پر بھاری ہو۔

شاہ عبدالعزیز محدث دہلویؒ کے متعدد ارشادات ہم نقل کر چکے ہیں۔
علم حدیث میں ان کا جو پایہ ہے 'میال صاحب کو چاہئے نہ معلوم ہو مگر اہلِ علم تو
جانتے ہی ہیں بعض خوش عقیدہ تو انہیں اس خاص دائرے میں ان کے والد شاہ
ولی اللہ محدث دہلویؒ ہے بھی فاکق مانتے ہیں 'اور پھریہ بھی ہم جانتے چلے آرہے
ہیں کہ ''تخفہ اثنا عشریہ ''میں وہ اہل سنت کے وکیل ہیں اور کسی بھی الیمی روایت کو
جو کسی صحافؓ کی غلطی ہے مطلع کرتی ہو حتی الوسع رد کرتے ہیں 'اس کا مطلب یہ
ہے کہ وہ بس اس وقت الیمی روایت کو درست مانتے ہیں جب دیاتا اس کی تکذیب
ممکن نظر نہ آئے۔

"قدُ النّاعشرية" طعن ثالث كے جواب ميں دہ مروان كو "خمن" دينے كى فلط سلط روايات كى ترديد كرنے كے بعد بتاتے ہيں كہ اصل صحح قصہ كيا تھا أيہ صحح قصہ انہا تھا أيہ صحح قصہ انہا كى ترديد كرنے كے بعد بتاتے ہيں كہ اصل محج قصہ كيا تھا أيہ صحح وحہ انہا تھا انہوں نے ايك صفحہ پر لكھا ہے جس كا خلاصہ بيہ ہے كہ زيادہ فاصلہ ہونے كى وجہ سے "خمس" كو ديئ بيہ معاملہ ادھار ہوا اور هر اسے مروان كے ہا تھ ايك لاكھ اشر فيوں ميں ہج ديا أيہ معاملہ ادھار ہوا اور هر كم دوان تح ہا انہ ان خمس كى وجہ سے منظر تھے مروان "خمس" لے مدينواور فتح كا مردہ دہ نظر تھے اور قدرتى بات ہے كہ ايسا كر پہنچالور فتح كا مردہ لانے والے الله كي وہ خوش ہوئے اب تك مروان سے ايساكو كي فيجے فعل مردہ لانے دالے سے بھى دہ خوش ہوئے اب تك مروان سے ايساكو كي فيجے فعل خور ميں نہيں آيا تھاجو لوگوں كو اس سے اس حد تك بد گمان كرتا كہ اس موقعہ بر تھی دول ميں حضر سے عثال تا ہے مول ميں حضر سے عثال اللہ مور سے مثال میں حضر سے عثال اللہ مور سے مثال مور سے مثال میں حضر سے عثال اللہ مور سے مثال میں حضر سے عثال میں حضر سے عثال مور سے مثال میں حضر سے عثال مور سے اللہ مور سے مثال میں حضر سے عثال میں حضر سے عثال مور سے اللہ مور سے ال

اده دقم مروان کومعاف کردی جواہے ای "تحس" کے بدلے اداکر نی تھی۔
یہ ہے امام حدیث شاہ عبدالعزیز کا اعتراف جودہ اس عدالت میں فرمار ہے
اب جمال ان کی حیثیت صحابہ کے وکیل صفائی کی ہے 'تنما میں آیک شمادت اتن قری ہے کہ اگر دوسری بے شار شماد توں کو نظر انداز کر دیا جائے تب بھی مولانا محمد ایاں جیسے حضرات کی طفلانہ زبان درازی اور لفاظی اسے ساقط الاعتبار نہیں بیاسکتی۔ حق یہ ہے کہ جو مواد اب تک ہم پیش کر آئے ہیں اس کے بعد "شواہد

حق میہ ہے کہ جو مواد اب تک ہم پیش کر آئے ہیں اس کے بعد "شواہد تقدس"کی مزید خرافات پر گفتگو ضروری شیں۔

دیگ کے بیسیوں لقمے چھاکر ہم نے آپ کو محسوس کرادیا کہ سالن کروا
اور متعفن ہے اس کے بعد یہ سوال ہی پیدا نہیں ہو تا کہ دیگ کا باقی سالن اس
سے مختف ہو 'لین ہم دووجہ ہے مزید گفتگو کر ناچاہتے ہیں 'ایک تو اس لئے کہ
مامۃ الناس کم علمی کی بناء پر با سانی یہ نہیں سمجھ سکتے کہ چنداصولی اور بنیادی امور
کی تردید سے باقی تمام فروعات کی تردید کیسے ہوگئ 'للذا ہم نے تہیہ کیا ہے کہ جو
مولاناصاحب ہمارے بے شارعلائے سلف کو جھلارہے ہیں 'علم و فن سے تھول
کررہے ہیں 'ائن سعد جسے بزرگول کے لئے فنی گالیال گھر کر انہیں انتائی ڈھٹائی
کے ساتھ ائن حجر سے منسوب کررہے ہیں 'اور علم حدیث سے کورے ہوئے
ہوئے بھی چند سی سائی اصطلاعات کو کمال بے علمی سے دہر اکر سادہ لوح عوام کو
در غلارہے ہیں 'ان کے علم و فنم کاروئے زیبااس طرح بے نقاب کردیں کہ دہال
الک دیجی بھی نظر نہ آئے۔

دوسرے اس کئے کہ اس بہانے سے ہمانیے عام بھائیوں کو علم حدیث کے بارے میں کم سے کم بنیادی معلومات پہنچادیں گئے جن کی تحصیل ان کے لئے کی اور ذریعہ سے آسان نہیں۔

الله جمار اوالی و ناصر ہو اور پناہ مانگتے ہیں ہم اس منحوس گھڑی ہے جب ہارے قلم ہے خلاف ہوں' ہمارے قلم سے خلاف ہوں'

دین کے خلاف ہوں عقل سلیم کے خلاف ہوں۔

خدا ہمارے باطن کا شاہد ہے ' یہ ساری خامہ فرسائی ہم مولانا محد میاں کی عدادت یا مولانا مودودی کی عقیدت میں نہیں کررہے ہیں 'بلحہ ہماری عدادت و محبت کا واحد محور صرف دین ہے 'وہ دین جس کی خاطر بیٹا باپ سے اور باپ بیٹے ہے کٹ سکتا ہے۔

کیکن اس آہم موضوع کا نقاضہ ہے کہ اے ایک ہی وقت میں پیش کیا جائے' یہ شارہ اس کا متحمل نہ ہو سکے گا للڈااے اگلے شارے پر رکھیے' جب تک میاں صاحب کے جمال صدرنگ کی اور جھلکیاں دکھے کر دل و دماغ کو فرحت دیجئے۔

#### حديث طحاويٌّ :

اب ہم ایک الی اہم روایت پیش کررہے ہیں جو انشاء اللہ اہل علم کے لئے بھی فکر انگیز ہوگی اہل علم جانتے ہیں کہ او جعفر الطحاوی حفق کس پائے کے فقیہ محدث گذرے ہیں، مگر ہماری مشکل ہے ہے کہ ہمیں اپنے قار کمین کی استعداد کا بھی خیال رکھناہے اور واقعہ ہے کہ عام ہی لوگ میاں صاحب کی ہدوق جمالت کا آسانی سے شکار ہو سکتے ہیں۔

حدیث کی ایک کتاب ہے ''شرح معانی الآثار'' یہ اپنے مصنف کے معروف لقب ہی سے ملقب ہو کر''طحاوی''کہلائی جاتی ہے ، نید دو جلدوں میں ہے۔ جلد اول ''دار العلوم دیوں ند'' میں داخل نصاب ہے'ہم جلد ثانی سے ایک حدیث لارہے ہیں اس کئے طلباء کے لئے بھی شاید تخد نادرہ ہو۔

کیکن اپنے عام بھا کیوں کو پہلے ہم یہ بتادیں کہ طحادی کم مرد ہے کے آدمی ہیں' ان کا نام نامی ہے احمد من محمد الد جعفر الطحادیؒ ، چو تھی صدی ہجری کی پہلی چو تھائی میں انقال فرمایا (۳۲۱ھ)ان کی دسیول کتابی ہیں جواہل علم میں مقبول ہیں۔ مولانا عبدالحی لکھنویؒ اپنی کتاب "الفوائد البھیہ فی تراحم الحنفیہ مع

المعلیفات میں ان کا تعادف کراتے ہیں اس کا کچھ حصہ پیش خدمت ہے: (مخوف طوالت عربی متن حذف کررہے ہیں انکمل حوالہ ساتھ ہے جس کا بی چاہے ملاکرد کیھے)

''امام جلیل القدر' د نیا بھر میں مشہور' نہ جانے کتنے اور اق ان کے ذکر جمیل سے لبریز ہیں'' .....

وان کی تصانیف بردی و قیع اور معتبر ہیں ".....

"الم سيوطي افي كتاب حسن المحاضره مي لكهة بي كه وه حفاظ حديث مي كتاب حسن المحاضره مي لكهة بي كه وه حفاظ حديث من ستقامت تق

"انساب سمعانی میں بھی بھی کھا گیاہے کہ وہ امام تھے' ثقتہ تھے نقیہ وعاقل تھے'ان کے بعد ان جیسا کو کی نہ ہوا''۔

سے قیہ دعا فل سے ان کے بعد ان جیسا لولی نہ ہوا"۔
"مراة المحنان" میں یا فعی کتے ہیں کہ وہ بالغ نظر سے صدیث
اور فقہ میں "سیوطی" یا فعی اور ائن خلکان مینوں نے ایک ہی
بات کی ہے کہ انتہا الیه ریاسة الحنفیة بمصر
مصر میں ان پراحناف کی ریاست ختم ہوگی) انقانی (ان کے
علم و اجتماد وغیرہ کی تعریف کرنے کے بعد) کتے ہیں کہ
شرح معانی الآفار (طحادی) کو و یکھو 'ہمارے حفی نہ ب
میں تو در کنار کیا کی اور نہ ہب میں بھی (شافعی و جنلی وغیرہ
میں بھی) تہیں اس کتاب کی نظیر ملتی ہے۔"

یہ تو ''نوائد بہیہ ''کاخلاصہ ہوا (ص ۱۸) اُب ''تعلیقات'' پر بھی نظر ڈالیئے' معنف منفور حاصل عث کے طور پر کہتے ہیں :

"امام طحادی مجتد منتسب (۱) متح لیکن انهول نے اپنے امام کی

(۱) مجتدین کی متعدد قسیں ہیں، مجتد منتسب دہ ہے جواجتاد توکرے مرخود کو کسی الم کی طرف منتسب دہ ہے جواجتاد توکرے مرخود کو کسی الم الم

تقلید نمیں کی نه اصول میں نه فروع میں کیونکه انهیں آلات:(۱)اجتماد میسر نتے "۔

اس کے بعد شاہ عبدالعزیز محدث وہلوگ کی رائے "بستان المحدثین" سے (عربی ہی میں) نقل کرتے ہیں:

> ''طحادی'' کے مطالعہ نے اندازہ ہو تا ہے کہ دہ ند ہب حنی کی تقلید محض نہیں کرتے تھے باعہ مجمتد تھے''

پھر آخر میں اپنی ججی تلی رائے بیان فرماتے ہیں:

''دوامام ادیوسف ؓ اور امام محدؓ کے طبقے اور صف کے آدمی ہیں' قول صحیح یمی ہے کہ وہ ان حضر ات ہے کمتر نہیں ہتھ۔''

(التعلیقات السنیه علی الفوائد البهیه ص ۱۸ مطبع مصطفائی)
تواے قار کمین کرام! یہ ہیں امام طحادی حنی اپنی کتاب طحادی کی جلد دوم
میں صفحہ ۱۸۳ پر پوری سند بیان کرنے کے بعد روایت پیش فرماتے ہیں (ذکر بیت
المال ہی کے یعیے کا ہے)۔

محمد بن اسطق قال سالت ابا جعفر فقلت ارایت علی ابن ابی طالب رضی الله عنه حیث ولی العراق وساولی من اسرالناس کیف صنع فی سهم ذوی القربی قال سلک به والله سبیل ابی بکر وعمر (رضی الله عنهما)-

محمد من اسحاق نے بیان کیا کہ میں نے اور جعفر ( محمد ن علی)
سے ایک سوال کیا میں نے کہا کہ کیا تم جانتے ہو علی نے
"غراق"کادالی اور دہاں کے لوگوں کے معاملات کاذمہ دار من
جانے کے بعد (اموال نے وغنیمت میں سے) رشتہ داروں

<sup>(1)</sup> لینی وہ صلاحیتیں اور علوم جو اجتماد کے لئے شرط ہیں۔

کے جصے کے بارے میں کیا طرز عمل اختیار کیا ؟۔ او جعفرٌ یولے خدا کی ختم وہ اس معاملہ میں او بحرٌ وعمرٌ ہی کے طریقے پرچلے۔(طوادیج ۲۔ مطبع کتبہ رجمیہ د بلی) اس کے بعد ایک سوال کے جواب میں حضرت محمد بن علیؓ بھر فتم کھاکر کہتے ہیں :

کرہ واللہ ان یدعی علیہ بخلاف سیرۃ ابی بکر و عمر خداعلی رضی اللہ عنہ اس اللہ عنہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ عنہ اللہ عنہ عنہ اللہ عنہ عنہ اللہ عنہ عنہ اللہ عنہ عنہ اللہ عنہ عنہ عن

اب بیمال دوسری جزئیات ہے ہمیں بحث نہیں 'دیکھنا صرف اتنا ہے کہ آخر محض شیخین ہی کا ذکر کیوں ؟ حضرت عثمان کا کیوں نہیں 'بالکل ظاہر ہے کہ حضرت عثمان کا کیوں نہیں 'بالکل ظاہر ہے کہ حضرت عثمان کا طرزِ عمل ''بیت المال '' ہے اقرباء کو دینے نہ دینے کے باب میں اگر شیخین جسیا ہو تا تو انہیں سسستنہی رکھنے کا کوئی جوازنہ شر کی تھا نہ منطق ۔ حضر ات او بحر وعمر ''بیت المال '' ہے اپنے اقرباء کا کوئی خصوصی حصہ بھی نہیں نکا لیے تھے 'ان کی رائے یہ تھی کہ قرآن میں جو ''ذوی القر بی 'کاذکر آیا ہے دہ اس حضور کے لئے خاص تھا اور خاص بھی ایسا کہ آپ نے تمام رشتہ داروں کو حصہ حضور ''کے لئے خاص تھا اور خاص بھی ایسا کہ آپ نے تمام رشتہ داروں کو حصہ

القدير"ے بھی طاہرہے۔

تهیں دیا بہت ہو ہا شم وہ مطلب میں محدود رکھااور دہ بھی آپ لئے کہ ان دونوں فانوادوں نے قبل اسلام بھی اور بعد اسلام بھی آپ پر جان چھڑکی بھی (۱) پھر کو گر شیخین اپنے رشتہ داروں کو پھوٹی کوڑی بھی دے دیتے 'گر سیدنا عثان کا اجتماد المجتماداس سے مخلف تھا'اور وہ بلا شبہ اس عظمت در فعت کے آدمی تھے کہ اجتماد کرتے اور جس بات کو حق سیجھتے ای پر عامل ہو جاتے 'او بحر و عمر عمر کے ہر اجتماد و رائے کی پیروی نہ ان پر فرض تھی نہ حضرت علی پر 'وہ ان مینوں کی طرح خلیف رائے کی پیروی نہ ان پر فرض تھی نہ حضرت علی پر 'وہ ان مینوں کی طرح خلیف رائے کی پیروی نہ ان پر فرض تھی نہ دھنرت علی پر 'وہ ان مینوں کی طرح خلیف رائے کی پیروی نہ ان پر فرض تھی نہ حسالات اجتماد کیا اور فہم کے پیچھے انسانی فطرت کے مطابق اجتماد کیا اور فہم کے پیچھے انسانی فطرت کے میانات و عواطف اکٹر دیوشتر کار فرما ہو ہی جاتے ہیں 'خصوصاً جب کہ آن کا اجتماد عام تھی' حضور کے لئے اس میں تخصیص کاکوئی لفظ نہ تھا' پھر کیو نکر ان کے اجتماد کو دکیل کی حد تک بے بیاد قرار دیا جاسکتا ہے 'ہاں یہ الگ بات ہے کہ ان کا اجتماد کو دکیل کی حد تک بے بیاد قرار دیا جاسکتا ہے 'ہاں یہ الگ بات ہے کہ ان کا اجتماد خطاکر گیا ہواور مصیب (۲) باقی مینوں فلفاء ہی رہے ہوں۔

آیئے امام طحاوی کی اس روایت کا مقام فقهاء کے یمال بھی دیکھ لیس' زیادہ طوالت کی ضرورت نہیں'ہم ایک ہی ثافی کافی مثال پیش کیئے دیتے ہیں۔

# امام انن البمالم كي فتح القدرين

پھر ہمیں اپنے عام قارکین سے خصوصی خطاب کرتا ہوگا "مدایہ" کے بارے میں ہم بتا آئے کہ اس کی متعدد شرحول میں تمین بہت مشہور ہیں "بنایہ" "عنایہ " اور "فتح القدیر " سب سے زیادہ ممتاز "عنایہ " اور "فتح القدیر " سب سے زیادہ ممتاز ہمائے شارح کا نام ہے امام کمال الدین محمد بن عبدالواحد المعروف بائن الہمائے (متونی الامھ) ان کے درجہ دمقام کا کچھ تعارف بھی س لیجئے۔

مولاناعبدالحيُّ لكهة بين:

<sup>(</sup>۱) جیسا کہ آپ خود حضور عی کی زبان سے من چکے۔(۲)جس کا اجتناد باصواب مو

"ان البمام نقه اور اصول اور نحود صرف اور معانی و بیان و غیره میں غیر معمولی قتم کے محقق تھے"
"ان کی اکثر تصانیف میں خصوصاً "فتح القدیر" میں مسلک اعتدال دانصاف ہی کی جلوہ گری ہے دہ نہ ہی تحصب(۱) ہے دامن کش ہیں' ان میں کج روی نہیں پائی جاتی" (الفوائد البھیدی عرب)

پھر تعلیقات میں ہے:

"ان مجیم نے "بحر الرائق" میں انہیں اہلی ترجیح میں شار کیا ہے اور بعض اہل نظر نے انہیں اہل اجتماد میں گنا ہے' ادریکی رائے عمدہ ہے جس پران کی کتابیں گواہ ہیں''۔

(تعليمّات فوا كدبهيبة ص ٣٧)

يہ بیں این اہمام حفیؒ۔

ابان کی "فتح القدیر" شرح ہدایہ چوتھی جلد کھولیئے تو کتاب السیر باب المغنم میں صغیہ ۳۲۹ پر آپ طحادیؒ کی بھی مذکورہ روایت پائیں گے جے و دران عث میں وہ لائے ہیں اور اس کے تعلق سے امام شافعیؒ کے مسلک پر فنی تفتلو کی ہے اس سے بیبات بالکل منتح ہوگئ کہ طحادیؒ کی ذکر کر دوروایت نہ صرف مضبوط ہوگئ کہ طحادیؒ کی ذکر کر دوروایت نہ صرف مضبوط ہیں۔ اس درجہ لائق انتناء ہے کہ اونچ درجے کے فقہاء اسے بنیاد ، ماکر کسی ہیش کر سکتے ہیں۔

حدیث و فقہ کا آتا ہوا و فتر بقضلہ تعالی موجود ہے ، کہیں نہیں دکھایا جاسکتا کہ "بت المال" کے سلسلے میں کسی فقیہ و محدث نے بید و عولیٰ کیا ہو کہ چاروں خلفاء کارویہ اس کے بارے میں قطعاً کیسال تھااور جن روایات میں حضرت عثمان کے روٹ خلفائے ٹلام ہیں۔ رویا خلفائے ٹلام ہیں۔ موقعائے ٹلام ہیں۔ موقعائی کاروش اور سیرت و تعامل سے مختلف و کھایا گیا ہے وہ غلط ہیں۔ (۱) نہ ہب سے مراد خلی شافی کہائی منبی و غیر و فدا ہیں۔

اباے علاء دین اوراے قارئین عزیز اوراے طلبائے سلیم الطبع!آپ ہی فرمائے "ان بے شار ولائل قاہرہ اور شواہد متواترہ کے باوجود آگر مولانا محد میاں علیہ ماعلیہ فقظ "طبری " ہے دو فقرے اٹھا کر اور انہیں من مانے معنی پہنا کریہ وظیفہ رشنے لگیں مکہ حضرت عثال ؒ نے اپنے ذاتی مال کے سوابھی کچھ اقرباء کو نہیں دیا اور داد و دہش کے سارے افسانے مودودی کی طینت ید کا آور دہ ہیں تو ہتا ہے ایک واقف حال کا خون کھولے گایا نہیں 'اور علم دہنر کی بیمی پر اسے رونا آئے گایا نہیں 'اور علم دہنر کی بیمی پر اسے رونا آئے گایا نہیں ؟۔

ہم کمیں کمیں الفاظ سخت لکھ سے بیں اور آئندہ بھی ان ہے کف قلم دشوار ہی ہے ، مگر ہمیں ہماڑ میں جھو کئے 'ہم نہ عالم نہ شخ الحدیث نہ او بیب نہ استاد 'ہمیں بد زبانی ' تلح گفتاری ' ناشا تشکی کا ہر الزام منظور ' نیکن خدار اعلم دین کی حرمت اور علائے سلف کی عزت کا لحاظ کر کے اس ظلم فاحش اور جفائے مبین پر تو نوجہ فرما لیجے' جس کا جلوہ مکردہ '' علائے دیوبند'' کے ایک معروف ترجمان مولانا محمد میاں صاحب طال اللہ بقاء نے دکھا یا ہے۔

### طبري كايك اورروايت:

میاں صاحب کاطریقہ اپنی کتاب میں یہ ہے کہ "طبری" کے حوالے سے مختلف عبار توں کے مکورے پیش کرتے چلے جاتے ہیں اور در میان میں جو بھی روایت یاعبارت الی آتی ہے کہ اس سے مودودی کے موقف .....یا یوں کہیئے امر واقعہ کو تائید ملتی ہوا ہے بلا تکلف چھوڑتے چلے جاتے ہیں۔ یہ طریقہ بد دیا نتی کا شاہ کار ہے 'پھر ان کی جس قابلیت کے چرے ہے ہم نے نقاب التی 'کیا اس کی موجودگی میں یہ بھی کما جاسکتا ہے کہ جو تراجم وہ پیش کرتے گئے ہیں خود ان میں موجودگی میں یہ بھی کما جاسکتا ہے کہ جو تراجم وہ پیش کرتے گئے ہیں خود ان میں میار غلطیاں اور خیا نتیں نہ ہوں گی ؟۔

"طری" کی ای یانچویں جلدیں جس سے بے شار عبار تیں انہول نے

• فی کیس صغه ۱۳۸ه ۱۳۹ پریدروایت ملق ہے ، پوری سند بیان کرنے کے بعد فرمایا گیاہے :

كان ربيعة ابن الحارث بن عبدالمطلب شريك عثمان في الجاهلية فقال العباس بن ربيعة لعثمان اكتب لي الى ابن عامر ليسلفني مأة الف فكتب فاعطاه مأة الف وصله بها واقطعه داره دار العباس ابن ربيعة اليوم

عبدالمطلب کے بوتے ربیعہ بن حارث زمانہ جاہلیت میں حضرت عثان کے بیخ حضرت عثان کے میں ان کے بیخ عباس نے ایک دن حضرت عثان سے کما کہ ابن عامر کو آپ کما کہ ابن عامر کو آپ کما کہ دی ویں مضرت عثان کی میں دے دیں مضرت عثان کے لئے کہ کھو ایک لاکھ قرض دے دیں مضرت عثان کے انہا مامر نے لکھ دیا (وہ خط لے کرابن عامر کے پاس پہنچ) ابن عامر نے اسیں ایک لاکھ عطاکیئے 'گر قرض نہیں بطور خشش 'اور مزید انہیں ایک لاکھ عطاکیئے 'گر قرض نہیں بطور خشش 'اور مزید بر آل اپناایک مکان بھی ان کے نام اللث کردیا ' یہ مکان آج بھی (زمانہ طبری میں تبلی) دار العباس بن ربیعہ کے نام سے موجودے۔

یہ ائنِ عامرٌ کون تھے' حضرت عثانؓ کے ماموں زاد بھائی' جب حضرت اور موسیٰ اشعریؓ جیسے جلیل القدر اور کمن سال صحافی کو ہٹاکر حضرت عثانؓ نے انہیں "مھر ہے" کا گونر بایا تھا' توان کی عمر پیس بائیس سے زیاد دنہ تھی' تنہا یمی بات اس شکایت میں اضافے کا ایک محقول سبب تھی' جولو گوں کو حضرت عثانؓ لی غیر معمولی اقرباء نوازی ہے تھی۔

اب ان ماموں زاد کا انداز خسر دانہ بھی دیجھئے 'جائے قرض کے ایک لاکھ بدینا ویتے ہیں ادر مکان بھی عنایت کرتے ہیں 'مکان کی حد تک تواعتراض نہیں کہ ان کا اپنا تھا،کیکن ایک لاکھ کی بخشش کم ہے کم دو خلفاء کی روش ہے توجوڑ نہیں کھاتی' یہ ان باد شاہوں کے رویے کے مطابق ہے جن کے لئے" بیت المال" بطور خزانہ ذاتی رہا کرتا تھا۔

اگر او بخر یا عمر سے سمی قدیم شناسائے عباس جیسی در خواست کی ہوتی تو ممکن نہیں تھا کہ وہ قبول فرماتے 'اور یہ بھی ممکن نہیں تھا کہ ان کا کوئی گور نربیت المال ہے اس قسم کی دادود ہش کر کے اپنی کھال چالے جاتا۔

میاں صاحب جیسے خانہ زاد کی الحدیث اگر ایک لا کھ بار بھی یہ وظیفہ رٹیں گے کہ حضرت عثان نے نہ بھی ''بیت المال'' سے قرض لیا' نہ اپنے عزیزوں کو نواز اتو حقائق میں بال پر ابر فرق نہیں آسکے گا۔

بینائی ہے محروم آدمی اگر شور مچا تارہے کہ جاند سورج کا دجود ہی نہیں تو اس سے نہ سورج کی حرارت کم ہو گی نہ جاند کی گر دش میں فرق آئے گا۔

## این سعد کی روایت:

طبقات کی تمیسر ی جلد صفحہ ۴۴ پر اینِ سعد پوری سند کے ساتھ ذیل کی روایت بیان کرتے ہیں:

ام بحرینت المسور کے دالد نے کہا۔

سمعت عثمان يقول ايها الناس ان ابابكر و عمر كانا يتأولان في هذا المال ظلف انفسهما وذوى ارحاسهما وانى تأولت فيه صلة رحمى (طبقات طبع في مدينة ليدن)

میں نے عثال کو یہ کہتے ساہے کہ اے لوگو! او بکر اور عمر او اس مال کے سلیلے میں یہ پسند کرتے ہتھے کہ خود بھی سختی جھیلیں اور اینے رشتہ داروں کو بھی سختی میں رکھیں اور میں یہ پند کرتا ہوں کہ اس میں سے رشتہ داروں کے ساتھ ا سلوک کروں۔

یہ تعلق مال کا ذکر ہے؟ "بیت المال" ہی کے مال کا تو ننہ کہ اس ذاتی کمائی
(ملب مال)کا جس کی رف طوطے کی طرح میاں صاحب لگائے جارہے ہیں۔
ہم نے اس روایت کے ایک ایک راوی کو "اساء الرجال" کی کتاوں سے
جانچ لیاہے ہماراد عویٰ ہے کہ اس میں کوئی راوی متر وک و مر دود نہیں ہے۔
جانچ کیا ہے ہماراد عویٰ ہے کہ اس میں کوئی راوی متر وک و مر دود نہیں ہے۔
جو سمندر کی پہنا ئیوں میں گشت کرنے والی دیو پیکر مچھلیوں کو خیال ہی خیال میں
منے چڑائے اور نعر ولگائے کہ دومار ا!

#### جهوث در جهوث كاسلسله:

عبداللہ بن سعد کو (وہی جن کا زندہ رہ جانا حضور علیہ کو ناگوار گذراتھا)
حضرت عثال نے ''افریقہ 'کاخم الحم دیدیا تھا'اس سے اتفاقا میاں صاحب کو بھی
انکار نہیں (اتفاقا ہی کہیے ورنہ کی بھی ثقہ سے نقہ روایت کو جھٹلادیناان کے باکیں
ہاتھ کا کھیل ہے 'ہیں زبان سے کہ دیا کہ وہ غلط ہے اور غلط ہوگئ!) مگراس سے
چونکہ اسی حقیقت کی تاکید ہور ہی تھی کہ حضرت عثال اقرباء کو ''بیت المال ''ت
نوازتے رہے اس لئے میاں صاحب نے بلا تکلف جھوٹ کا طومار باندھا:
دنفل 'یعنی حوصلہ افزائی کے لیے بجابدین سے کسی انعام کا
وعدہ کر لینا کوئی نئی بات نہیں تھی 'بقول حضرت عثان رضی
اللہ عنہ آن حضرت عیں ہی سیدنا ابو بحرصدیق اور عمر
فاروق رضی اللہ عنہ ماہو ہوئے شدہ قاعدے کے بموجب حضرت
عثان رضی اللہ عنہ نے بھی جب عبداللہ بن سعد بن انی سرح

#### کو" فتح افریقنہ" کے لئے روانہ فرمایا توان ہے" خمس احمس" کا عدہ فرمالیا تھا"۔ص179

اس عبارت میں جتنے بھی دعوے کئے میں ان کے لئے کوئی حوالہ میاں صاحب نے نہیں دیا 'سارے دعوے گھر کی چارپائی پر بیٹھ کر گھڑے گئے ہیں' ایک ایک بات' حضرت عثال کی طرف جو تول اس عبارت میں منسوب کیا گیا ہے وہ بھی میال صاحب کا من گھڑت ہے۔

''طری'' میں حضرت عثانؓ نے اپنی تقریر میں جو پچھ کماہے وہ بیہ نہیں ہے کہ حضورؓ اور ایو پخڑ و عمرؓ بڑے بڑے انعامات کا دعدہ فرماتے رہے تھے 'بلحہ یہ ہے کہ میں اپنے ذاتی مال سے رسول ائٹد اور ایو بخرؓ دعمرؓ کے زمانے میں اقرباء کو بڑی بڑی رقمیں دیتارہا ہوں۔ ()

دیکھا آپ نے فرق اس سے اندازہ کر لیجئے کہ میال صاحب روایات کے ترجے اور شرح میں کتنے ایمان دار ہیں ؟ بغیر کسی جھبک کے انہوں نے حضرت عثان کے ارشاد کا مفہوم بدلا اور اس کے ذریعہ رسول اللہ علیہ اور شیخین کے کر دار سے وہ بات منہوب کردی 'جو صریحاً کذب ہے 'کسی بھی کتاب میں وہ دکھا کیں کہ حضور کے یااد بڑو عمر نے کسی سالار لشکر سے یہ دعدہ کیا ہو کہ تم فلال میدان سرکر لو تو تنہیں ہے انعام دیں گے۔

جمال تک حضور کا تعلق ہے وہ اجازت قرآنی کے مطابق اسپنا قرباء کی مالی الداد فرماتے سے اور دہ بھی سب کی نہیں صرف "بو ہاشم" اور "بو مطلب" کی ان دو کے علاوہ مزید دو قبیلے سے جن کی قرابت حضور سے ٹھیک ایس بی تھی جیسی ان ہے۔ بونو فل اور بنو عبد شس' ضور کے جد ثالث کا نام عبد المناف تھا' "نو فل " اور "عبد سمس " بھی ای طرح ان کی اولاد بیں جس طرح " ہاشم" اور (ا) اصل انفاظ یہ بی اولتد کنت اعظی العطیة الکیسرة الرغیبة من صلب مالمی ازمان رسول الله وابی بکر و عسر رصبی الله عند من (طری عدد)

"مطلب" اللين نهيس د كھايا جاسكا كه چار دل قبيلول كو حضور في واود د بش سے نواز ابو كيوں؟ الله كے رسول عظي خود فرماتے بيں كه:

اتهم لم يزالوا معى هكذ افى الجاهلية والا سلام وشبك من اصابعه (كشف الاستار حاشية اللر المختار. باب المغنم ص٣٤٤ وكذا فى العنايه شرح الهدايه)

یہ ہوہاشم اور ہو مطلب اسلام اور جاہلیت دونوں میں میرے اس طرح ساتھ رہے ہوئے حضور علیہ نے ایک ہاتھ کی انگلیاں ماتھ رہے ہوئے حضور علیہ نے ایک ہاتھ کی انگلیاں دوسرے ہاتھ کی انگلیوں میں اس طرح دیں جس طرح پنجہ کشی میں دی جاتی ہیں (''کشف الاستار" مس ۳۲۳ وعنایہ )

تاریخشاہر ہے کہ جب قریش حضور عظیمی کوشمید کرنے کے در پے تھے' تو انہیں دونوں قبائل نے حضور عظیمی کی بہت پناہی کی تھی' بس ای لئے حضور عظیمی نے انہیں نوازا۔

الیاکوئی واقعہ تاریخ سے پیش نہیں کیا جاسکتا جس میں حضور نے کی سالار
سے یہ دعدہ فرمایا ہو کہ تم اگر فلال میدان سر کرلو تو تنہیں یہ خصوصی انعام دیا
جائے گا'اییا آپ فرماکیے سکتے سخے' "غنیمت" کی تقییم تو قرآن نے متعین
کر دی'ایک سپاہی جس نے کوئی زخم نہ کھایا ہو'نہ کسی دشمن کو زخم پہنچار کا ہو'اگر
شریک جماد ہے تو"الی غنیمت" ہے اس کا حصہ ٹھیک وہی ہے جو دوسر سے ان
مجابدین کا ہے جنہوں نے کشتوں کے پشتے لگاد سے ہوں 'اور جسم پریس پیس زخم
کھائے ہوں'الا یہ کہ دوران قال میں مجاہد اپنے مدمقابل کو قتل کر کے اس کے
جھیار وغیر ہ پر قابش ہو جائے 'مگراس میں بھی تفصیل ہے جو آگے آر ہی ہے۔
جھیار وغیر ہ پر قابش ہو جائے 'مگراس میں بھی تفصیل ہے جو آگے آر ہی ہے۔
اس طرح اور بھی انہوں نے محاذ جنگ کی طرف جائے ، و کے کسی سالار لشکر

ہے کیا ہو۔

اور یہ بھی جھوٹ ہے کہ حضرت عثال ؓ نے عبداللہ بن سعد سے پیشگی وعدہ فرمایا تھا 'میاں صاحب کوئی ٹو ٹری ہی فرمایا تھا 'میاں صاحب کوئی ٹو ٹری ہی وہنائی اور بے ایمانی کی بات ہے کہ جو منھ میں آیا کہتے چلے گئے 'آخرت کی جوابد ہی سے اس در جہ تو لا پروانسیں ہونا چاہئے۔

قار کین دکھے لیں کہ ایک سائس میں کتنی جھوٹی ہاتیں یہ بررگ کتے چلے گئے ہیں 'او برا و عرا نے سیت المال " ے اگر نوازا ہے تو آ قاکے اقرباء کو نوازا ہے جو ہدایت قر آنی اور اسوہ رسول کے عین مطابق ہے ' اپنے اقرباء کو انہوں نے فلاف اصول پھوٹی کوڑی بھی شیں دی 'اور کسی جرنیل سے انہوں نے کوئی 'خصوصی وعدہ انعام شیں کیا' حالا تکہ دنیا جانتی ہے کہ ال کے جرنیلوں کی خارا شگاف تکواروں نے کیسے کیسے بہاڑ کائے یں 'وہ خالد بن دلید جن کے جم کا کوئی ارتجاز خم کے نشان سے خالی نہیں بھی وہاں تو کوئی خصوصی انعام نہیں ملا' نہیں کھی دہاں تو کوئی خصوصی انعام نہیں ملا' نہیں کھی۔ مشرف ہوئے۔

# امام سر خسی حفی کیا کہتے ہیں:

"مال غنیمت ،، کے سلسلہ میں حضور عظیمی کا فیصلہ کیا ہے ؟ اے مختصر ا د کمچھ لیجئے ""المبسوط، میں امام سرخسیؓ حنقی لکھتے ہیں :

لما سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الغنيمة .الخ

جب رسول الله صلى الله عليه وسلم ت "مال غنيمت" كي بادے ميں دريافت كيا كيا" تو آپ علي الله عليه وسلم ت الله كات دهم الله كات اور چار عليافت كيا كيا" تو آپ علي الله عليه عليه كيا" غنيمت" كى كسى چز بركسى مجابد كو دوسر ت مجابد كي مقابله ميں زيادہ حق بھى ہے؟ حضور عليك نے فرمايا سيس حتى كه أكر ميدان جماد ميں كوئى تير تير بيلوميں ترات و جائے اور تواسے سيس حتى كم أكر ميدان جماد ميں كوئى تير تير بيلوميں ترات و جائے اور تواسے

پہلوسے نکالے تواس تیر میں بھی تیراحق تیرے شریک جہاد ساتھی ہے ذیادہ نہیں ہے۔(البوط جلدعاشر۔صفحہ ۲ ۱۳۔بابلآ خرفی الفیمیۃ۔الطبعۃ السعادہ۔مصر) اس کے بعد امام سرخسیؓ فرماتے ہیں :

ولان المسبب الخ (اليها كيول ہے؟ اس لئے كد" مال غنيمت، كا ستحقاق صرف اس قوت وجروت كى ما پر ہے جس كى وجہ سے دين كو عزت ملتى ہے اور ايك عام سپاہى اس معاملہ ميں ممتاز اور ذى منصب مجاہدين كے مساوى ہے۔)

تہ بالی اللہ جس تیر نے آپ کو لہولہان کر دیا اور اسے بدن سے کھینچنے میں بھی آپ ہی نے محنت کی اس پر بھی آپ کا حق دوسرے تمام شریک جماد ساتھیوں کے مقابلہ میں زیادہ نہیں ہے 'وہ چار پینے کا تیر بھی آپ ''اموال غیمت، میں بخط کریں کے اور جمع کرنے سے پہلے ختم ہو گئے تودوسرے لوگ اسے ''غیمت'' کے ڈھیر میں رکھ دیں گئے 'اور تقیم کے وقت یہ بھی مجموعی حساب میں شامل ہو جائے گا' امام سر خسی کی تقر تے کے مطابق یمال بڑے سے بڑا صف شمان اور صاحب تدیر اور منصب دار دوسر ال کے مساوی ہے 'جس سابی نے ایک بھی و شمن کو ہلاک نہیں کیا' ایک بھی زخم نہیں کھایا' بس شامل لشکر ہے' اس کا حصہ و بی ہے جو اس زیر دست فوجی افسر کا ہے جس کی تدیر یا شجاعت دسمن کو زیر وزیر و زیر کے رکھ دے 'یا جس کی تلوی کے آگر و نیں اڑا دی ہواں۔

ہاں ایک چیز اور ہے جیے اصطلاح فن میں "نفل" اور "سفیل" کہتے ہیں ا وہ یہ ہے کہ امام کسی طرف سریہ (رجنث) تھے اور جب وہ کامیاب ہو کر "مالِ غنیمت" ساتھ لائے تو"ام خمس" نکالنے کے بعد باتی چار حصوں کو بالکل برابر نہ بانے بلے کسی کلڑی یا مخص کو کچھ زیادہ دے دے۔

اس کاداقعہ یوں ہے کہ حضور نے بحد کی طرف چار ہزار کالشکر بھیجاتھا اسے کامیابی ہوئی و تو بہت اونٹ ہاتھ سگے ہر ایک مجاہد کے حصہ میں بارہ بارہ یا کیارہ سیارہ آئے و بھر حضور نے بندرہ آدمیوں کی اس مکڑی کو جس میں اس حدیث کے سیارہ آئے و بھر حضور نے بندرہ آدمیوں کی اس مکڑی کو جس میں اس حدیث کے

راوی الن عمر شامل مقے مزید ایک ایک اونٹ دیا۔ (موطانام الک باب جامع العل فی الغزو)
اس محفیل کی بحث انیق انشاء اللہ فن حدیث کے ذیل میں "فتح القدیر"
وغیرہ کے حوالے سے آر ہی ہے ، یمال اتنا ہی سیحے کہ یہ "حفیل کوئی قاعدہ
شرعیہ نہیں ہے "امام کی مرضی پر موقوف ہے ، یمال ۱۵ اونٹ نج گئے تھے تو چار
ہزاد میں کیسے بیٹے 'بہر حال یمال مختلف مسالک فقہید کو چھوڑ کئے ، بتانا صرف اس
قدرہے کہ "نقل"کوئی پیشگی وعدہ نہیں۔

بیشگی وعدے کی ایک شکل اور ہے جے فقہاء نے بایں طور میان کیا ہے کہ امام آگر مناسب سمجھے تو کسی فرد ہے وعدہ کر سکتا ہے کہ آگر تم نے فلال میدان سر کر لیا تو " مالِ غنیمت" ہے بیت المال کا حصہ (خمس) نکا لئے کے بعد تہیں چو تقائی یا آدھایا سار ادے دیا جائے گا (گویا تمام لشکر میں نہیں نے گا 'بلحہ تمہاری ہی رجمنٹ کو مل جائے ) یہ بھی اختلافی ہی مسئلہ ہے تاہم یہ طے ہے کہ اس میں بھی فقط سالار کو سب بچھ یا بہت زیادہ نہیں مل جاتا 'حالا نکہ یمی کلتہ یمال معرض محت ہے۔

ایک شکل زیادہ استحقاق کی اس حدیث رسول کے تحت پیدا ہوتی ہے جو
سوائے "نسائی" کے "پانچوں صحاح" میں اور "موطالهام مالک" میں موجود ہے کہ
من قتل قتیلاً فله سلبه (جس نے میدانِ جماد میں مدمقابل کو قتل کیا "مقتول
کے ہتھیارو غیرہ ای کے بیں) بشر طیکہ وہ گواہ رکھتا ہو شوافع" کے نزد یک حضور کا
یہ ارشاد ایک قاعدہ کلیہ ہے "گر احناف" کے نزدیک ایسا نہیں بلحہ یہ بھی امام ہی
کی مرضی پر مو قوف ہے جیساکہ موقع پر ہم تفصیل بتائیں گے۔

خلاصہ بیہ کہ امتیاز کی جتنی بھی شرعی شکلیں ہیں ان کا کوئی تعلق اس غلط دعوے سے نہیں ہے جو میال صاحب نے کیا ہے اور اسے بلاد کیل حضرت عثالثًا کی طرف بھی منسوب کر دیا ہے۔ زیادہ سے زیادہ جو بچھ کہا جاسکتا ہے دہ یہ ہے کہ اگر بہت ہی خاص حالات میں امام ضروری سمجھے کہ فلال ''مرید '' یا گشکر کے سالار کو خصوصیت کے ساتھ کس پیشگی دعدے سے نوازنا ہے تو وہ تنااپنی صولد بد پرید کام نمیں کرسکتا بلحہ شور کی کااتفاق رائے حاصل کرنا ہوگا'ای لئے حضرت عثانؓ کو دہ انعام داپس لینا پڑا جو عبداللہ بن ابی سرح کو دیا گیا تھا' حالا نکہ اس کے لیے کوئی پیشگی دعدہ آپ نینا پڑا جو عبداللہ بن کیا تھا' کیا تھا تا تب بھی وہ قواعد شرعیہ کے دائرے سے باہر ہی ہو تا اور صحابہ کے اعتراض پر وہ مسترد ہوجاتا۔

ہم ہے پوچھے تو حضرت عثال کے اجتماد کی شرعی بنیادید دونوں امور تھے'
ایک تو حضور کا ہو ہاشم و ہو مطلب کی مالی مدد کرنا اور دوسرے بعض مواقع پر
"سفنل" فرمانا 'پھر آیت قرآنی سامنے موجود تھی' آیت اور حضور کے عمل پر
قیاس کر کے اگر انہول نے "بیت المال" ہے وہ معالمہ کیا جو یو بحر ہم شرے نہیں
کیا تھا' تو یہ کوئی گناہ نہیں۔

یہ الگ بات ہے کہ اجتماد میں وہ ''مصیب'' ندرہے ہوں' نتائج سیائید کے اعتبار سے الن کا طرز عمل نقصان دہ ہوالیکن خیانت ادر گناہ کا سوال اس معالمے کی حد تک کماں پیدا ہوتاہے ؟

یہ تو میاں صاحب کے اوران جیسے بعض ادر حضرات کے ذہنوں کا (خطا معاف)"مراق"ہے جو انہیں حقائق ثابتہ اور علم وخبر سے بہت دور لے گیاہے' دہ التی سید ھی باتیں کر کے قطعیات پر زبان درازی کا پر دہ ڈالنا چاہتے ہیں تاکہ کسی اللہ کے بعدے کو مطعون کر سکیں'ور نہات دواور دوچارکی طرح واضح ہے۔

#### بے سرویا: مودودی نے لکھاتھا:

" یہ تمام دا قعات اس امرک نا قابل تر دید شمادت بہم پنچاتے بیں کہ فتنہ کے آغاز کی اصل وجہ وہ بے اطمینانی ہی تھی جو اپنا قرباء کے معاملہ میں حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے طرز عمل کی وجہ ہے عوام اور خواص میں پیدا ہو گئی تھی'اور کی سے بی ہے اس کی ہے اس کی ہے اس کی ہے اس کی اور کی اس کی اس کی اس کی اس کی ہے اس سے کہا ہے ہی بہت سے محققین کی کہہ چکے رہا' بلعہ اس سے پہلے بھی بہت سے محققین کی کہہ چکے ہیں''۔ (خلافت و لموکیت میں سے)

میان صاحب اس کو نقل کرے فرماتے ہیں:

"اس کے بعد مودودی صاحب نے تین حضرات کے اقوال بھی نقل کیئے ہیں ،گر سوال ہیہ کہ ہم ان حضرات کی تقلید کیوں کریں جب کہ کھلے ہوئے واقعات ہمارے سامنے ہیں جن کو پہلے بیان کیا جاچکا ہے 'اور انہیں حضرات مور خین کے حوالہ سے بیان کیا جاچکا ہے جس پر یہ سب حضرات اعتاد کرتے ہیں "۔ص ۱۲۷

ہم بڑے اوب ہے کمیں گے کہ اے محرم فیخ الحدیث! غصے اور تعصب نے آپ کے فتم و شعور کوبالکل ہی سر مہ بادیا ہے' اتنا بھی آپ نمیں سمجھتے کہ " تقلید' کا سوال افکار و نظریات اور افعال و کر دار میں پیدا ہو تا ہے نہ کہ اخبار و اطلاعات میں 'کسی فقہی مسئلے یا جہتادی رائے میں آپ او حذیفہ کی تقلید کریں یانہ کریں یہ آپ کی مرضی پر ہے' لیکن جب چھ لوگ ایک واقعے کی اطلاع دے رہ ہوں تواسے درست نہ مانا تکذیب ہے جھٹانا ہے' تقلید اور عدم تقلید ہے اس کا کوئی تعلق نمیں۔

ناظرین ملاحظہ کریں کہ کون سے تین بزرگ ہیں جن کی شان میں یہ سی مجھوڑی جارہی ہیں۔

يه بين (١) لهام ابن حجر (٢) محبّ الدين الطبري أور (٣) خاتم الحدثين

مرت علامہ انور شاہ صاحب کا شمیر گئے۔ مولانا انور شاہ تو "دار العلوم دیوہ ہد" ہی ا ان دہ استاد ہیں جن کے شہر فی الحدیث میں دور اول کے محد شمین کی شان تھی '
مان کے کا یہ عالم کہ ہیں سال قبل دیکھی ہوئی کتاب کا کوئی بھی فقرہ صفحے ادر بھن مر جبہ سطر کے تعین کے ساتھ زبانی سنادیا کرتے تھے ' وسعت علم کا یہ حال کہ کیا ما امہ شبیر احمد عثانی کیا مولا نابدر عالم کیا دوسر سے قابل تلا نہ ہان کے آگے طفل ماہ شبیر احمد عثانی کیا مولا نابدر عالم کیا دوسر سے قابل تلا نہ ہان کے آگے طفل اور شاہ کی خدمت میں چلے گئے ہیں 'حضر ت بنے سنا ایک لحظہ تو قف کیا پھر علم کا ادر فلال شرح کے فلال حاشیہ میں یہ کھا ہے۔ دغیر ذالک۔ ادر فلال شرح کے فلال حاشیہ میں یہ کھا ہے۔ دغیر ذالک۔

ان انورشاہ کی شرح خاری (فیض الباری ج ۲ص ۲۲) ہے مودودی نے جو پھے نقل کیا اس کا پھے حصہ آپ بھی ملاحظہ فرمالیں :

> "پھر ان فتوں کے بھر کنے کا سبب میہ ہوا کہ امیر المؤمنین عثان رضی اللہ عنہ اپنے رشتہ داروں کو مناصب حکومت پر مقرر کرتے تھے 'اور ان میں سے بعض کا طرز عمل اچھانہ تھا ' مقرر کرتے تھے 'اور ان میں سے بعض کا طرز عمل اچھانہ تھا ' اس پر لوگ معترض ہوئے اور ان کی شکایات لوگوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ تک پہنچا کیں 'گر حضرت نے ان حضرت عثان رضی اللہ عنہ تک پہنچا کیں 'گر حضرت نے ان کو جھا دروں سے کو بچ نہ سمجھااور خیال کیا کہ یہ لوگ میرے رشتہ داروں سے خواہ مخواہ جیں "۔ (خلافت و لموکیت ص ۳۵ میں)

یہ کوئی نظری اور فقتی مسئلہ ہے یا لیک خبر 'ایک اطلاع' ایک علمی شہادت' کی سب ائنِ ججرؒ اور محب الدین طبریؒ نے اپنے الفاظ میں تفصیل سے لکھاہے 'حد ہے کہ "طبری" اور" طبقات" کی روانیوں کے مطابق حضرت عائشہ 'حضرت طلحہ اور حضرت ذیر ''جھی اس ضورتِ حال سے ناراض تھے۔

محرز عم وانتکبار کی کوئی انتاہے کہ میاں صاحب ان سب کو جھٹاتے ہوئے

چرب زبانی کیئے جارہے ہیں کہ واقعات وہی ہیں جو میں کمہ رہا ہوں اوریہ بھی ارشاد ہے کہ میں انہیں مؤرخین کے حوالے ہے صحیح واقعات بیان کر چکا ہوں۔ البشر اخبیث میا او عیت مین زاد!

حالا نکہ جو کچھ آپ نے بیان کیا ہے صرف "طبری" ہے 'وہ بھی اس طرح کہ جمال جمال سے جی جاہا تھوڑا تھوڑاتر جمد پیش کرتے چلے گئے 'در میان سے جو عالم حذف كياادر جتني غير متعلق تفصيلات عابين بيان كردين مضوركي يوالفسولى كا عالم یہ ہے کہ قطعا بے محل تفاصیل جگہ جگہ دیئے جاتے ہیں اور حوالوں کی کیفیت یہ ہے کہ جمال ضرورت ہے دہاں کوئی حوالہ نہیں 'جمال ضرورت نہیں دہاں صرف یہ دکھانے کے لئے کہ میں بھی عالم فاضل ہول 'حوالے دیدیئے ہیں۔ مثلًا صفحه 11ير"بشره بالجنة معها بلاء يصيبه (ال كوجنت كي بشارت دے دو 'ساتھ ساتھ بیب بشارت دے دو کہ ان کوایک آزمائش میں مبتلا ہونا ہوگا"۔ اس کے لئے انہوں نے خاری کا حوالہ دیا ، پھر اگل ہی سطر میں علی بلوی ا ستصيبه کے الفاظ لکھ کر پھر خاری کا حوالہ دیا 'حالا نکہ اس کی قطعاً کوئی ضرورت نہیں تھی اس طرح نام کو تو بخاریؓ کے دوحوالے ہو گئے الیکن نفس بحث ہے ان کا کیا تعلق؟ پراس کی شرح انهول نے جو کی وہ بے محل بھی ہے اور بے کئی بھی۔ فرماتے ہیں کہ حضور کا یہ ارشاد "واضح کررہاہے کہ جو کچھ آپ کے ساتھ ( یعنی حفرت عثانؓ کے ساتھ ) کیا گیاوہ آپ بی غلطیوں کا بتیجہ نہیں تھا بلحہ بهت برداامتحان به تھاکہ غیر مجرم کو مجرم گر دانا گیا''۔

"بے محل"اس لئے کہ حضرت عثمان کے مبسر بالحدة ہونے میں کے اختلاف ہے اور "بے تکی"اس لئے کہ اس حدیث سے ہر گزید مطلب نہیں نکلتا کہ اب حضرت عثمان ہے اور سے عثمان ہے ان ملکی ہوگی ہی نہیں اغلطی تو بلکالفظہ اس میں حضرت عثمان ہے ندگی ہمر کوئی گناہ سرزد ہوگایانہ ہوگا وہ مخض بقینا ہیر نابالغ ہے جو "عشرہ مبشرہ" کے بارے میں یہ تصور رکھتا ہے کہ جنت کی خوش خبری

ا نہیں اس لئے دی گئی تھی کہ وہ گناہ ہے بالاتر ہو گئے تھے' تمام شار حین خاری میں ہے۔ ہے اگر ایک کا بھی حوالہ میاں صاحب دے سکیں'جس نے اس حدیث کی شرح میں وہ بات کمی ہوجومیاں صاحب کہ رہے ہیں تو ہم خط غلامی لکھندیں گے۔ میں دہ بات کمی ہوجومیاں صاحب کہ رہے ہیں تو ہم خط غلامی لکھندیں گے۔

سال وہ بعث میں ہورو یوں ساسبہ ہدرہ ہیں تہ ہو ہوں کا سعدیں سے اس کی شرح صرف یہ ہے کہ حضرت عثالثؓ کو ایک شدید آزمائش پنیچ گ جس کا اخروی عاصل 'جنت ہے 'چنانچہ مودودی بھی کھول کھول کر کہہ چکاہے کہ انہیں قتل کرنے والا گروہ بدترین ظالم تھا' اس نے بہتیرے جھوٹے الزامات لگائے اور حدور جہ شقادت وشر ارت کا مظاہر ہ کیا۔وغیر ذالک

مودودی باربار کہتاہے کہ حضرت عثال مجرم نہیں تھے 'انہوں نے کوئی فعل خیات کا نہیں کیا' شریعت کے خلاف ایک قدم نہیں چلے' صرف اجتبادی غلطی تھی کہ اپنی فطرت کے تحت اقرباء کو اتنانوازا کہ لوگوں کوسوء ظن کا موقعہ ملا'اس کانام یالیسی کی غلطی ہے 'پھر کیا حاصل میال صاحب کی اس طول کلای ہے۔

ای صفحہ پراس مشہور روایت کے لئے کہ حضور ؓ نے حضرت عثان ؓ کو تجبل از وقت شمید قرار دیا تھا 'خاری کا حوالہ موجود ہے 'مھلا کون اس کا منکر تھا کہ عربی متن اور حوالہ دونوں موجود 'نام یہ ہو گیا کہ لیجئے ایک ہی صفحہ میں تین جگہ خاری کا حوالہ 'مگر نفس گفتگو ہے اس کا کوئی ربط نہیں۔

صفحہ ۲۲ پراس معروف حدیث کے لئے کہ "اے عثان اللہ تہمیں ایک آئیں پہنائے گا' تم اے مت اتار نا'۔ "تر ندی "کا حوالہ دیا گیا ..... کیوں؟ کیا مودودی منا قب عثان کا مکر ہے؟ کیاس نے اس حدیث کا انکار کیا تھا؟ پھر سیس ای حدیث کے سلسلہ میں حضرت عثان کا قول "تر ندی "کے حوالہ ہے دیا گیا کہ "میں اپنے وعدے پر جماہوا ہوں "۔ بھلا کیا حث تھی اس کی متعلقہ گفتگو میں۔ صفحہ ۲۲ پر ایک بار اور ص ۲۲ پر دو بار دور عمر "کی کچھ غیر متعلقہ باتوں کے لئے "البدایہ والنہ ایہ اوالہ نانکا گیا ہے "ص ۲۸ و ۲۹ پر دو جگہ خاری کا حوالہ مع متن ہے مگر دوسرے قضوں میں "ای طرح کہیں کہیں "این خلدون" اور "ان

اثیر "کے حوالے ہیں گر ایسے احوال کے سلسلے میں جو موضوع بحث ہے دور کا ہمی تعلق نہیں رکھتے۔

خلل دماغی کی انتابہ ہے کہ اگر مودودی نے دورانِ بحث میں بید کہہ دیا تھا کہ سعیدین عاص محصرت عثال کے عزیز سے تواب چلے جارہے ہیں کئی کئی صفح میں بیدگل افتانی فرماتے ہوئے کہ سعید ایسے سے اور ویسے سے انہوں نے قرآن کی نقلیں کیں اور وہ تنی سے اس کے لئے بھی ''الاستیعاب''کا حوالہ مع متن موجود'کیا بیہ خبط کے علاوہ بھی کچھ ہے ؟ کیا اسے فضول گوئی نہیں کہیں گے ؟ فظل ء گفتگو حضرت سعید کی حضرت عثال سے دشتہ داری تھی' پھر کیا مناقب کے بیہ صفحے اور بیہ حوالے دشتہ داری کو ختم کردیں گے۔

قطعاً غیر ضروری حوالے جگہ جیگہ جیں اور ان میں بھی شانِ جمالت سر ابھارے بغیر نہیں رہی ہے' مثلاً صغیہ ۱۹۲ پربالکل بے ضرورت الوسفیان کا قصہ لکھتے جیں کہ وہ کنجوس آدمی تھے'ایک تو قصہ بے محل اور پھراس پر حاشیہ دے کر مخاریؒ کے حوالے سے دو حوالے دیئے'گویاکوئی کمہ رہاہے کہ الوسفیان کنجوس نہیں تھے۔

### ان أبُوسفيان!:

خیر 'بے ضرورت حوالہ تو ''شواہد تقدس ''کا وصف خاص ہے' آپ ہے ویکھتے کہ یمال حوالہ کیا ہے ' پہلا حوالہ یول ہے :

"ابوسفیان رجل مسیک"۔اس کا اردو ترجمہ نمیں دیا جس کا مطلب ہے ہے کہ حوالہ صرف عربی دانوں کے لئے ہے' آگے خاری کا نام بطور حوالہ کھا گویا ہے الفاظ اس سے نقل ہیں' گر طلباء عزیز جیرت کریں گے کہ "خاری" میں حرف 'اِنّ " موجود ہے اور میال صاحب جائے "لباسفیان" کے "خاری" میں حرف 'اِنّ " موجود ہے اور میال صاحب جائے "لباسفیان" کے «کاری شفیان" لکھ رہے ہیں کیا" نحو میر" پڑھنے والا چہ بھی الی غلطی کرے گا'ہم

۔ کے مخان میں بیہ شعر پڑھا تھا آج تک یاد ہے۔

إنَّ باأنَّ كَأنَّ لَيْتَ لَكِنَّ لَعَلَّ ناصب اسم اند رافع درخبر ضد ماولا

### اور ليجيّے:

ماشاء الله میال صاحب نے مودودی کی عربی پر بھی گرفت کی ہے 'خداک تدرت ہے۔

محوجرت ہول کہ دنیا کیا ہے کیا ہو جائے گ مولانا مودودی نے حضرت عثال کے ایک فقرے کا مغموم بیان کیا تھا کہ: "میں ایسے خاندان ہے ہول جس کے لوگ قلیل المعاش ہیں"۔ میال صاحب فرماتے ہیں کہ:

"حالانكه الفاظيه بين: انافى رهط اهل عيلة وقلة معاش المعاش المعاش المين المعاش المعاش المعاش المعاش المعاش المعاش المعاش المعلم عيلة (صاحب فقروفاقه بين المل عيلة (صاحب فقروفاقه المعاش "م ١٩٦

خوب صاحب! گذارش میال صاحب سے بیہ ہے کہ لغات عرب کی کہائیں تو د نیا سے ناپیر نہیں ہو گئیں ' مودودی کو اصلاح دینے کی کو نشش مبار کہ فرمائی تقی ' تو کسی ایک لغت کا حوالہ بھی عطا کر دیا ہو تا ۔۔۔۔۔یا یہ بھی روایتوں جیسا معاملہ ہے کہ جو آپ کے جی میں آئے گا معنی لیں گے اور جس مفہوم کو چاہیں گے غلط تراد دیں گے۔

فاقہ یا نظروفاقہ کے لئے "العالمة" آتاہے نہ کہ "العیلمة" فاقد کش کو جائع اور 'قرمت کہتے ہیں نہ کہ عاکل "عیلہ " کے معنی ہیں غربت 'تاداری' افلاس' جن اہل ربان نے اس کاتر جمہ "نظر "کیاہے 'ان کی بھی مراد فقر سے وہ نہیں ہے جس ہے

اردومیں "نقیر" یو لاجاتا ہے "اس کی کئی دلیلیں ہیں "المنجد" یا" مجم الوسط" میں آپ دیکھیں "انعالیہ" کے معنی ملیس کے "الفقر" و "الفاقہ" کر آسی کے متصل "العیلیہ" کے معنی ملیس کے "الفقر" و "الفاقہ" کے معنی ملیس کے "الفقر" و "الحاجہ" اس سے صاف ظاہر ہے کہ فاقد کشی تک نوست پہنچاد ہے والا فقر لغتا اور ہے اور صرف غرمت واحتیاح والا فقر اور صاحب لسان العرب لکھتے ہیں کہ الاسم العیلة۔ اذا افتقر مگر بیدواضح کرنے کے ساخ کہ فقرے مراوغرمت ہے نہ کہ فاقہ کشی اور تجوع "شعر پیش کرتے ہیں :

ومايدري الفقير ستي غناه

ومايدرالغني متي يعيل

بینی عیلہ کااطلاق جس فقر پر ہو تاہے دہ دولتہندی کامقابل ہے جو ہخص دولتہند نہیں ہے دہ فقیر (عائل) ہے۔(۱)

دوسری دلیل قرآن میں موجود ہے "سور الضی" میں فرمایا گیا وو جدک عائل فاغنی حضرت فیخ الند نے عائل کا ترجمہ "مفلس" کیا مولانا اشرف علی نے "نادار" شاہ عبدالقادر آنے "مفلس" مولانا احمر سعید (صاحب کشف الرحمٰن) نے "نادار"۔ "فقیر "کسی نے نہیں کیا کیونکہ اردو میں "فقیر" جس آخری درجہ افلاس پر منطبق ہو تاہے وہ "عیلہ" میں متصور نہیں۔

میمال میال صاحب جیسے عقااء کھٹ سے اعتراض کر سکتے ہیں کہ دیکھیے حضور تو فاقے کیا کرتے سے الکین کسی صاحب فیم کواس لغواعتراض کی جرائت نہ ہوگی کیونکہ حضور گا فقر افتراری تھا فاقے تو آپ آخر عمر تک کرتے رہے ' حالا نکہ قرآن کی تصریح کے مطابق آپ بھی کے ''غنی''(۲) بنائے جاچکے تھے' (۱) مزید الحمینان کے لئے یہ سل الحصول تنب لغت دکھی لی جا کیں۔ مصباح اللغات۔ قاموس الجدید بیان اللیان۔ (۲) بعض متر جمن نے بیال ''غنی ،، کا ترجہ بے پرواکیا ہے 'کیکن یہ صحیح میں معلوم ہوتا' مال وجادے بے پرواتو آپ سیائی ہوش سنبسالئے کے وقت ہی سے بینے الیاکوئی دن آپ کی جس کی دیدگی میں تغریر سالت بھی منیں گذراکہ ذل دواری میں سنبسالئے کے وقت ہی سے بینے الیاکوئی دن آپ کی میں تغریر سالت بھی منیں گذراکہ ذل دواری ''پروا''آپ بھی تھے کے اندر آئی ہو'وانشا علم

اں سے ثابت ہواکہ ''عیلہ ''کااطلاق فقر اختیاری پر نہیں ہو تا 'بلعہ اس ناداری پر او تاہے جو مجبوری کے قبیل سے ہو۔

جمال تک فاقے کا تعلق ہے آ قاعظیہ نے اس دور میں زیادہ فاقے کیئے ہیں 
جمال تک فاقے کا تعلق ہے آ قاعظیہ نے اس دور میں زیادہ فاقے کیئے ہیں 
جب آپ "غین" ہمائے جانچکے تھے 'اس سے قبل "عائل" ہونے کے زمانے میں 
آپ کا گھر لنہ اتنا نادار نہیں تھا کہ دووقت کی روٹی نہ ملتی' حضرت خدیج گی تجارت کے 
بی بطور مضارب (۱) شرکت کے بعد آپ "غنی" ہو چکے تھے ادر پھر ہجرت کے 
بعد تو آپ کے پاس لا کھول آتے رہے 'گر آپ نے انہیں ایک رات بھی اپنے گھر 
میں نہیں رہنے دیا' ہی وہ فقر اختیاری تھا جس پر کا نئات کے سارے خزانے 
قربان' فداہ ای والی علیہ ۔

غرض جس دور کواللہ نے حضور کا دور 'تعیلہ "کماہے وہ بس دورِ غرہ ہی تھانہ کہ دور " فقر و فاقہ "اور جمال تک فاقے کا تعلق ہے میاں صاحب کا اپنا تراشیدہ لفظہ کی گفت ہے دہ "العیلہ "کے یہ معنی نہیں دکھاسکتے اب جب کہ "عیلہ "کا اردو مرادف غرمت یا ناداری طے ہو گیا تو ظاہر بات ہے کہ مودودی صاحب کا ترجمہ اس مفہوم کو اداکر نے کے لئے کافی شافی ہے۔

زیادہ سے زیادہ کچھ کما جاسکتا تھا تو یہ کہ "قلۃ معاش" کے الفاظ کے ساتھ متن میں "اھل عیلۃ" کے الفاظ بھی موجود ہیں ان کا ترجمہ کیوں نہ کیا " تواس کا جواب یہ ہے کہ "خلافت و ملوکیت" ایک "قانونی" نوع کی کتاب ہے ، جذباتی خروش سے خالی اس میں مصنف نے ایک ایک لفظ جانچ تول کرد کھا ہے ضرورت ہے زائد الفاظ کا اس میں کوئی کام نہیں ہے ، حضرت عثال کی تقریر بہت پیارے اور پاکیزہ جذبات سے مملو تھی 'ای لئے انہوں نے اپنے خاندان کی عام معاشی مالت کا اظہار دو ہر سے لفظوں میں کیا 'اس کی مثال عام ہے 'مثلاً آپ رقیق القاب آدمی ہیں تو کسی مفلس کی حالت یوں میان کریں گے کہ چار ابراغ ریب و القاب آدمی ہیں تو کسی مفلس کی حالت یوں میان کریں گے کہ چار ابراغ ریب و

نادار ہے 'یہ ایک ہی منہوم کے دولفظ غریب اور نادار آپ کی جذباتی کیفیت نے کہلائے 'گر جب ای بات کو جذبات ہے ہٹ کر ایک دافتے کے طور پر بیان کیا جائے گا تو صرف اتنا کہناکا فی ہوگا کہ وہ شخص غریب ہے 'دوسر امر ادف لفظ لائے کی جرورت نہ ہوگی ''اھل عیلہ " اور '' قلیل المعاش " معنی مرادف ہیں۔ مودودی لفظی ترجمہ نہیں کر ہا بلحہ میاں صاحب کے اعتراف کے مطابق بھی منہوم ہی بیان کر دہا ہے تو اعتراض کہاں سے فکل آیا۔۔۔۔ ہاں میاں صاحب کی شامت اعمال کہ لیجئے کہ یہ اعتراض پیدا کر کے انہوں نے اپنی عربی قابلیت کا مزید ایک نمونہ فراہم کر دیا ہے۔

### مقصد كياب ؟:

یہ بھی من لیجے کہ اس کیڑے ڈالنے کامد تعاکیا تھا، فرمایا جا تا ہے :
"اباگر صاحب فقر وفاقہ اور قلیل المعاش حضرت مروان
ہیں کیونکہ خشش کے سلسلہ میں انھیں کا نام لیا جاتا ہے تو
تعجب ہو تا ہے کہ یمی راوی حضرات یہ بھی فرماتے ہیں کہ
"افریقہ" کا خمس حضرت مروان نے پانچ لا کھ میں خرید لیا
تقا (ابن خلدون و ابن کثیر ) تو یہ "اہل عیلہ" اور "قلیل
المعاش "عجیب ہیں جو لا کھوں کی خرید و فروخت کرتے ہیں
المعاش "عجیب ہیں جو لا کھوں کی خرید و فروخت کرتے ہیں
اور فقیر ومسکین بھی ہیں "۔ (س ۱۹۱ و ۱۹۷)

تعجب تو خیر میال صاحب جیسے حضرات کو ہونا ہی چاہیے کہ عجب کا علاج سوائے علم وعقل کے بچھے نہیں۔ سوائے علم وعقل کے بچھے نہیں، مگر ان دونوں اشیاء کودہ طلاق مخلطہ دے چکے ہیں۔ بہر حال ثان دانشوری یہ ملاحظہ فرمایئے کہ اگر حضرت عثان نے اپنے فاندان کو غریب کمہ دیا تھا 'تو انہوں نے مطلب یہ نکالا کہ اب اس کا ہر ہر فریب ہونا ضروری ولازم ہے 'یہ ایسا ہی ہے جیسے ہمارے "ہندوستان" کے فرد غریب ہونا ضروری ولازم ہے 'یہ ایسا ہی ہے جیسے ہمارے "ہندوستان" کے

ایک غریب ملک ہونے کا مطلب یہ نکالا جائے کہ یہال کے ٹاٹائر لا ڈالمیاسب افسانہ ہیں ئیمال کوئی آدمی ٹھاٹ سے دوونت روثی نہیں کھاتا 'سب جائے ہیں کہ اکثر پر کل کا تھم لگایا جاتا ہے ''امریکا" دنیا کا امیر ترین ملک ہے گر دہال بھی غرباء موجود ہیں۔

خیراس طرح کی غلطیاں ہم کمال تک پکڑے جائیں۔

تماشہ تو یہ سیجے کہ " نمس" کو اوھار خریدنے کی روایات میال صاحب پڑھ چکے ہیں 'برایر وہ "خلافت و ملو کیت" میں دیکھ رہے ہیں کہ قیمت معاف کیئے جانے کا تذکرہ ہے 'گلفے کے بعد حضور کو خیال آیا کہ ممکن ہے میری کتاب کو کوئی ایسا قاری بھی مل جائے جو ہوش و خرد سے الکل فارغ نہ ہو 'اور اس کی سمجھ میں آجائے کہ چیچے تو ادھار خریداری کی بات متی نام ہے کہ یہ ہے تو ادھار خریداری کی بات متی 'پھر یہ کیسااعتراض 'یہ خیال آنے کے بعد میاں صاحب نے اپنا عتراض کو کاٹا نہیں بائے اس پریہ حاشیہ دیا۔

" کما جاتا ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے یہ پانچ لا کھ معاف() فرمادیئے تھے 'اگر بفر ض محال اس کو صحیح مان لیا جائے تو معافی تو بعد میں ہوئی' سوال یہ ہے کہ ایک فقیرومسکین کو یہ ہمت کیسے ہوئی کہ پانچ لا کھ کاسود اکرے "۔ مس کے 19

'مبغرض محالی''کی داد دیئے بغیر آگے برد هنابد نداتی ہوگی' حسن نداق کا سر مایہ ڈاکٹراقبال سے بہتر کمال ملے گا'فرماتے ہیں۔ تری نگاہ میں ثابت نہیں خدا کا وجود مری نگاہ میں ثابت نہیں وجود ترا

کل تک ہم بھی محال ہی سیجھتے ہتھے کہ کوئی شیخ الحدیث اور صدر مفتی علم و فنم کااس قدربیر ی ہوجائے گا، مگر آج ہم بصد ندامت سوچ رہے ہیں (۱) یہ ایک لاکھ اور پانچ لاکھ کا حل انشاء اللہ آگے ملاحظہ کریں گے۔

#### حمس حمانت میں مبتلا تھے ہم

میال صاحب کوہتا ہے کہ یہ تو فقط لا کھوں کا معاملہ تھا'اگر فرض سیجے دس کروڑ کی مالیت کاساز دسامان غریب زید کو دد کروڑ میں بایں طور ملنے گئے کہ بھائی چ کر پیسے چکا دے تو "ہمت" فرید نے کے لئے اسے ولایت نہ جانا پڑے گا' "فمس"کی خرید و فروخت کا تفصیلی ماجرانا ظرین' شاہ عبدالعزیز محدث دہلویؒ کی "تخد انّاعشریہ"سے معلوم کر چکے ہیں۔

اگر مروان مفروضہ طور پر فقیر و مسکین بھی ہوتا تو بیہ فقرو سکنت اس "مفت کے سودے "میں حائل ہونے دالے کہاں تھے۔

ویسے یہ میال صاحب ہی کادم ہے کہ حضرت عثان غی کے سایہ عاطفت میں پلنے والے مروان کو'' فقیر ومسکین' کہ درہے ہیں! زند ہاش!

### عالى جاه كاليك حواله:

ہم صفحہ ۳۱ پر "شواہد نقل س" کے صفحہ ۲۶۰ کی عربی عبارت نقل کر کے دکھا چکے ہیں کہ ترجمہ غلط کیا گیا 'چرایک باراس پر نگاہ ڈال کیجئے 'اب ہم یہ دکھانا چاہتے ہیں کہ شخ الحدیث محترم نے حوالہ میں کیا کیا کمال فرمایا ہے:

اس عربی عبارت سے مجل انہوں نے یہ جملہ لکھا:

"علامه ان عبدالبرٌ فرماتے ہیں "(ص۲۰)

اس کے بعد عبارت مع ترجمہ دے کر حوالہ دیا:

"مقدمه الن ضلاح صفحه ۳۸"-

اس کا مطلب سوائے اس کے میا ہوا کہ جو عبارت یا قول انہوں نے نقل کیا ہے وہ علامہ این عبد البر کا ہے اور این صلاح نے اپنی کتاب کے صفحہ ۴۸ پر اسے ان کے قول کی حیثیت سے نقل کیا ہے۔ ا

اب ذرامقدمہ"ان صااح"اٹھاکر اس کاصفحہ ۵ م کھو لیئے'صفحے کے اس

فرق پر ہمیں اعتراض ضیں 'ہوسکتا ہے باریک لکھائی اور ہوئے سائز کے کسی ایڈ پیشن میں بع عبارت خود ابن ایڈ پیشن میں بع عبارت خود ابن سائے گئی ہو' ہمارا کہنا ہہ ہے کہ یہ عبارت خود ابن سائے گئی ہے حافظ ابن عبد البر کی ضیں' انہوں نے النوع الحادی و عشرون کے تحت اسے سپر و قلم فرمایا ہے 'عنوان ہے ''معرفة الموضوع''آسپاس آگے بیشن عبد البر کا کمیں ذکر ہی شین' میال صاحب نے یہ قطعاً غلط لکھ دیا ہے کہ :

"علامدان عبدالبر فرماتے ہیں"۔

اب ممکن ہے کہ وہ کسی پرائیویہ مجلس میں یوں کہیں کہ عامر خبیث تو خوردہ گیرہ وراصل ہم نے یہ عبارت این عبدالبرکی فلال کتاب ہے لی تھی اور الن عبدالبر نے چو نکہ اسے "مقد مہ این صلاح" سے نقل کیا ہے اس لئے حوالے میں سہواہم ہے "مقد مہ این صلاح" کانام پڑ گیا اس سے آخر کیا فرق پڑ تا ہے ؟

میں سہواہم سے "مقد مہ این صلاح" کانام پڑ گیا اس سے آخر کیا فرق پڑ تا ہے ؟

بیں تحقیق کامر من آج کل کم سے کم اہل اسلام میں بہت کم پایا جارہا ہے 'اور ممکن ہیں تحقیق کامر من آج کل کم سے کم اہل اسلام میں بہت کم پایا جارہا ہے 'اور ممکن ہیں ہے یہ بھی کہ دیں کہ کا تب یا پریس کی غلطی سے "مقد مہ این صلاح "کانام پڑ گیا ہے۔

ہے یہ بھی کہ دیں کہ کا تب یا پریس کی غلطی سے "مقد مہ این صلاح ایک ہو چودہ سال بعد ہے ہے ہیں اور شیخ الا سلام تھی الدین معروف بہ این صلاح ایک سوچودہ سال بعد ہے ہے ہے ہیں اور شیخ الا سلام تھی الدین معروف بہ این صلاح ایک سوچودہ سال بعد ہے ہے ہے ہیں مصنف اپنی تصنیف میں کسی ایسے عالم کا قول میں ایساکوئی طریقہ نہیں آیا کہ ایک مصنف اپنی تصنیف میں کسی ایسے عالم کا قول تقل کر دے جو ابھی پیدا بھی نہیں ہوا ہے۔

پھر آخریہ چکر کیا ہے؟ ہمارا قیاسی جواب یہ ہے کہ میاں صاحب نے "مقدمہ اتن صلاح" مرے ہے ویکھائی نہیں 'نہ انہیں یہ علم ہے کہ اتن خلدون کی طرح" اتن صلاح" بھی ایک بزرگ کا نام ہے 'کسی ارود کتاب میں کسی نے مقدمہ اتن صلاح کے حوالے ہے یہ عبارت نقل کی ہوگی اور آس پاس اتن عبدالبر کا بھی ذکر ہوگا۔

میاں صاحب نے اس کا مطالعہ کرتے ہوئے سمجھا کہ ہونہ ہو ''مقد مہ اننِ صلاح ''ان عبدالبرکی کسی کتاب کا نام ہے 'کس دیدیا دہاں سے حوالہ 'آگر معالمہ یوں نہیں ہے تو پھر د بی بتائیں کہ اس کیلی کا کیاحل ہے ؟۔

ایکبات ہم اور ہتادیں ' ٹھیک ہی عبارت محض برائے نام فرق ہے" ظفر المانی علی مختر الجر جانی "میں ہی صفحہ ۲۵۴ پر آئی ہے ' وہاں بھی ان عبد البر کے ذکر کا سوال پیدا نہیں ہوتا 'البتہ ہمارے اس فیصلے کی تصدیق صاحب" ظفر اللمانی "نے ضرور کردی ہے جو ہم زیردست شارے کے (۱) صفحہ ۳۱ پر کر آئے ہیں کہ لکشف عوارها و محوعارها میں ضمیر" ها"کامر جح "موضوعات " بی کہ لکشف عوارها و محوعارها میں ضمیر " ها"کامر جح " موضوعات " ہے ' وہاں وضاحت کی گئی ہے کہ ای تلک الاخبار الموضوعة ۔ فالحمد لله علی ذالک۔

# ہر علمی صدافت سے عناد:

کمال فن کی داد کمال تک دی جائے 'چارے مودودی نے کمہ دیا تھا کہ:
"بیدام زہری کا بیان ہے جن کا زمانہ سید ناعثان رضی اللہ عنہ
کے عمد سے قریب ترین تھا'اور محمد بن سعد کا زمانہ امام زہری گ
کے زمانے سے بہت قریب ہے' ابن سعد ؓ نے صرف دو
داسطوں سے ان کا بیہ قول نقل کیا ہے''۔

بس شروع کردی میال صاحب نے تقریر لاجواب....

"یہ دوسرا مغالطہ ہے یا دھول جھونکنے کی دوسری کوشش ہے؟ "کئی لا کون میں آئی طرح گر جتے برستے چلے گئے "واہ صاحب داہ یہ کوئی تعمیر ہے کہ صرف دوپشتیں گذری ہیں تو بھی مضبوط ہوگی"۔وغیر ذلک ص ۱۸۹

ا شیں کچھ خبر نہیں کہ محد ثین کے یمال کم ہے کم واسطول والی روایات کی

<sup>(</sup>۱) زیردست کتاب مین صفحه ۲۳،۷۳،۷۲ پر (مرتب)

کیا ہمیت ہے اور امام خاری مس طرح اپنی خلاشیات (۱) پر ناز کیا کرتے سے ان کی سے خان کی سے خاری ہمیں ۲۲ " خلاشیات " ہیں ان کی سے خاری میں سے ہیں حنی شیوخ سے حاصل کردہ ہیں ) امام الو حنیفہ کی بہتر می حدیثیں ٹائیات(۲) ہیں جن پر الل علم جاطور پر باز کرتے ہیں و قدر دان سلف تورباعیات (۳) تک کواشر فیول سے بڑھ کر سمجھتے تھے۔

قربالاسناد:

واسطوں کی کی کاباعث فخر ہو نااہل علم کے لئے امور ثابتہ میں ہے ہے الیکن داسطہ ہمیں پڑاہے ہوے بے ڈھب بزر گوار سے اس لئے زیادہ نہیں توالیک مثال ہم اور پیش کریں گے۔

"عقودا للآلى فى الاحاديث المسلسلة والعوالى" في مش الدين جزريٌ كى ايك تعنيف ب سيررك ماثوره دعاوَل كى شره آفاق كتاب "حسن حسين" كم بهى مصنف إير-

مِن لَكِصة بين:

فهذه احاديث مسلسلات صحاح وحسان عوال صحيحة عشارية عالية الشان لايوجد في الدنيا اعلى منها ولا يحسن لمومن الاعراض فيها اذ قرب الاسناد و علق قرب مثن الله تعالى أ

(۱) وہ مدیثیں جن میں خود محدث اور رسول اللہ علیہ کے در میان صرف تین رادی ہوں۔

(٢) صرف دوداسطول دالى ويسام الد صنيفة بقول اصح تابعين من ساح يتهد

(٣) جارواسطول والى

ورسوله صلى الله عليه وسلم

پس یہ ایک اعادیث کا مجموعہ ہے جو "دمضل الاسناد" ہیں "صیح ہیں ،حسن ہیں ، کلحاظ سند درست ہیں الیہ ہیں کہ (رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم تک) ان میں بس دس واسطے ہیں 'رفیع الشان ہیں 'دنیا میں ان سے اعلی روایات سیں پائی جا تیں 'کسی صاحب ایمان کے لئے یہ بات پسندیدہ سیں کہ ان سے بے تعلقی برتے 'اس کے کہ اسناد کا قریب اور بلند پایہ ہونا اللہ اور رسول علیقے سے قرب کے مرادف ہے۔

دافعتااس کتاب ہیں حتی الوسع صحیح الاسناد ہی احادیث جمع فرمائی ہیں 'گر یمال اس سے بحث نہیں 'ممکن ہے ان سے کہیں چوک بھی ہوئی ہو'د کھانا صرف بیہ ہے کہ دس راویوں کے داسطوں کودہ خصوصیت کے ساتھ جماکر اس پر فخر کر رہے ہیں۔

بظاہر وس راوبوں کا توسط زیادہ معلوم ہوگا، گر بوں سیجھے کہ خاری ، مسلم،
مالک اور دیگر مشہور محد ثین تو پہلی دو صدیوں کی شخصیتیں ہیں، ان کے تعلق ہے تو پانچ چھ کا توسط بھی بہت ہے لین شخ جزری کم دبیش آٹھویں صدی ہجری کے خاتمے پر کتاب لکھ رہے ہیں، آٹھ صدیوں میں صرف دس واسطوں ہے بہ اتصال سند حدیث ہیان کرنا بھینا ایبا ہی ہے جیسے امام خاری کا تین چار واسطول (۱) ہے بیان کرنا کی وجہ ہے کہ اپنی پیش کردہ احادیث کی تحسین میں وہ جمال دوسرے الفاظ کہتے ہیں وہ ہی "عشاریہ"، بھی کہتے ہیں، لیعنی صرف دس واسطول (۱) ہمیں خاری وغیرہ پڑھ کر اس خوش فنی میں جنانہ ہو جانا چاہئے کہ مثلا خاری کی خاتیات میں خاری دی خاری کی خاتیات کرنا کی جانس کے خاتم کے خاتم کے خاتم کے خاتم کے خاتم کے خاتم کی خاتیات کا کا اسطول دوس واسطول دوس خاری وہیں کر اس خوش فنی میں جنانہ ہو جانا چاہئے کہ مثلا خاری کی خاتیات مارے لئے اس لئے رباعیات کی گئی کہ فظ امام خاری کا واسطہ دو جانا چاہئے کہ مثلا خاری کی خاتم ہو گئی تاب پڑھ لینا تی و اسا تہ ہی کا تو میں اور امام خاری میں کتے شیوخ واسا تہ ہی کا توسط ہیں گئی ہوگا کہ ہم نے جس استاد ہے خابر ہے کہ سینکروں ہی ہوں گئی۔

والی اور مزید زور ڈالنے کے لئے "قرب الاسناد، کے الفاظ بھی حوالہ قلم کرتے ہیں "سند کا عالی اور نفیس ہونا الگ خونی ہے "قرب اسناد اور قلت توسط اس کے مااوہ ایک حسن خاص ہے ، جس پر فخر و ناز جا اور کیوں نہ ہو ، قرب و بعد تواضا فی چزیں ہیں ، آئر آج ہم تقریباً چودہ سوسالوں بعد ہیں واسطوں ہی ہے کوئی حدیث پاسکیں توبیہ بات اس لئے قابل فخر ہوگی کہ اپنے محبوب آقا اور خیر الوری صلی اللہ علیہ وسلم ہے جس نوع کی ہمی قربت غلام کو حاصل ہوجائے نعمت ہی نعمت ہے سمایہ کر ہائے اب یہ زمانہ آگیا کہ ایک شخ الحدیث آئکھیں نکال کر کہ رہ ہیں کہ کیا ہوتا ہے!

حالا نکہ علم حدیث سے بے خبر ایک عام آدمی بھی ہٹر طیکہ ذہین ہو' یہ سمجھ سکتا ہے کہ کسی بھی روایت میں جتنے واسطے پڑھتے جائیں گے تحریف و تغیر کا امکان فزوں ہوتا جائے گا' زید کی بات بحر اس سے سن کر کمیں بیان کر تا ہے تو بہت کم اندیشہ ہے کہ نقل میں غلطی ہو'لیکن بی بات بحر سے سن کر طلحہ کمیں بیان کرے گا تو الفاظ وغیرہ کے بدل جانے کا امکان نسبتاً زیادہ ہو جائے گا' ای طرح جتنے واسطے پڑھیں گے امکان تغیر بڑھے گا' ہر رادی کا اپنی جگہ سچا ہو نا اور قسد اُتبدیلی نہ کرنا بھی اس امکان کار استہ نمیں روک سکتا' ای لئے محد ثین عظام کم سے کم واسطوں والی حدیثوں پر جان چھڑ کتے تھے۔

کھی بات ہے کہ یہ تفتگو تقد رادیوں ہی سے متعلق ہے 'غیر تقد رادی تو ایک بھی روایت کو لے ڈوبے گا' تقد رادیوں سے مردی احادیث میں کم سے کم داسطوں والی حدیثیں بالا تفاق محد ثمین کے یمال محبوب و متازر ہی ہیں۔

## كسى روايت كس سے لى جائے:

مودودی نے لکھا تھا:

"واقدى" كے متعلق بيات اہل علم كو معلوم ہے كه صرف

احکام و سنن کے معاملہ میں ان کی احادیث کورد کیا گیاہے' باقی رہی تاریخ اور خصوصاً مغازی اور سیر کاباب تواس میں آخر کون ہے جس نے دافتہ کی کی روایات نہیں لیں،،۔

(خلافت وملوكيت ص: ١٠٤)

یہ ایک ایسی بات مقی جو واقتین علم حدیث کے بیمال ابتدائی معلومات کی فہرست میں ہے ، ہم تو کمیں گے کہ مولانا مودودی نے واقدی کی قدر میں قدرے مبالغہ ہی کر دیاور نہ نقطہ اعتدال کچھاور ہے جے ہم آگے "واقدی،، کے مستقل عنوان سے واضح کریں ہے۔

میال تولس بتانایہ ہے کہ میال صاحب مودودی کی اس عبارت کو نقل کر
کے بہت بچوے ہیں ان کا اعتراض یہ ہے اور اسے انہوں نے طنز کے پیرائے
میں بیان فرمایا ہے کہ لیجئے صاحب مجدسے کون ساپیر پہلے نکالیں اور عسل میں
وضو پہلے کریں یابعد میں ' ایسے مسائل میں تو واقد گ کی عبارت معترنہ ہو 'لیکن
حضرت عثال جیسے زیر دست صحافی کی نقابت و دیانت اور عزت و عظمت پر حملہ
کرنے والی روایات ان کی معتبر مان لیں۔ (ص : ۱۹۲)

یہ بناء الفاسد علی الفاسد ہے 'میال صاحب نے کسی مغفل آدمی کی طرح ایک مفروضہ بنالیا ہے کہ اقرباء نوازی کی روایات سے بان لی گئیں تواس کا مطلب ہوگا کہ حضرت عثمان ہر دیانت سے 'اس مفروضے کی لغویت ہم واضح کر چکے ہیں اور ہم کہتے ہیں کہ جوروایات اہل علم نے تواعد فن کے تحت درست مان کی ہیں 'دہ درست علی ہیں خواہ الن ہے کسی صحائی کی طرف گناہ کا انتساب ہوتا ہو' آخر قرآن درست علی ہیں خواہ الن ہے کسی صحائی کی طرف گناہ کا انتساب ہوتا ہو' آخر قرآن کی الن آیات کو کمال لے جائیں گے جن میں اخیاء علیم السلام کے ''ونوب'' بیان' ہوئے ہیں اور پیچھے آپ نے ''دخاری'' و ''مسلم''کی وہ روایت پڑھی جس میں ہوئے ہیں اور پیچھے آپ نے ''دخاری'' و ''مسلم''کی وہ روایت پڑھی جس میں حضرت ایر اہیم' کی طرف '' تین کذبات'' کی نسبت ہے مزید تفصیل انشاء اللہ صحابیت کی حف میں آئے گی۔

خیر میال صاحب کا فساد خیال توانی جگه "جوت ہم اس کا پیش کرتے ہیں کہ مودودی نے بیال جو کچھ کمادہ ایک مسلمہ ہے جسے میال صاحب جیسے ہزار نام نماد شیوخ بھی اپی جگہ سے نمیں ہلا سکتے "میال صاحب نے اور کمائیں نمیں پڑھیں گر" تقریب التقریب "توہم حال دیکھی ہی ہے "ای کو پہلے اٹھائے۔ این مجر سیف بن عمر کے ترجے میں لکھتے ہیں :

ضعیف فی الحدیث عمدہ فی التاریخ وہ مدیث کے باب میں وہ مدیث کے باب میں ضعف ہے ، گر تاریخ کے باب میں ع

کیا یہ بیان کرنا تاریخ کے علاوہ بھی کچھ ہے کہ او بحر او عمر انے کیا کیا اور عثال او علی نے کون میں روش اختیار کی ؟ صاف نظر آرہا ہے کہ امام فن ابن جر کے مرد کے دوالگ الگ معیار ہیں 'جو محض حدیث بزد یک بھی احکام وسنن اور تاریخ دسیر کے دوالگ الگ معیار ہیں 'جو محض حدیث لیعنی احکام وسنن والی دولیات میں ضعیف ہے وہی تاریخ میں عمدہ قرار دیا جارہا ہے۔ اب آئے ایک الیمی کتاب کی طرف جے میاں صاحب نے شاید دیکھا بھی نہ ہو' چلئے اب وہ دیکھ لیس اور اس نقطہ نظر سے دیکھ لیس کہ عامر شیطان نے افتار اس میں کچھ خیانت تو نہیں کی ہے۔

یہ کتاب ہے مشہور محدث اور جرح و تعدیل کے امام خطیب بغدادی کی "الکفایه فی علم الروایه،، مصنف باب النشلد فی احادیث الاحکام کا عنوان دے کر پہلے لکھتے ہیں:

"اسلاف میں متعدد حضر ات کا موقف بیدرہاہے کہ جواحادیث طلال و حرام سے متعلق ہول' وہ تو کسی ایسے راوی سے نہ لی جاکیں جو متہم ہو (یعنی ثقہ نہ ہو) لیکن جو روایات ترغیب اور مواعظ اور ویگر اقسام کی بیں (جن میں تاریخ و سیر بھی داخل بیں) تمام طرح کے اساتذہ سے لے لینی چاہیں،۔۔ اس کے بعد حضرت سفیان توری کا مقولہ ای بات کی تائید میں تقل کرتے ہیں۔ پھر این عیدیڈ کی تائید لاتے ہیں 'پھر امام احمد بن حنبل ہیسے محتاط فی الروایہ بزرگ کایہ قول نقل فرماتے ہیں :

اذا روينا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحلال والحرام والسنن والاحكام تشددنا في الاسانيد واذا روينا عن النبي صلى الله عليه وسلم في فضائل الاعمال وما لا يضع حكما ولا يرفعه تساهلنا في الاسانيد.

سی میں سیال ہے۔ جب ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے حلال و حرام اور سنن واحکام سے متعلق کوئی حدیث روایت کرتے ہیں توسند

میں بہت مضبوطی (۱) کو ملحوظ رکھتے ہیں 'لیکن جب فضائل اعمال میں اور الیمی چیز ول میں جن سے نہ تو کوئی تھم عائد ہوتا

ہو'نہ کسی تھم کی نفی ہوتی ہو حدیث روایت کرتے ہیں توسند کے معاملہ میں تسائل برتے ہیں (ڈھیل ڈالتے ہیں)۔

بھر ابو ذکر یا عنبر ک کاار شاد نقل کرتے ہیں : میر ابو ذکر یا عنبر ک کاار شاد نقل کرتے ہیں :

الحبر اذا ورد لم يحرم حلالاً ولم يحل حراماً ولم يوجب حكماً وكان في ترغيب او ترهيب او تشديد او ترحيب و ترحيب و تشديد او ترحيب و حب الاغماض عنه والتساهل في رواته روايت اگر الي ہے كه نه توكمي حرام كو طال اور حلال كو حرام كرتى ہے اور نه كوئى حكم شركى عائد كرتى ہے (بلحه) رغبت و لائے يا شدت ورخصت كے مضمون ير مشتمل ہے ولانے يا شدت ورخصت كے مضمون ير مشتمل ہے

(۱) ہم نے تشدونا کے جائے شدونا کا ترجمہ کیاہے کیوں کہ نسخد اعتبولیہ میں شدونا ہی ہے جو ماری ناقص رائے میں زیادہ بھر ہے۔وائلداعلم

تواس سے چتم ہو تی داجب ہے 'اور اسکے راویوں کے سلسلہ میں ڈھیل وینی چاہئے' (کتاب التفایہ صفحہ ۱۳۳ و ۱۳۴۸ مطبوعہ دائرۃ المعارف العثمانیہ حیدر آبادد کن)

یہ تواصولی وضاحت ہوئی 'اب ایک شمشلی شوت بھی ملاحظہ ہو:
"ہدایہ"کی اہمیت آپ معلوم کر چکے (۱)اس کے مسائل کن احادیث پر بنی
ہیں 'ید دکھانے کے لئے امام زیلعی حنی نے ایک مبسوط کتاب کھی ہے "نصب
الرایه لاحادیث الهدایه،،خودامام زیلعی کا کیاپایہ اہل علم میں ہے ذرا پہلے اسے بھی
سن لیجئے۔

مولانا لكعنوى مغفور "الفوائد البهيه ، ، ميس لكهة جيس :

کان من علماء الاعلام وبرع فی الفقه والحدیث مات ۲۲٪ له تخریج احادیث الهدایه وغیره نیگی بهت اونچ علاء میں سے ایک سے 'اور حدیث و فقہ دونوں میں انہیں اتمیازی ثان حاصل تھی' ۲۲٪ ہے میں انقال کیا'انہوں نے "ہوایہ" وغیرہ کے مسائل سے متعلق احادیث کی تخری کی ہے۔ مولاناً مزید فرماتے ہیں :

وتخريجه شاهد على تبحره فى فن الحديث و اسماء الرجال ووسعة نظره فى فروع الحديث الى الكمال وله فى مباحث الحديث انصاف لايميل الى الاعتساف

ادران کی تخریخ کا نن حدیث ادر "فن اساء الرجال" میں ان (۱) الل علم معاف فرمائیں ان سے خطاب نہیں ہے۔ اپنام قارئین ہے۔ (۱) ہدایہ کے مسائل کے لیے دہ احادیث تلاش کرکے لائے ہیں میں مطلب ہے تخریج کا۔ کے جرکی شاہدادر علم حدیث کی تمام شاخوں میں تاحد کمال ان کی دسعت نظری کی گواہ ہے 'اور حدیث کے مباحث میں ان کے اندر انصاف پایا جاتا ہے 'وہ تعصب اور خود رائی کی طرف ماکل نہیں ہیں۔(الفوائد البینة فی تراجم الحفیة مع التعلیقات المسنیة علی الفوائد البینة می داجم الحقیقة میں۔

توبہ ہیں امام زیلعی حنی طاب اللہ سراہ ، کھلی بات ہے کہ "ہدایہ" کی تخریج میں وہ گری پڑی روایات نہیں لا سکتے 'یہ تواحکام و مسائل کا معاملہ ہے 'ویسے بھی ان کے چیش نظر اس پروپیگنڈے کی تکذیب ہے کہ "فقہ حنی زیادہ تر قیاسات کا مجموعہ ہے ،، کمزور روایات ہے استد لال کر کے وہ معترضین کو گرفت کا موقعہ کیسے دیتے ؟۔

اس تفصیل کے بعد ان کی ''نصب الرایہ '، کی تیسری جلد کھول کر ''کتاب السیر ،، نکالئے' اس میں فقظ چند صفحات کے اندر آپ کو بلا تکلف واقدیؓ کی روایات ہے استدلال ملے گا۔

مثلًا صفحه ٣٠٣م ير روى الواقدى في كتاب المغارى\_

ص: ۳۱۹٪ پر روی الواقدی فی المغازی\_

ص: ۱۷۵ پر رواه الواقدي في المغازي\_

ص: ۲۴۰۰ پر رواه الواقدي في كتاب المغازي وغيرما

حتی که ص: ۳۹۵ تر انهول نے "مخاری" و"مسلم" کی روایت کی شادت " تر " سی مث

میں "واقدی" کی روایت پیش کی ہے۔

یہ بھی ملحوظ رہے کہ زیلی کا مقصد تاریخیان کرنا نہیں باتھ "ہدایہ" میں میان کئے گئے مسائل شرعیہ پر احادیث کابر ہان پیش کرناہے 'وہ''فقہ ،، کے زیر عنوان کلام کررہے ہیں 'انہیں احکام فقہیہ کی مضبوطی د کھلائی ہے 'اس کے باوجود و بغیر کسی تامل کے واقد گ کی روایات پیش کے چلے جاتے ہیں 'تواس سے صاف و بغیر کسی تامل کے واقد گ کی روایات پیش کے چلے جاتے ہیں 'تواس سے صاف

طاہر ہے کہ "مغازی دسیر" کے دائرے میں فقهائے اعلام کے نزدیک واقدی جت ہیں حتی کہ ان کی روایات ہے ان احکام شرعیہ پر استد لال کیا جاسکتا ہے جن کا تعلق جہاد 'غنیمت' نئے ' خراج ' جزیہ اور غدر وصلح دغیر ہ سے ہے۔

(یمال یہ لطیقہ بھی من لیجئے کہ ان سعدؓ کی جس سند بیں میال صاحب نے اس لئے کیڑے ڈالے بیں کہ وہ وہ اقدیؓ کے واسطے سے میان ہوئی ہے' ٹھیک وہی سند میمیں"نصب الرایه" جلد ۳ بیں صفحہ ۲۰۰۱ پر موجود ہے' اس کی مفصل تنہیم انٹاء اللہ آھے"فن حدیث، کے زیر عنوان آربی ہے)

اب ہمیں کوئی ہتائے کہ مودودی نے کون سی نرالی بات کمہ دی تھی 'جو میاں صاحب آپے سے باہر ہو گئے 'یہ مثال تو ہم نے تقصیلاً اس لئے پیش کی کہ نتماء کاموقف سامنے آجائے جو کمزور روایات سے دور بھا گتے ہیں۔

ر ہیں اجمالی مثالیں تو کیا حافظ این حجر "کیاائن اٹیر" کیا طبری "کیابلاذری"
کیاان کثیر" سب تاریخ مغازی وغیر ہ میں واقدی کی روایات استعال کرتے ہیں '
اور کریں کیوں نہ "تاریخ کے لئے بھی اگر وہی کسوٹی استعال کی گئی جواحکام دسنن اور عقائد و ایمانیات کی روایات کے لئے موزوں ہے تو سلیلہ تاریخ کی صرف تعوری می ٹوٹی بھوٹی ہوٹی ہو اگریاں ہاتھ میں رہ جا کیں گی اور جو "سلسلة الذہب" امت کے حال و مستقبل کو ماضی سے مراد طرک تا ہے اس کا نام و نشان من جائے گا۔

### فاعتروا!:

"طری" کی ایک روایت مودودی نے بطور "متابع" بیان کی تھی جو یہ ہے۔
"افریقہ میں عبداللہ بن سعد بن الی سرح نے دہاں کے
بطریق سے تین سو قطار سونے پر مصالحت کی تھی۔فاسر به
لآل الحکم۔ پھر حضرت عثال نے بیر قم الحکم 'یعنی مروان
بن تھم کے باپ کے خاندان کو عطاکر دینے کا تھم دیا۔"

اس پر فرماتے ہیں کہ:

"اس بیان کو نقل کرنے میں مودودی صاحب نے کمال یہ کیا ہے کہ اس بیان کا آخری لفظ جس سے روایت کا اوس اور مضاد ہونا ثابت ہووہ نقل بی نمیں کیا ' قلت اول مروان قال لاادری۔ "(ص ۱۹۳)

یعنی مولانا مودودی بھی میال صاحب ہی کی طرح غیر ضروری چیزیں نقل کرتے جاتے توبیہ خوبی کی بات ہوتی اس متر وکہ کلڑے کا مطلب یہ ہے اور خود میال صاحب نے بیان فرمادیا ہے کہ جب روایت بیان کرنے والے سے وریافت کیا گیا کہ "آلِ حکم" سے کون مراد ہے "کیا خاص مروان کوبیر رقم دی گئی تھی ؟ تو اس نے جواب دیا کہ یہ میرے علم میں نہیں۔

ہتا ہے اس میں تعناد کیا ہوا'ایک شخص کو ہس اتنا معلوم ہے کہ فلال رقم فلال خاندان کو دی گئی ایک اور کو ؟ تو وہ لا علمی کے سواکس چیز کا اظہار کرے گا'اس اظہار سے یہ کیسے نکلا کہ رقم دینے ہی کی خبر غلط ہے 'اس متر و کہ کلڑے کا تو نفس بدعاء سے کوئی تعلق ہی شیں' بدعا صرف رقم دینے کا اثبات ہے 'بھر بھلا مودودی صاحب بے ضرورت شیں' بدعا صرف رقم دینے کا اثبات ہے 'بھر بھلا مودودی صاحب بے ضرورت کلڑے کو نقل کر کے کیوں جگہ برباد کرتے 'ان کی زیر عث کتاب تو ایک ایسی قانونی کتاب ہے جس میں کوئی فقر و کسی بھی جگہ زائد شیں 'ندوہ میاں صاحب کی طرح جگہ جذبات کی شاعری فرماتے ہیں' نہ غیر متعلق تفصیلات میں وقت برباد کرتے ہیں' نہ غیر متعلق تفصیلات میں وقت برباد کرتے ہیں۔

ادر عقل دسمن شیخ الحدیث نے اس روایت کو بھی ان روایات کے ''تھنادات'' میں شامل کر لیاہے جن کاالگ مستقل روایت ہونا کسی تصر سے کا مختاج نہیں۔ مزید در مزید ایک اختلاف سے بھی بیان کیا کہ بیہ تو پانچ لاکھ کے مجائے تمین سو قطار رو گئے 'بوے طنطنے سے فرمایا " تین سوقطار کتنابھی ہو تا ہو'پانچ لا کھ نہیں ہو تا" صغحہ ۱۹۵سطر ۳ بھلا یہاں ان پانچ لا کھ کا سوال کماں پیدا ہو گیا جو خس ادھار خریدنے والی روایت سے متعلق تھے۔

مر فحر محر کے ہم ہر رخ ہے میال صاحب کا نقاب النیں گے، تحقیق نہ کرنے کی توان صاحب کا نقاب النیں گے، تحقیق نہ کرنے کی توان صاحب نے قتم کھار کئی ہے، معمولی فہم کا آدمی بھی خیال کرسکتا تھا کہ قطار عرفی لفظ ہے، لاؤلغت دیکھ لو پھر "مصباح اللغات" تو "دل" ہی میں چھپی ہے، اسے اٹھا کر دیکھتے تو صفحہ ۱۰ پر قطار کا دزن مل جاتا 'سور طل رطل بھی نہیں جانتے تھے تو "را" کی شختی کھول لیتے' معلوم ہو جاتا کہ ایک رطل جالیس تو لے کا ہوتا ہے۔ (م ۲۹۸)

اب آگر علم حدیث کی طرح حساب میں بھی بے ہس تھ 'تو محلے کے کسی دکا ندار بی سے کمہ دیتے کہ بھائی چالیس کو سوسے اور پھر صاصل ضرب کو تین سو سے ضرب دے کر بتاؤ کیا بنا؟ وہ منٹ بھر میں بتادیتا کہ بارہ لاکھ تولے بعنی ای کے تول سے بندرہ ہزار سیریا تین سوچھتر من۔

بھنا کیا چیز ؟ ..... ہوہ .... فرہب 'اصل اور تر جے دونوں میں موجود' آج کل تو دو

روپے تولہ ہے اوپر ہے میاں صاحب بتا ئیں اُس زمانے میں کیا بھاؤلگائیں
کے 'ہم سمجھتے ہیں کہ دورو پے تولہ میں تواعتر اض نہ ہوگا' تو چوہیں لا کھ روپ
ہے' پھر دینار تو شاید سمجھ جانتے ہیں کہ سونے کا سکہ تھا' میاں صاحب نہ ما نیں تو
انہیں ' بیان اللیان' (عربی ہے اردو ڈکشنری جو ہر جگہ دستیاب ہے) کھول کر
صفحہ ۹ ۲۵ کو کھا ہے دہاں ملے گا' آیک طلائی سکہ " طلائی کا مطلب بھی دونہ سمجھتے
ہوں تو انہیں کسی پر ائمری اسکول میں واضلہ دلواسے اور ہا تھوں ہا تھ بتا و ہجے کہ
مول تو انہیں کسی پر ائمری اسکول میں واضلہ دلواسے اور ہا تھوں ہا تھ بتا و ہجے کہ
موائی ''طلائی سکہ " سونے کے سکے کو کہتے ہیں' اگر اسے ساڑھے چار روپ کا بھی
لگالیا جائے تو چوہیں لا کھ روپوں کے کم وہیش پانچ لا کھ و یناد بن جاتے ہیں اور ظاہر ہے
لگالیا جائے تو چوہیں لا کھ روپوں نے آنہائی ہے تو ہتایانہ ہوگا کہ وس میں کم یا ذیادہ!

مدوح کی درایت عظیمہ نے جتنے نوادرات پیدا کیئے تھے ان کا تعارف ہم کراچکے ،گران کی ''رواتی'' تقید کا جائزہ لینے سے قبل درایت ہی کا ایک اور نمونہ پیش خدمت کردیں۔

آپ نے "طبری" کی ایک روایت بکڑ رکھی ہے اور بار بار اسے دوہر اکر دوسر ی ہر روایت کو بلا تکلف جھوٹی قرار دیتے چلے جارے ہیں۔ روایت یہ ہے:
"جمال تک ان کو دینے کا تعلق ہے تو میں جو پچھ ان کو دیتا ہوں اپنال سے دیتا ہوں اور مسلمانوں کے مال ندمیں اپنے لئے جائز سمجھتا ہوں نہ کسی بھی انسان کے لئے ""طبری"
لئے جائز سمجھتا ہوں نہ کسی بھی انسان کے لئے ""طبری"
(شوابد تقدس می ۵۸ د غیرہ)

آپ کاخیال بیہ کہ حضرت عثال گاید بیان ہر اس روایت کو جھٹلانے کے لئے کافی ہے جس میں "بیت المال" ہے کی عزیز کو کچھ نہ دیتے جانے کی اطلاع ہو 'حالا ککہ ہم اثر دع بیں دکھا آئے ہیں کہ میاں صاحب نے مودودی کو "قوت بینائی سلب" ہونے کامڑ دوستاتے ہوئے تشکیم فرمایا تھاکہ :

''عبدالله بن سعد کوجوانعام حضرت عثمانؓ نے عطافرمایا تعادہ بعد میں داپس ہو گیا۔''(شوابد تقدس ص ۱۷۳) اباگر حضرت عثمانؓ کے مذکور دیان کا میں مطلب ہے کہ دہ ہس اینے اس مآل سے اقرباء کو دیتے تھے جو "بیت المال" سے الگ ان کی نجی ملکیت تھا تو یہ عبداللہ بن سعد کے انعام کی واپسی کا کیا قصہ ؟ کوئی کیے حضرت عثان ہے یہ کہ سکتا تھا کہ آپ نے جو اپنی جیب سے عبداللہ کو انعام دیا ہے واپس لیجئے اور کیے وہ اس فتم کے وابی اور خلاف عقل مطالبے کے سامنے ہتھیار ڈال دیتے اور پھر یہ کیوں کما جاتا کہ "وہ مال واپس ہو گیا" اس کے جائے یوں کما جاتا کہ "اپنا مال انہوں نے واپس لے لیا" لوگوں کے اعتراض پر واپس کردیے کا واحد مطلب یہ کے انعام "بیت المال" سے دیا گیا تھا۔

اب آگر میاں صاحب اپنی ای ضد پر قائم ہیں کہ "بیت المال" ہے دیے کا لازی مفہوم "خیانت" ہے (حالا نکہ یہ خود میال صاحب کا مفروضہ ہے) تو انہوں نے کم سے کم ایک بارکی "خیانت" خود تشکیم فرمالی اور آگر "خیانت" نہیں مانتے تو ثامت ہو تاہے کہ اپنے مال سے حضرت عثان کی مر ادیقینا وہ مال بھی ہے جو ابھی "بیت المال" ہے الگ کر کے انہوں نے اپنی ملک نہیں بہایا ہے، مگر وہ اپنی مدمات کے عوض اسے اپنا سمجھ دہے ہیں۔

دوسری طرح سیجھے ایک ہی قائل کے جودو تول ہوں ایک مجمل اور ایک مفصل کے خلاف ہو 'مثلاً قرآن میں آیا ہے کہ اللہ تعالیٰ تمام گنا ہوں کو معاف کردیتا ہے۔ (الزمر آیت ۵۳)۔

اور دوسری جگه آیا ہے کہ وہ (اللہ) ہر گناہ کو معاف کر سکتا ہے گر کفر و شرک کومعاف نہیں کرے گا۔ (النہاء آیت ۴۸)

اب ظاہر ہے کہ پہاا قول نسبتاً مجمل ہے للذااس کا منہوم یہ ہر گز نسیں لے علتے کہ شرک و کفر کی ہیں معافی ہوگی ' باسمہ یہ لیس کے کہ یماں باوجود استثناء نہ لیس کے کہ یماں باوجود استثناء نہ لیسے جانے کے کفروشرک مشتنی ہی ہیں۔

بس ای طرح بیان حضرت عثالیًّ کی دو تقریرین بین ایک وه جو نسبتاً مجمل

ہے اور اس کا ایک فقرہ میاں صاحب کیے ہوئے ہیں 'اور دوسری دہ جو بہت مفصل ہے اور اس کا ایک فقرہ میاں صاحب کیے ہوئے ہیں 'اور دوسری دہ جو بہت مفصل ہے اور اسے ہم نے ''خلافت و ملو کیت '' سے مع تین حوالوں کے نقل کردیا ہے ' مجمل کا مطلب اگر وہی لیا جائے جو میاں صاحب رث رہے ہیں تو وہ مفصل کے خلاف ہے 'للذ الازی طور پر ''اپنا ال'کاد اثرہ حضرت عثمان ہی کی تصر سے عثمان میں ہوا ہے 'بلحہ اسے حضرت عثمان اپنی خدمات کا جائز صلہ تصور کرتے ہوئے ''اپنا مال ''مجھ رہے ہیں۔

مزیدید کہ بیت المال کا مال جب "مسلمانوں کا مال" ہے تو کیا حضرت عثال مسلمان نہیں ہیں اگر مسلمان ہیں تو ہر دوسرے مسلمان کی طرح وہ بھی اس میں حصے دار ہیں خلیفئہ وقت کی حیثیت ہے اس میں ان کا حق دوسرے کی بہ نسبت زیادہ نہ مانو توبر ابر تو مانو گے۔

اب فرش میجے ایک مشتر کہ کار دباری فرم ہے 'اس میں آپ بھی حصہ دار بیں اور اس کا پور اانتظام بھی آپ بی کے سپر دہے 'اب آپ کس کو ہزار پانچ سو روپے عطا فرمادیتے بیں توایک معترض کے جواب میں آپ میں کسیں گے کہ میں نے تواپنے حصہ میں سے دیاہے 'وہ میر اہی مال تھا 'کسی اور کے حصے میں سے ہر گز نمیں دیاہے۔

متایئے بھر کیا فرق ہوا مودودی کی نقل کردہ تقریر اور میاں صاحب کی رٹی ہوئی تقریر میں ..... ؟

اور غایت مافی الباب ہم میال صاحب کی دلداری کے لئے پل ہم کومانے ہی لیے ہیں کہ ان کی پہند فر مودہ روایت ایسے ہی معنی رکھتی ہے کہ تمام دوسری منذکرہ روایت ایسے ہی معنی رکھتی ہے کہ تمام دوسری منذکرہ روایت اس سے متصادم ہیں اور مطابقت کی کوئی صورت نہیں 'توایک سوال پھر بھی پیدا ہوتا ہے کہ یہ میاں صاحب کی روایت کیا آیت قرآنی ہے یا مخاری و مسلم کی کوئی حدیث یا خود حضرت عثان ان کے گھر آکر کہ گئے تھے کہ

میرایہ فقرہ رٹ لو 'اور دوسرِ اکو کی بھی فقرہ میری طرف کو کی منسوب کرے تو اے دیوار بر مار دو۔

اے ستراط زمال شخ الحدیث! یہ فقرہ بھی تو ای "طبری" کا ہے جس کی متعددروایات کو آپ بے دھڑک جھوٹی قرار دیئے چلے جارہ ہیں 'حالا نکہ ان کی تصدیق دوسرے ثقہ مؤر ضین بھی کررہے ہیں 'کیا جناب نے اپنی والی روایت کو فنی ضعف اپنی کتاب میں فنی طور پر "روایت صححہ" ثابت کر کے باتی روایات کا فنی ضعف اپنی کتاب میں عیاں کردیا ہے' آگر نہیں اور یقینا نہیں تو یہ معقولیت کی کون می قشم ہے کہ اس روایت کو آپ وی مانیں 'اور باتی کو کذب ودر دغ 'کس اداسے کماہے آپ نے کہ :

"خودسیدناعثان رضی الله عنه کابیان تشکیم کرتے ہوئے گویا ان کی (مودودی کی۔ بخل) روح قبض ہوتی ہے، ہم نہیں جانے کہ سیدنا حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے ارشاد کو تسلیم نہ کیا جائے جو آپ نے اہل مدینہ کے مجمع عام میں فرمایا تھا کہ میں نے جو کچھ دیا سے یاس سے دیا میں مسلمانوں کے مال کو نہ اپنے لئے جائز سمجھتا ہوں نہ کمی بھی ہخض کے لئے "۔ ص ۱۹۸

ماشاء الله "من مالی "کارجمه کنی جگه "اپ مال سے "کرتے کرتے یمال "
"اپ پاس سے "بھی کر دیا گیا تا کہ بالکل "جیب" ہی کی طرف ذبین جائے۔

ملاحظہ کر لیجئے "مودودی نے تو حضرت عثمان "ہی کے اس مشرح بیان پر
اعتاد کیا تھا جو اجل صحابہ "کی موجودگی میں سامنے آیا تھا " اس پر اعتاد کرنے سے
اس بیان کی تکذیب شیں ہوتی جے میاں صاحب دو ہرا تمر الرہے ہیں "بلحہ ای
طرح تا سکیدو توثیق ہوتی ہے جس طرح متذکرہ بالا آیات میں آمت ٹانیہ کو مائے
سے آیت اولی کی تکذیب شیں بلحہ تشر تکو تصویب ہوتی ہے۔

# خودا قرار مگر پھر بھی انکار:

وہ کماوت ہے نا۔ اونٹ رے اونٹ تیری کون کی کل سیدھی' میال صاحب نے حفرت عثال گی وہ تقریر جس کے دو فقرے لے کردہ چنیں چنال کیئے جارہے ہیں خود مفصلاً صفحہ ۹۳ سے ۹۵ تک نقل کی ہے' اس میں حضرت عثال کا ہے اعتراف ہے :

"اكي اعتراض يه ب كه ميس في الن افى مرح كو بورامال غنيمت دے ديا ب ي غلط ب ميس في تمس كا خس يعنى مال غنيمت ميس بيت المال كا بانچوال حصه جو تا ب ميس في است يانچويس كا بانچوال بطور انعام ديا تھا ده ايك لاكھ جو تا تھا ده ايك لاكھ جو تا تھا داشوا بر تقدس ٩٥)

بس میں تو وہ بات ہے جے ثابت کرتے کرتے ہمارے قلم کی نوک تھی جاء ہن ہے ' حضرت عثان نے '' مال فے '' میں سے اپنے اعزاء کو ایسا مال دیا کہ لوگوں کے نزدیک وہ قابل اعتراض تھا'کیا لوگوں کے اعتراض ہی کے طور پر میال صاحب اس سے انگل سطور میں حضرت عثان کا یہ ارشاد نقل نہیں کررہے میں کہ لوگوں کے اعتراض اور ناگواری کی وجہ سے میں نے یہ انعام داپس لے کر اہل لشکر میں تقسیم کردیا۔

میاں صاحب کی اس قابلیت کاذکر توکیاکریں کہ وہ "غنیمت" اور "فے"کا فرق بھی نہیں جانتے" انہوں نے اپنی قابلیت کے مطابق" فے"کو غنیمت، مادیا۔ طبریؓ کے اصل الفاظ یہ ہیں:

> انما نفلته خمس ما افاء الله عليه من الخمس فكان مأة الف-

> میں نے (حضرت عثال کہ رے ہیں)ان الی سرح کواس

مال ہے جو اللہ نے بطور '' نے ''اسے عطاکیا تھا تمس کا حمس بطور انعام دے دیا جو ایک لا کھ تھا۔

گر میال صاحب ترجمه کررہے ہیں "بعنی مالی ننیمت"۔ حالانکه "ننیمت" اور "ف" کافرق ہر صاحب علم کو معلوم ہور ہم اے مفصل بیان کر آئے ہیں اوٹ کردیکھئے 'یمی تواعر اض محت الطری ہے نقل کیا تھا کہ:

جعل كل الصلاة من مال الفئى حضرت عمّان في مال في من سے مرطرح ك انعامات در والے

بہر حال میال صاحب ہی کی نقل فر مودہ روایت سے اصل زیر بحث دعویٰ مسلم ہوگیا' رہایہ کہ حفرت الا بحر وعمر بھی ''مال نے ''سے اس طرح دادود ہش کرتے رہے ہوں تو اس کا ثابت کرنامیال صاحب کے ذہے ہے' ہم تو بھی جانے ہیں اور خودید روایت ہتار ہی ہے کہ حضرت عثال نے اگریہ استد لال کیا تھا تواہے درست نہیں تسلیم کیا گیا جیسا کہ انعام کی داہی سے ظاہر ہے۔

مودودی صاحب کی نقل کردہ تقریر میں بوے بوٹ صحابہ کی موجودگی اوراعتراض کا تذکرہ ہے 'اگر حضرت عثمان گایہ طریقہ او بر وعمر کے طریقے ہے مطابقت رکھتا تو کیا ممکن تھا کہ چوٹی کے صحابہ اس پر اعتراض کرتے اور پھر حضرت عثمان ان کے آگے لاجواب ہو جاتے۔ ؟

ای طرح میاں صاحب کی نقل فر مودہ تقریر میں حضرت عثالثؓ نے مخاطبین کو پییاد دہانی بھی کرائی ہے کہ:

"لور میں خاص اپنے مال سے مدے مدے عطی آل حضرت عظیے آل محضرت علیہ کے دور مبارک میں بھی دیتا رہا ہول اور حضرت اللہ عنما کے دور میں بھی"۔ ص ۹۹ م

"طبری" میں "من صلب مالی" کے الفاظ ہیں جن کا ترجمہ میاں صاحب نے "خاص اینے مال سے "کیا ہے اس سے بھی ظاہر ہوا کہ اب زمانہ خلافت میں جن عطایا پر اعتر اض ہور ہاہے وہ "صلب مال" سے نہیں ہیں اور حضرت عثال جو پھھ آج كل دے دے ہيں وہ أكر چدان كے خيال كے مطابق ان كا ا پناہی مال ہے وہ خیانت ہر گزشیں کررہے ہیں مگر اس کیلئے وہ ''صلب مال 'کالفظ تمیں ہو گتے بلحہ فقظ''من مالی" فرماتے ہیں 'ماضی میں بے شک انہوں پنے جو حیر تناک افغاق الله کی راه میں بہتری بارکیا تھا وہ اپنی ذاتی کمائی اور صلب مال سے کیا تھا' مگر زمانہ خلافت میں جس مال کے انفاق پر اعتراض ہور ہا ہے وہ صلب مال ے نہیں ہے' "فاق فی سمیل الله" مونے سے صف اول کے محالبہ تک کواتفاق شمیں ہے جیسا کہ تفصیل گذر چکی۔ اگریدید یمی باتیں بھی میال صاحب کے لیے چوڑے دماغ میں نہیں ساتیں تو پھر انہیں اللہ کے یمال اپناس جرم سیاہ کی سزایانے کی لیے تیار رہنا چاہئے کہ وہ ان جریر اور این سعد اور این خلدول و غیرہ کو جاہل اور احمق قرار دیے رہے ہیں آخر اس سے انکار تو ممکن نہیں کہ دہ روایات ان حضر ات نے قبول کر کے اپنی کالوں میں درج کی ہیں جن کے بارے میں میاں صاحب اصر ار کررہے ہیں کہ ان سے حضرت عثمان مر خیانت کا الزام لگتا ہے اور ان پر اعتبار کرنا صحابہ دستنی ہے ، تو محویا بیر بزرگ نه صحابیه کی عظمت سے واقف تھے نہ ان کااحترام کرتے تھے 'پھر ان بزر كول كا تخطيه اور تحقير حافظ ذبين ام ان حجرت حافظ سخادي ان كثير" خطيب بغدادی این اثیر اوراین خزامه سب کا تخطیه اور تحقیر بن کیونکه ان حضرات کی رائے اتن جریر اور اتن سعد اور سعد کے بارے میں آپ کو معلوم ہو چکی۔ خلاصه بير نكلاكه عالم وفاضل ونياس البلي ميان صاحب بي بين باقى سارے اسلاف جھک مارتے رہے ہیں۔

### عوض معاوضهٔ گله نه دارد:

میال صاحب نے ایک بے سروپا تقریر جھاڑتے ہوئے صفحہ ۱۰۹ پر موددی صاحب کی طرف رخ کر کے یہ شعر بھی رسید فرمایا ہے ۔

چوں خدا خواہد کہ پردہ کس درد میکش اندر طعند یاکاں برد

یعنی ان کی خوش فنمی ہیہ تھی کہ ''شواہد تقدس''چھپتے ہی مودودی صاحب کا جامئہ شہرت و وجاہت صاف اتر جائے گا اور لوگ تالی پیٹ دیں گے کہ واہ میاں مودودی آپ تو جاہل نکلے'لین جامہ کس کا اتراہے؟ یہ بر ادرانِ اسلام خود فیصلہ کریں۔

ہم توبعد سلام مسنون اپنے خوش فہم بزرگ سے اتنابی کمد سکتے ہیں کہ سبح الکلاب لا بصر بالسحاب (قارئین معاف فرمائیں ہم اس فقرے کے ترجے کی پوزیشن میں نہیں!)

رہاان کے شعر کاجواب تو بے شک وہ ہم پر ان کاحق ہے 'یہ حق ہم تین زبانوں میں اواکریں گے 'اردد میں تو یوں کہ لیجئے کہ ہمارے عالی مر تبہ بزرگ نے خودا پنے پیروں میں کلماڑی ماری ہے 'فاری میں ''چاہ کندہ راچاہ در پیش ''والی کمادت موروں رہے گی'اور عربی میں ایک چھوٹا سا فقرہ ان کی ندر ہے۔ بحث عن حتفہ بظلفہ (ہمارے بہت ہی محترم بزرگ نے اپنی موت کو اپنے ہی سم کے کھود نکالا!)

ابھی قارئین کرام ''شواہد نقدس'' کے مزید ''عجائبات'' ملاحظہ فرمائیں گے'جائزے کا حصہ دوئم کتابت ہورہاہے' بس سیحھے اگلا شارہ اب آیا اور تب آیا۔ امیدہے کہ شروع نو مبر میں آپ کومل جائے۔واللہ المعین۔(۱) (۱) یال اس کتاب میں حصہ دوم بھی ساتھ ہی اور سیجاہے۔(مرتب' نقوی)

## احوال واقعى

بہت سے قارئین کی اس خواہش کا احترام کرتے ہوئے کہ "جُلی" کے مضابین کی رنگار تکی قائم رکھی جائے 'ہم نے اس اشاعت میں "شواہد تقدس" کے جائزے کا پچھ حصد روک کر بعض اور مضابین شامل کردیئے ہیں 'آئندہ بھی بی ارادہ ہے کہ مضابین کا تنوع قائم رکھا جائے گا'اور ضروری علمی مباحث کو جزوی جگہ دی جائے گی'اس اشاعت میں ہم نے "امارت وصحابیت" پر نقد کا بھی اعلان کیا ہے 'قارئین گھر ائیں نہیں یہ نقد بہت طویل نہ ہوگا' بلعہ ہم چند علمی خیانوں کی نشاندہی کر کے قصد تمام کردیں گے 'جب یہ پت چل جائے کہ قاال مخض حق کی نشاندہی کر کے قصد تمام کردیں گے'جب یہ پت چل جائے کہ قاال مخض حق پوشی اور بددیا نتی کا مر تکب ہورہاہے' تواس کی تحریرہ تقریر علمی و تحقیق رخ سے دفتر بر علمی و تحقیق برخ سے دفتر برخ سے دفتر برخ سے دفتر برخ سے دفتر برن سے دفتر برخ سے دفتر برخ سے دفتر برخ سے دفتر سے معنی ہو کررہ جاتی ہے۔

یہ پیش نظر شارہ دو ملینوں پر مشتل ہے'اکتوبر د نومبر' پچھلے شارے میں ڈیوڑھے صفحات دیے گئے 'مگر مہینہ ایک ہی ڈالا گیا'اب کے بھی اینے ہی صفحات ہیں'لندادوشارے تین شاروں کے برابر ہو گئے 'اب انشاءاللہ''دسمبر''میں آپ کو''دسمبر''کابرچہ ملے گا۔

یچپلا پوراشارہ ایک ہی مضمون کی نذر ہوا'اوریہ شارہ بھی تقریباً اسی نیج کا ہے 'اس سے پر ہے کی رنگار گلی اور تنوع میں جو فرق آیا ہے اس کا ہمیں بھی احساس ہے' اور جو قار نمین اس سے اکتابت محسوس کررہے ہوں' ان سے ہم معذرت خواہ ہیں'لین جس کام کو کر ڈالناہم نے اپنا فرض سمجھا تھا'اس میں تاخیر اس لئے پندنہ کی کہ معلوم نہیں کب آنکھیں بعد ہوجائیں۔

الحمد للد! بير كام اس حد تك انجام پاكياكه أكر اب بم الكلا شاره فكالنے سے بہلے بى ملك عدم كوسدهار جائيں 'تواس سے كوئى خلادا تع نہ ہوگا' تقيد كا پچھ حصہ اً ن ردک لیا گیاہے جو انشاء اللہ اگلی بار شائع ہوگا، مگریہ حصہ نہ بھی شائع ہو تو " ۱۹ ہد نقدس " کے فاضل مصنف کو اس سے کوئی فائدہ نہ پہنچ گا، کیونکہ جس \* ن السط سے ہم تنقید کر چکے وہ جائے خود شانی وکافی ہے۔

بھن حضرات محسوس كريس كے كه مناسب شرح و بسط كى حدود سے گدر كر جم بعض مقامات برغير ضروري طول اور اكبادين والى تفصيل ميس جا تصنيے اں واقعی میداحساس غلط نہیں ہے الیکن ہم نے اس طول میں میہ مصلحت پائی کہ مداری عربی کے طلباء کوبہت ساالیا مواد مل جائے گاجوان کے بہت کام کی چیز ے 'اصول فن کی جن کتابول کا ہم نے دوران تنقید میں ذکر کیا ہے وہ بالعوم الیی بن جویدارس عربیه کے نصاب میں داخل نہیں ہیں 'ادراس کیے اکثروبیشتر طلباء ادر بہترے اساندہ ان کے نامول تک سے واقف نہیں 'ہاری ناچیز تحریر کے ذریعے اگروہ ان سے متعارف ہوجائیں تواپی زندگی کے کسی بھی علمی مرحلے میں ان سے استفادہ ممکن ہوگا عام قار کین جس جگد اکتابث محسوس کریں ایک دو ورق چھوڑ کر پڑھیں عام عادت ماری بیا نہیں رہی ہے کہ ہربات کے لئے کتابوں کے حوالے بھی ضرور دیا کریں انگر تنقید کے میدان میں حوالوں کی بروی ا ہمیت ہے ' خصوصاً تاریخی حثول میں تو حوالول کے بغیر دو قدم بھی چلنا کیس کو کمز و کر دینا ہے 'وی لئے ہم نے قار کین کی اکتابٹ کا لحاظ کئے بغیر ہر ہربات کے لئے حوالے ساتھ ساتھ دیتے ہیں۔

طلبائے عزیز خصوصیت سے یہ سن لیس کہ علم و تفقہ کے میدان میں شخصیات کی کوئی اہمیت نمیں ہے 'بعد اصل اور تمام اہمیت ولائل کی ہے 'جب کوئی علمی معرکہ ور چیش ہو تو یہ ہر گز نہیں ویکھنا چاہئے کہ بات مولانا محد میاں کی زبان سے نکل رہی ہے یا عامر عثانی کی 'تائید مولانا مودود کی کی ہور ہی ہے یا اپنے کسی بیخ کی 'خدا کی بارگاہ میں سر خرو ہونے کے لئے ضروری ہے کہ آپ تمام تقصیات اور غالی عقید تیں اور سیاسی مصلحیت بالائے طاق رکھ کربے لاگ تفقہ اور

غیر جانبدارانہ علمی دراست ہے کام لیں ہمیں معلوم ہے کہ بعض حضرات آج بھی یہ کہنے میں جھجک محسوس نہیں کررہے ہیں کہ عامر بزر گوں کو گالیاں دیتاہے' ان حضر ات کی ہاں میں ہال مانے والول کی بھی کمی شمیں الیکن اللہ نے جن لو گول کو عقل دی ہے وہ سوچیں کہ اس طرح کی باتیں سوائے اس کے کیامعنی رکھتی ہیں کہ بیہ حضرات دلا کل کاسامنا کرنے کی ہمت نہیں رکھتے 'ان ہیں طاقت نہیں کہ ولیل کا جواب دلیل سے وے سیس ' بیہ خود پرستی کے مریف اور کوناگوں تعقبات کے اسیر جیں مبر حال ہم پہلے بھی اعلان کر کیے ہیں اور پھر کرتے ہیں کہ جو محض بھی ہماری کسی غلطی کود لا کُل سے واضح کرے گا'اس کی تحریر کو ہم شکریہ کے ساتھ " جمِّلی" میں جگہ دیں گے'ادراس کااحسان بھی مانیں گے کہ اس نے ہمیں غلطی ہے رجوع کا موقعہ فراہم کیا علم کے معالمے میں ہٹ دھر می ادر ضد سے ہمیں شدید نفرت ہے ، دو سرول سے بھی ہم بھی چاہتے ہیں کہ علمی مباحث میں جانب داری' ضد اور دھاندلی کی راہ اختیار کرے آخرت بربادنہ کریں' اللّٰہ ہے رشتہ داری نہ ''علائے دیو ہمر'' کی ہے نہ مولانا مودودی کی 'اگر کوئی شخص میہ سمحستاہے کہ تمام اختلافی مسائل میں حق ہمیشہ "علمائے دیورعد" بی کے ساتھ ہوگا ادر دوسر افریق لاز مأغلطی پر ہو گا توبیہ ایک سفیہانہ خوش فنمی ہے جس کی قیمت علم ومتانت کے بازار میں چھوٹی کوڑی بھی نہیں۔

ہماری صاحب سلامت "دارالعلوم" کے جن اساتذہ ہے ہان ہے ذبانی بھی ہم نے عرض کر دیا ہے کہ تحسین و تعریف کی بھوک ہمیں بالکل نہیں آپ ہمیں ہماری غلطیوں ہے مطلع فرما ہے" جنیل "آپ کی خدمت میں ہدیتا حاضر کر دیا ہمیں ہماری غلطیوں ہے مطلع فرما ہے" جنیل" قلال دلیل فلال معارضہ غلط گیا ہے اس پڑھیے اور ہتا ہے کہ تیرا فلال وعویٰ فلال دلیل فلال معارضہ غلط ہے فلال مقام پر تو نے ٹھو کر کھائی ہے فلال اعتراض غلط کیا ہے "اگر آپ نے سے زحت گواراکی تو ہم تہہ دل ہے شکر گزار ہوں سے اب فلاہر ہے کہ اس کے بعد ہمیں کوئی بزرگ اپنی رائے عالی ہے نہ نوازیں "تو عندالناس اور عنداللہ ہم یری

ہوئے 'میہ شکایت ہمارے کانوں میں مرامر آرہی ہے کہ طرزِ تحریر ہم نے بودا کر خت استعال کیاہے 'لب ولہد ہمار ابوداور شت ہے۔ '

بہ شک اپنا ہے گناہ ہمیں تعلیم' اللہ ہمیں معاف کرے' عث و نظر میں سخت گوئی اور تند گفتاری کے مریض ہم ہمیشہ سے ہیں' شواہد تقد س' کے جائزے پر بھی اس مرض کا سابیہ کیوں نہ پڑتا کیکن اہل انساف اس حقیقت کو نظر انداز نہ فرما کیں کہ حضرت مولانا محمد میال صاحب کا انداز تحریر بھی پچھ کم سخت نہیں ہے اور جمال تک معانی و مطالب کا تعلق ہے انہوں نے عدل و صدافت کے ساتھ وہ میدردانہ سلوک کیا ہے کہ ہزار گالیاں اس کے سامنے بیج اور لاکھ تند گفتاریاں اس کے سامنے بیج اور لاکھ تند گفتاریاں اس کے سامنے بے دنن 'غضب ہے کہ یہ بررگ احادیث کو موضوع اور ضعیف قرار دینے میں الی بے تکلفی برتے ہیں کہ علم حدیث کا احرام کرنے والول کے قلوب میں ہمالا اتر جاتا ہے۔

ایک افسوسناک حقیقت ادر اس سے بھی زیادہ غضب یہ ہے کہ الن کے یمال ہر وہ شخصیت محترم اور محبوب ہے جس سے ہمارے آقائ سید الابرار' خاتم الا نبیاء علی کی ناراضکی معروف و معلوم ہے'ایسے تکالیف دہ منظر سے اگر آقاکا ایک غلام اشتعال میں آجائے' اور اس کے قلم سے کر خست الفاظ نکل جائیں تو اسے غیر قدرتی تو نہیں کمہ سکتے۔

ایکبات اور حیرت تاک ہے 'وین اور دنیاد ونوں کے قانون میں سخت گوئی کے مقابلے میں "خیانت افتراء پر دازی اور فریب دی زیاد ویوے جرائم ہیں "ہم نے دستاویزی خیو توں سے من کر دیا ہے کہ مولانا محد میاں نے علمی خیانت بھی کی ہے 'افتراء بھی کیا ہے اور فریب دہی کے بھی مر تکب ہوئے ہیں 'اس کے بازجود ہماری تلح کلامی کا شکوہ کرنے والے حضرات کی زبان سے ہم نے مولانا محد میاں کے بارے میں ایسا کوئی ریمارک نہیں سنا 'جس سے متر شح ہوتا کہ انھیں مولانا موصوف کے جرائم کا بھی کچھ احساس ہے" جیب ہے یہ انصاف" نالائن عامر کا

اب و لہجہ توان کے دل و جگر میں اتر گیالیکن مولانا محمد میاں کے و جل و دعا اور خیانت و جسارت اور صر تح جمالت نے ملکی می سوئی بھی نہیں چھوئی ' حالا نکمہ اقبال ہے توہم نے بیر سناتھا کہ:

الفاظ کے بھندے میں الجھتے نہیں دانا غواص کومطلب ہے گرے کہ صدف سے

ہمارایہ مطلب نہیں کہ تندگفتاری پر ہمیں مطعون نہ سیجے 'ضرور سیجے 'ہم مخت لیجے کو کوئی ہنر نہیں سیجھتے چنانچہ اس مرتبہ ہم نے قلم کو اچھی خاصی لگام دی ہے گریہ توب انصافی کی انتا ہوگی کہ مولانا محمد میاں صاحب کی غلط کاریوں لور خطاوں کا مشاہدہ کر لینے کے باوجود ان کی ندمت میں کوئی لفظ اسا قذہ کرام کی زبان سے نہ نکے 'اگریمی تقویٰ اور عدل اور دیانت ہے تو پھر اس سے زیادہ ہم کیا کہیں کہ عنقریب دہ دن آنے والا ہے جب حق بوشی 'جانب داری اور ظلم کے لیے کوئی بہانہ کام نہ آسکے گا اللہ اس دن کی ختوں سے ہر صاحب ایمان کو محفوظ رکھے۔

### ہماری ایک بھول

پچھلے شارے میں کتاب کی جو غلطیاں رہ گئی تھیں ان کا "صحت نامہ" تو آگے ہم دے رہے ہیں لیکن ایک غلطی ہم سے مقمون میں بھی ہوئی ہے جس کا ادراک ہمیں رسالہ سپر د ڈاک ہونے سے قبل ہی ہو گیا تقالیکن کوئی صورت باتی ندرہی تھی کہ اس کی تلانی کرتے اب یمال اس کااعتراف کررہے ہیں۔

پچھلے شارے میں صغبہ ۱۲۳ پر عنوان دیا گیا تھا۔۔۔۔ "جھوٹ در جھوٹ کا سلملہ" اس کے ذیل میں ہم نے لکھا تھا کہ ۔۔۔۔۔" اور یہ بھی جھوٹ ہے کہ حضرت عثال ؓنے عبداللہ بن سعدؓ ہے پیٹی دعدہ فرمایا تھا میاں صاحب کوئی ٹوئی بچوئی ہی روایت کہیں د کھلا کیں "۔

بلاشبہ یمال ہم ہے چوک ہوگئی ، چوک کی وجدید ہوئی کہ محث "شواہد

نقتر سین اس انعام کی چل رہی تھی جو عبد انلدین سعد کو کے جو کے الگ بھگ رہا گیاہے ، ہم اس "من الجھے رہے ، ضروری بید خوال ہو ہے الگ بھگ میاں صاحب خود اس روایت کا حوالہ ویتے جس میں حضرت عثمان نے انعام کا وعدہ کیا ہے ، گر انہوں نے نہ روایت نقل کی نہ حوالہ دیا ، اس اپنے طور پر الک بات کہ دی۔

بہر حال دورانِ مطالعہ "طبری" میں ہمیں ایک روایت ملی ہے ،جس سے
پتہ چلتا ہے کہ ہے بھی حضرت عثان نے عبداللہ این سعد سے انعام کا وعدہ کیا
تھا' په روایت مل گئی تو ہم اپنا په الزام واپس لیتے ہیں کہ "انعام کے وعدے کیات
جھوٹ ہے" 'خداہمیں معاف کرے 'مولانا محد میاں صاحب ہے بھی اس الزام
کی حد تک ہم عفو خواہ ہیں۔

لکن اس سے نفس بحث پر کوئی اثر نہیں پڑتا ، حفر ت عثان نے عبداللہ ی سعد سے وعدہ فرمایا تھا تواہے بھی ایک ایسانی فعل کہیں گے جو سیر ت شیخین سے مطابقت نہیں رکھنا نہ حضور علی کے سوائے میں ایسا کوئی واقعہ ملتا ہے کہ سپر سالار سے آپ نے انعام کا کوئی وعدہ فرمایا ہو ، شاید یک وجہ ہے کہ حضرت عثال نے ایفائے وعدہ کے طور پر عبداللہ بن سعد کو انعام دیا تولوگ معتر ض ہو نے اور انعام واپس کرنا پڑا اسو ہر سول یا عمل شیخین میں آگر اس کے لئے نظیر موجود ہوتی تو ایس کرنا پڑا اسو ہر سول یا عمل شیخین میں آگر اس کے لئے نظیر موجود ہوتی تو لوگ اس پر معترض نہ ہوتے اور واپسی کی بھی نوست نہ آتی ، مولانا محمد میاں صاحب کو آگر اس پر اصر اد ہے کہ آنخضرت کو راج بڑھ وعر بھی سپہ سالاروں سے بیشکی بڑے بوٹ انعامات کا وعدہ فرماتے رہے جے 'تو انہیں مفصل حوالہ دینا چاہئے ور نہ اس دور نہ اس دور نہ اس دور نہ اس دور کے مدتک دہ بھر حال غلطہ یائی کر رہے ہیں۔

اس شارے میں ہمارے مصاور و سآخذ ہم نے کو شش کی ہے کہ کوئی و عویٰ بے دلیل نہ کریں اور حوالوں کے لئے بھی ہم نے وہی کمامیں منتخب کی میں جن کا ہمارے دیو بندی حلقوں میں انتہار ہے اور

| يائن ذكر كي                                                                                                                               | ٔ ممال کس وه ک   | نه څا تريس موجووين                          | ه." دارالعلوم" سرکت              | عموأه       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------|----------------------------------|-------------|
| عمواً وہ "دار العلوم" کے کتب خانے میں موجود ہیں میال بس دہ کتابی ذکر کی جارہی ہیں جن سے جائزے کے اس حصد دوم میں فائدہ اٹھایا ہے 'ہرایک کے |                  |                                             |                                  |             |
|                                                                                                                                           |                  |                                             |                                  |             |
| -                                                                                                                                         |                  | ئیاہے جمال کیلی باراس کتا.                  |                                  |             |
| منحه                                                                                                                                      |                  | نام معنف                                    |                                  |             |
| ·rr                                                                                                                                       | alm · fr         | مولانا عبدالحيّ لكعتوي                      | " ظفر الاماني في مختصر الجرجاني" | _1          |
| rr                                                                                                                                        | ر تحون           | به" مولاناعبو <sup>؛ لح</sup> ى الخطيب جامع | "سلعة القرق في تومنيع شرح العم   |             |
| ۳۲                                                                                                                                        | <u> </u>         | ما فظ مخاوی (محمد مثس الدین)                | " بشرح الغيه"                    | ٦٣          |
| , er                                                                                                                                      |                  | مع زبدة الفكر حافظ اين حجر عسقلاني          | " بي المشكر "                    |             |
| **                                                                                                                                        | £144             | <b>ا</b> ل م تووگ                           | " تدریب الراوی"                  | _4          |
| ٣٣                                                                                                                                        | ما • سا∔ھ        | مولانا عبدالحئ تكعنوي                       | "الرفع والتعميل"                 | _4          |
| ماس                                                                                                                                       | #IF 49           | علامه شبيراجد عثاني                         | « فتح المسليم "                  | -∠          |
| PT PT                                                                                                                                     | ے۲۲ھ             | يومجرعبدالرحن الرازئ                        | "عللِ حديث"                      | _^          |
| _ m4                                                                                                                                      | <del>ወ</del> ሻምም | تعى الدين نن صلاح                           | "مقدمهان صلاح"                   | q           |
| 7"9                                                                                                                                       | FAT              | فوعبدالله محرين اساعيل خاري                 | " منجع هاري"                     | _1•         |
| ۳۱                                                                                                                                        |                  | طابرين صالح الجزائري                        | " توجيره الظر"                   | <u>"</u> (I |
| ۳۱                                                                                                                                        | +FA              | ما فظ سفادي (مش الدين)                      | " فخالمغيث"                      | _11         |
| ۳ı ,                                                                                                                                      | #4L              | خطيب يغد لوي.                               | "تماب المحفالية"                 | _11         |
| ۳۱                                                                                                                                        | ) ا∸دم           | ) - این مساکر ( تهذیب وبرانقاد آفند ی       | " تارتُّ بن عسائر "(المهذب)      | _#14        |
| ۳A                                                                                                                                        | ۱۵۲م             | حافظ الن تجرِّز                             | " تذيب التمذيب"                  | _15         |
| mq                                                                                                                                        | ۱۲ کے د          | ű <sup>l</sup> igt                          | "نُصِبالرابي"                    | _17         |
| ar                                                                                                                                        | <b>∌</b> F1•     | للهلن ج يرطيرى                              | «فِرِي"<br>«فِرِي"               | ے اے        |
| 57.                                                                                                                                       | ۲۰۸۵۰            | قامتى زين الدين عراقي                       | "الغيبة الحديث"                  | _IA         |
| 1,0                                                                                                                                       | ۵۰۶و             | هو عبد القد نيشا يوري ( الن البيع )         | "معرفة علوم حديث"                | _19         |
|                                                                                                                                           |                  |                                             |                                  |             |

ŕ

| 4r '            | ø∠σΛ         | مانظ ز <sup>م</sup> ين                      | "ميز ان الاعتدال"                | _*•          |
|-----------------|--------------|---------------------------------------------|----------------------------------|--------------|
| 41"             | ۵۲.10        | (ايواحمد عبدالله بن عدى)                    | "كامل اين عدى"                   | _11          |
| ч. <sup>.</sup> | ۵۷4 م        | بعمال "كن عجركيّ (احدين محر)                | "الخيرات الحسال في مناقب!        | 11,          |
| 717             | الاهم        | شاه عبد القادر جيلاني                       | "غية الطالبين"                   | _rr          |
| 71"             |              | حسام الدين القدس                            | "انتقاد المغنى"                  | _1" ("       |
| ۱۵ .            | a244         | ان سيدالناس (حافظ (خ الدين)                 | "عيون الأر"                      | _64_         |
| 46              | ۱۹۰۰ مهاده   | مولانا عبدائحي لكعنوي                       | "ווין ושער"                      | Jry          |
| 44.             | 148ھ         | <b>مافغ</b> ان حجرٌ                         | "اليد ي الساري"                  | Jr 4         |
| Y Y             | ۱۰۱۳ ا       | سکاعلی قاری                                 | "ثرحشرح بلحبه"                   | JFA          |
| 14              | .) ۲۰۲ھ      | ام" تعی الدین محمد بن علق (این دیتق العید   | "ثرحالالمامېاحادىشالاحكا         | _14          |
| 14              | ۲۰۸م         | قاضي زين الدين عراتي "                      | "ثررالي                          | _F•          |
| 44              | i            | والمفحز "مولانا أكرم بن عبدالرحمٰن السند كُ | "أمعان النظر بعر حشر م محبة      | _ <b>r</b> ı |
| 74              | ۸۵۷م         | القاقي (ابير كانب ن ابير)                   | التمثين شرح التخب الحساى         | _rr          |
| 74              | <b>66</b>    | مدرالشريعه عبيداللدي مسعوة                  | "التوهيع شرحالطقيع"              | _rr          |
| 14              | ۵۸۸۵         | _ (عبد اللطيف بن عبد العزيز)                | "شرح المناد" الن الكك            | -r r         |
| 74              | ۵۵۸م         | اوقر محودين احمالعيني                       | "البناية شرح الهداية"            | "rø          |
| 42              | <b>₽</b> ΛΛΩ | لاحره" (محمد تن فراموزالردمی)               | "مر لة الأصول شرع مر فكة الوصول، | _ <b>r</b> 1 |
| 44              | ۲۱۹ھ         | ذ کریان محمد                                | فخ الباتي شرح الفية العراتي"     | "J" a        |
| 14              | ٩ ۵ ٨ هـ     | المن امير الحاج مشمل الدين                  | انتر بروالحير (شرحالحريه)        | _r A         |
| ۸F              | م ۵۵۰ ه      | (الهنادامام نسلى م ١٠٠هـ) شررح الن فج       | فخالففار شرح المناد              | ,r •         |
| A,F             | ]r∧a         | لام این چمام حنق                            | فخالقد برشرح الهدابيه            | ř            |
| <u> </u>        | a4r+         | ز دوی عبدالعزيزالبخاري                      | كشف الاسراد شرح اصول المم        | 8.1          |
|                 |              |                                             |                                  |              |

| ۸۴          | ۱۸۲ھ      | قاشى او بوست                    | كآب الخراج                         | ۲۳۰           |
|-------------|-----------|---------------------------------|------------------------------------|---------------|
| ۸۵          | مادم      | حافظ لو بحر الحاذي              | شروط الائمية الخمية                | _^~           |
| ۸۵          | اداء      | الم بي اربيّ<br>الم بي اربيّ    | مجزء القرأة                        | -4-4          |
| 44          | بقير ديات | شاه معين الدين                  | تاد رخ اسلام                       | _e^2          |
| ۸۸          | ۵ ۲ ۱۳ اه | مولاه مناظر احسن مميلاني        | مابتامه بربان مضموات               | _~1           |
| 94          | ۳**۳      | خطیب یغد ادی                    | تارت فداد                          | J#2           |
| 44          | بمدميت    | بدائر شيدنعمانى                 | ماتمس اليه الحاجه مولاناع          | _m^           |
| 1++         | 9 ۱۲۳۹    | شاه عبدالعزيز محدث وملوئ        | <b>للوق</b> ي الريزي               | -174          |
| 100         | 4 ڪالق    | شادونی انشد الدیلوی             | "ار ال <sub>خ</sub> اکلو"          | _3•           |
| tet         | D( € \$   | او عبد الله حائم نيشا بوري      | المئدرك (ماكم)                     |               |
| 1+3         | ልግኋ ፈ     | مانظ ذہیں (الم من تعیدم ۲۸ مرد) | التقى (اختسار منهان لرية)          | عدر           |
| 1+3         | بقيدهيات  | مولاناه حيدالزمال               | القامون البديد                     | -25           |
| 1+2         |           | ۋا كىژ عبدالحق                  | الشيندرذة كشنرى                    | ~ د_          |
| F+1         | _Aar      | مافظ الن تجرّ                   | الاصابه في تمييز ونصنابهٌ          | ددر           |
| 1+4         | ±44.•     | للن الا فيمر                    | أسكة الغاب                         | _24           |
| <b>11</b> + | م ئے ئے ہ | حافظ الن كثيرٌ                  | البدار والنساب                     | _02           |
| ur          | ۱۳۳۹ .    | شاه عبدالعزيز محدث دبلويّ       | تخذا فأعثريه                       | -01           |
| Her         | æF*4P     | حافظ لان عبدالبر                | الاستيعاب في معرفة الاصحاب         | -09           |
| 114         | >14F      | محت الطمرى                      | الرياض المعنره                     | _4•           |
| 94          | ۱۳۰د      |                                 | الغيثات انكبرى                     |               |
| HA          | ۱ΙΔ۲      | ومحدين استعيل الامير اليمانى    | توفيح الانكار لمعانى تنقيح الانظاء | `_ <b>Y</b> r |
| 114         | ± ± .* A  | ماف <b>ت</b> اذ <sup>ب</sup> کی | يذكرة الخاظ                        | _11"          |

| 114   | m241         | تاج الدين بكى                                      | طبقات الشافعية الكبرى      | _16 |
|-------|--------------|----------------------------------------------------|----------------------------|-----|
| 11.   | ۸۲۵م         | صدرالاتمية أنكق                                    | منا قب اللهام الاعظم       | _43 |
| ır.   | ۵°4°         | حافظ الن عيداليرُ                                  | جامع بيان العلم            | _44 |
| 153   | <u> sorr</u> | قاضي او بحر ائن العربي"                            | العواصم من القوامم         | _14 |
| 11.5  | ۲۵٦٩         | لام اين حزش                                        | الغسل                      | _1^ |
| irs   | منى مماه     | ية الى القائم - حافظ محمر بن امر اليم الوزير الميه | واروش الباسم فى الذب عن من | _14 |
| 17"1  |              | موالانا كميرشاه نجيب آبادي                         | عاد نخ اسلام<br>ا          | _4• |
| 18" 1 | ە∠ەر         | اد مینی محمد ن نیستی ن سورژ                        | رززي فريف                  | _41 |

.....\$............\$......

# كل ما افتيت به فقد رجعت عنه الاما وافق الكتاب والسنة ( قاصى الى يوسف )

ان فتؤول کے علاوہ جو قر آن اور سنت کے مطابق ہوں 'میں نے اپنے تمام فتوول سے رجوع کر لیاہے

### قلب مومن

# ہم رجوع کرتے ہیں

" بخلی " کے دیرینہ قارئین ہولے نہ ہوں گے کہ ہم نے مینوں تک جناب محود احمد عبای کی کتاب "خلافت معادیہ ویزید" کی جمایت میں صفحات یاہ کئے ہیں 'ہمار امقصد یزید کی جمایت نہ تھا'بلحہ ہم حضر ست معادید کاد فاع کر ناچاہتے ہے 'اور حضر ست معادید کاد فاع بھی مقصود بالذات نہیں تھا'بلحہ نفسِ صحابیت کی شکر یم بیشِ نظر تھی 'لیکن یکافت ہم نے اس موضوع کادر دازہ بدکر دیااور اس کے بعد سے آج تک خاموش ہی خاموش ہیں۔

کیوں.....؟

یہ سوال یوانازک ہے 'ہم فیست سے خدائی بناہ مانگتے ہیں الیکن معاملہ حق وصدافت کا ہے اس لئے تھوڑا ساپر دہ رکھتے ہوئے ہم اتنا ضر وربیان کریں گے کہ 'خفا فت معاویہ ویزید "کی ہے تکان حمایت کے بعد ہمارا ''کراچی '' جانا ہوا تھا' وہاں اس کتاب کے مصنف جناب محمود احمد عباس نے اپنے دولت کدے پر ہماری وعوت کی 'اور ہمیں ان سے ملا قات اور تباد لہ خیالات کا موقع ملا ایس وہ دن اور آج کا دن ہم نے کوئی اغظ اس موقف کی تمایت میں نمیں کما جو ''خلافت معاویہ و

﴿ ير" ميں عباس صاحب نے اختيار كيا ہے ' يه سكوت وراهل اس كئے جم ير یا ہے بزید اور حضرت معاویة کے فدائی ہوں پانہ ہوں عمر حضرت علی اور دیگر "ابل سے کرام کے بارے میں ان کے خیالات وہ شیں ہیں جو اہل ایمان کے ، نے چاہئیں''یہ اندازہ ایک ضرب شدید تھا'جس نے ہمارے دل و دماغ کو لرزا ل ر کھ دیا' یاالنی! کیا''حضرت علی کرم اللّٰدو جمہ اور اہل میت اطہار'' ہے عداوت له کر بھی کوئی مسلمان صراطِ منتقیم کار ہر و کہلا سکتا ہے ؟ کیا حضور عظیم کی آنکھ یہ تاروں سے کینہ اور بیر رکھنے کے معنی اس کے سوائھی کچھ ہیں کہ دل د دماغ ے آ قائے کو نمین صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت کا سابیہ تک عائب ہو جائے ؟ ادر : ب حضور علی می محبت نہیں توخداکی محبت کا کیا سوال پیدا ہو تاہے ؟ وہ خدا س نے دنیا کواپن ذات و صفات اور اسے احکام و ہدایات سے آگا ہی عشنے کے لئے ا نری پیغیبر علی کی مبعوث کیا 'اے ماننے کی طرح ماننے کا کوئی امکان ہی نہیں' اً ان آخری پنیبر عصاله کی محبت ہی سے قلب و ذہن خالی ہو جا کیں' ان پر ا ارے مال باپ ' ہاری جانیں' ہارے اموال' ہماری اولادیں سب قربان'وہ تو ود بھی متنبہ فرما چکے ہیں کہ خدا کی قشم اوہ شخص مومن نہیں ہو سکتا جو مجھے اپنی بان سے زیادہ عزیزندر کھے (او کما قال) اور رب دوجمال گواد ہے کہ ہم نے جب " منا فت معادیہ ویزید" والے موقف کی حمایت کی تھی جب بھی ہمارے قلب و وج ير "ابل بيت" سے بغض وعداوت كى ير چھاكيں تك نه تھى 'اور شايد كن وجه ، کہ ہمارے رؤف ورحیم خدانے ہم ہے منہ نہیں پھیرا اور اس سے پہلے کہ ا اے ہم سے توبہ اور رجوع کا موقعہ چھین لے اس نے ہمارے کئے ان م، اقتول تک پہنچنے کادروازہ کھول دیا جن سے بے خبر ہونے کی باہر ہم اس خوش من میں مبتلا ہو محتے متھے کیہ ''خلافت معادیہ ' بزیہ'' ایک احجی عالمانہ کماب ہے۔ داستان کو مربوط رکھنے کے لئے ہم ذرا پیچیے او ٹیس کے 'ابھی عرض کر ہی

چک کہ عبای صاحب ہے بالمثافہ گفتگو ہونے کے بعد ہمیں کس تاڑ ہے وہ چار
ہوناپڑا تھا'اس تاڑکا بھیجہ یہ ہوا کہ "کراچی" ہے لوٹے ہی ہم نے اپنے دفتر کو یہ
ہدایت دی کہ آئندہ عبای صاحب کی "خلافت معاویہ ویزید" ہر گز نہیں چھالی
جائے گ' اس کی پلیٹیں کاٹ دی جائیں' (ا) آپ کمیں گے کہ پھر کیوں نہ ہم نے
جبھی اپنی "قوبہ" چھاپ دی؟ کس لئے منہ میں گھنگنیاں ڈالے بیٹھ دہے؟ ہم
عرض کریں گے کہ "قوبہ" تواس وقت چھا ہے جب ہم علمی رخ سے بھی یہ جان
گئے ہوتے کہ جس موقف کی ہم نے حمایت کی ہو وہ غلاہے' عبای صاحب کی
نیت اور باطن سے بد گمانی الگ بات ہے اور ان کے تشیر کردہ موقف کے علمی
اسقام سے مطلع ہونا الگ بات ہمیں اب تک اطمینان تھا کہ موقف بھر حال غلا

اور آخر کار مولانا مودودی کی معرکة الآراء کتاب "خلافت و ملوکیت"
مارکیت میں آئی اور دفعتا ہمارے ول درماغ کو ایساد هکالگا جیے "بجلی" کا تارچھو گیا
ہو 'ہماری مولانا مودودی سے عقیدت و محبت و همی چیسی چیز نہیں 'گران سے
جس دین کی خاطر محبت ہے ٹھیک اس کا نقاضایہ بھی تھاکہ "خلافت و ملوکیت" کا
رد لکھیں اور نامہ اعمال لکھنے والے فرشتوں کو اس اندراج کا موقعہ نہ دیں کہ جس
موقف کو یہ بد خت عامر دیاتاً درست سمجھتا تھا 'جب اس کے خلاف مولانا
مودودی کی کتاب آئی تو اس نے اپنی دیانت کو بالائے طاق رکھ کر مودودی کے
تعقب اور ردسے جان چرائی۔

استغفر الله مولانا مودوری سے جمارا کیار شتہ ہے اگر وین ہی سے جمارا رشتہ کمزور ہو دین سب سے زیادہ اس کا مستحق ہے کہ اس پر دوسری ہر چیز نچھاد، (۱) جو حضرات طیاحی کامول سے واقف ضیں وہ شایہ سوچ میں پڑیں کہ یہ " پلیٹی " کیا بلا ہیں دراصل کاسے شدد کا بیال اب دھات کی پلیٹوں پر جم کر چھی ہیں۔ " خلافت معادید ویزید" مکتبہ جمل محقیاتی تقی بات مقابد اس کی پلیٹی تھی اس کے پاس موجود تھیں جن سے ودجب جا ہے اس کتاب کو چھاپ سکتا تنا

لروی جائے۔

مولانا مودودی تو ہمارے کچھ بھی نہیں لگتے 'اس کے باوجود ہمیں وہ اس الئے عزیز ہیں کہ ان کی قابل رشک خداداد صلاحیتوں نے دین کو نکھارا ہے 'اس لے اصل چرے سے گردو غبار کی تہیں ہٹائی ہیں 'اسے ایک زندہ اقدامی اور مقرک قوت کی حیثیت سے روشناس کرایا ہے 'اور اسے پوری زندگی کا نظام العمل ، ان والی ایک جماعت تیار کی ہے 'ای لئے ہم اپنے خدا سے نہ جانے کتی بار دعا مائک چکے ہیں ۔۔۔۔۔ اور نہ جانے کتی بار مائکیں گے کہ اے روف ور حیم 'زندگی کے افری سے ہمیں یہ طاقت اور توفیق دیئے رکھنا کہ تیرے دین کے ایک اندی مودود کی پر ظلم ڈھانے والے ظالموں کی پردہ دری کرتے رہیں۔ نظلوم خادم ابوالاعلی مودود کی پر ظلم ڈھانے والے ظالموں کی پردہ دری کرتے رہیں۔ نادہ میں مصل می بردہ دری کرتے رہیں۔

## فلافت وملوكيت كى تائيدودكالت كے اصل محركات:

بات شایر بے رابط ہوگئ ، ہم کہ بیر رہے تھے کہ جب "خلافت و ملو کیت "کو ام نے اپنے مزعومات کے خلاف بایا توبلا کی جھبک اور تامل کے قصد کر لیا کہ اس مار دکھیں گئیں دولکھنا کھیل تو نہیں ، کھیل الن لوگوں کے لئے ضرور ہے جویا نو خوف خدا ہے بے نیاز ہیں 'یا جہل مر کب ہیں جتلا ہیں 'چنانچہ "خلافت و ملوکیت "کے منظر عام پر آتے ہی نہ جانے کتنے مضامین کتنے پیفلٹ اور کتنی انہیں اس کی مخالفت میں اس طرح بازاروں میں بھیل گئیں جس طرح برسات میں خود روگھاس بھیل جاتی ہے 'اس وقت "پاکستان "اور "ہندوستان" کے مائین انبارات و رسائل کی آمدو رفت ، عد نہ تھی 'پاکستانی رسائل میں تو گویا "رو مودودیت "کا بینابازار ہی لگ گیا کیکن ہم بیر روش اختیار نہ کر سکتے ہے کہ قلم مودودیت "کا بینابازار ہی لگ گیا کیکن ہم بیر روش اختیار نہ کر سکتے ہے کہ قلم مودودیت "کا بینابازار ہی لگ گیا کیکن ہم بیر دوش اختیار نہ کر سکتے ہے کہ قلم مودودیت "کیا ایسے مخص کی تصنیف ہے جو ایک طرف علم و تفقہ کا بہاڑ ہے 'اور امری طرف علم و تفقہ کا بہاڑ ہے 'اور امری طرف دین حق سے اس کی محبت سورج کی طرح عیاں ہے کہذا اس کار د

بحواس کے ذریعہ نہیں' ہمے علم و تحقیق ہی کے ذریعے کیا جانا چاہئے' اس فیصلے پر پہنچ کر ہم نے خود کو ''امہات کتب'' کے حضور پہنچایا 'اور کم وہیش دوماہ اس طرح گذارے کہ چوہیں گھنٹوں میں فقط جار گھنٹے سوئے اکیک وفت میں ایک روٹی ہے زیادہ نہیں کھائی' فرائض و داجبات اور حوائج ضروریہ کے علاوہ دنیا کے ہر شغل ے کٹ گئے 'ارادہ ظاہر ہے کہ ''خلافت و ملوکیت'' کے خلاف مواد حاصل کرنے ہی کا تھا'لیکن یہ اعتراف کرنے میں ہمیں کوئی جھبک نہیں کہ جوں جوں مطالعہ وسیع ہو تا گیا' یہ حقیقت ہمارے سامنے ابھرتے ہوئے سورج کی طرح آتی چلی گئی که "متعلقه موضوع پر ہمارے بعض مزعومات کم علمی پر مبنی تھ" جن کی وكالت بم اس خوش فني مي كررب من كه حق يي ب، بم ير كللا كياكه" خلافت معاویہ ویزید "ایک فریب ہے جو تاریخ اسلام کے ساتھ کیا گیا ہے اور "خلافت و ملوكيت"اس فريب كاليك ابيا على جواب ہے جو محققين سلف كے ذہن کاتر جمان 'محد ثین و فقہاء کے موقف کاامین اور قرآن دسنت کی صدا توں کاسر ماییہ دار ہے'' ہم نے صاف دیکھاکہ ''خلافت وملو کیت'' کے رومیں لکھی ہو کی تحریروں میں سے بعض انتها کی ہد دیا تی پر مبنی ہیں "بعض جمالت و حمالت پر اور بعض غلط فنمی اور مخالطے پر ، حتی که بعض اہل علم اور ارباب تقویٰ نے بھی دانستہ یا نادانستہ حن وصدانت کاخون کیاہے اور "رو مودودی" کا جذبہ ان کے محاسبہ آخرت کے احباس برغالب آگیاہ۔

# اعتراف غلطی اور اعلان حق:

کیسی قیامت گذر گئی ہوگی ہمارے دل و دماغ پر ......اندازہ کیجئے 'جس موقف کی حمایت پر ہم نے تقریباً سال ہمر تک جسک ماری 'وہی ہمارے سامنے جمالت وید خبری کا کروہ مجسمہ بن کر سامنے آگھڑ اہوا'ہم نے بہتیری کو مشش کی کہ قرآن و صدیث اور کتب تاریخ ہے اپنے موقف کے حق میں دلائل چنیں 'گر الله کابرار ہرار شکرہ کہ خیات اور حق ہوشی کا جذبہ خبیث ول بیں ایک لمے کو بھی پیدا نہیں ہوا' یہ احساس پر ایر قلب و ضمیر پر طاری رہا کہ آخر سے میں ہاتھ منہ کان ناک سب مسئول ہیں ' قلم سے جو کچھ کھا گیااس کا بھی حساب دینا ہوگا'ای احساس نے آخر کاراس پر آبادہ کر بی دیا کہ د نیاچاہے کچھ بی کے ' جائل کے ' احمق کے ' سا قط الاعتبار کے ' غیر ذمہ وار کے ' ہر حال میں ہمیں یہ اعلان کر دینا ہے کہ ' خلافت معاویہ ویزید " کی جمایت ہم نے ازراہ جمل کی تھی' سچائی وہ نہیں ہے ہوں کی صورت گری اس کتاب میں کی گئی ہے' بلحہ سچائی وہی ہے جو مولانا مودودی " خلافت و ملوکیت " میں منظ کر رہے ہیں' جز ئیات کا معاملہ توالگ ہے کہ دنیا کی کون سی کتاب سوائے قرآن کے سموہ خطا اور لغز ش و قصور سے چی ہوئی دنیا کی کون سی کتاب سوائے قرآن کے سموہ خطا اور لغز ش و قصور سے چی ہوئی ہے' گر بدیاد' ست' اصول اور حقائق کے لیاظ ہے "خلافت و ملوکیت " حرف آخر ہے' اس کی ذبان 'اس کا لجہ 'اس کا دروبست 'اس کا مواد 'اس کی آؤٹ لائن اور اس کی ' معنوی دراست " سب نے مل کر حیثیت مجموعی اس کتاب کو ایباشا ہکا رماویا ہے جس کی کوئی نظیر ناچیز کے علم اور مطابعے کی حد تک اسلای لٹریچر میں نہیں ہے۔ جس کی کوئی نظیر ناچیز کے علم اور مطابعے کی حد تک اسلای لٹریچر میں نہیں ہے۔ جس کی کوئی نظیر ناچیز کے علم اور مطابعے کی حد تک اسلای لٹریچر میں نہیں ہے۔ جس کی کوئی نظیر ناچیز کے علم اور مطابعے کی حد تک اسلای لٹریچر میں نہیں ہے۔ جس کی کوئی نظیر ناچیز کے علم اور مطابعے کی حد تک اسلای لٹریچر میں نہیں ہے۔ جس کی کوئی نظیر ناچیز کے علم اور مطابع کی حد تک اسلای لٹریچر میں نہیں ہے۔

آپ نے دیکھا' عنوان سے بھی اوپر ہم نے قاضی او یوسف کا ایک عرفی فقر ، نقل کیا ہے' یہ قاضی اوپوسف کون ہیں؟ امام او حنیفہ کے شر ہُ آفاق فقر ، نقل کیا ہے' یہ قاضی اوپوسف کون ہیں؟ امام او حنیفہ کے شر ہُ آفاق شاگر دسس تیج تابعین میں صعب اول کے فقیہ و محدث' زندگی کا طویل حصہ قاضی القصاۃ (چیف جسٹس) کی معیر اعلیٰ پر گذار الکین درس و تدریس کا سلسلہ منقطع نہ ہوالور میٹے کا انقال ہو تا ہے تواس حال میں ہسایوں اور رشتہ داروں کے سپر و جمیز و تنفین کا انتظام کر کے امام صاحب کی مجلس میں چلے جاتے ہیں کہ بنانہ نہ ہونے پائن کی کتاب الخراج "کا کچھ تذکرہ آگے جائز ہے میں آر ہاہے ہونے پائن کی کتاب الخراج "کا کچھ تذکرہ آگے جائز ہے میں آر ہاہے اللہ تعالی انہیں بہشت کے بہترین در جات عطاکر ہے ان کا منقولہ ذیرِ نظر فقرہ میں خوافظ ذہر کی گئی " ذکرۃ الحالا لئے اللہ تعالی انہیں بہشت کے بہترین در جات عطاکر ہے ان کا منقولہ ذیرِ نظر فقرہ ہم نے حافظ ذہر کی گئی " ذکرۃ الحالا لئے اللہ تعالی انہیں بہشت کے بہترین در جات عطاکر ہے ان کا منقولہ ذیرِ نظر فقرہ ہم نے حافظ ذہر کی گئی " ذکرۃ الحالا لئے جلداول صفح کے ۲۲ سے لیا ہے۔

قال یہ تعییٰ بن یہ بھی التمیمی سمعت ابا یوسف یقول عند و فاته۔

گویا یہ بات آپ نے مرض الموت میں فرمائی تھی' ہم پر بھنلہ تعالیٰ ابھی مرض
الموت کے آثار ظاہر نہیں ہیں لیکن ہم بلا تاخیر اعلان کرتے ہیں کہ جو اعلان
الدیوسف کا تفاوہی ہمار ابھی ہے' فرق اتنا ہے کہ انہوں نے "افتیت" کالفظ کما جو
بلا شبہ ان کی شان کے مطابق تھا' گر ہم فتو ہے کے اہل کمال یہ بہت بلند منصب
ہے' ہم اس لفظ کی جگہ صنفت یا حورت کالفظ استعال کرتے ہیں' یعنی جو پچھ بھی
آج تک ہم نے لکھا' یا آئندہ لکھیں گے اس کے صرف ای جھے پر ہمیں اصرار ہے
جو قرآن وسنت کے موافق ہو' باقی تمام وہ تحریر میں' اور خیالات جو ہمارے جمل یا
جو قرآن وسنت کے موافق ہو ' باقی تمام وہ تحریر میں' اور خیالات جو ہمارے جمل یا
سے رجو عاور تو ہے کا اعلان ہر قاری " تجلی' نوٹ کر لے' اور کر اماکا شبین (د) تو آپ
ہے آپ نوٹ کر ہی لیس گے۔

"خلافت و ملوکیت" کے رویس آج تک کوئی تحریر خواہ وہ مضمون کی شکل میں ہو

"اکتاب کی صورت میں ہماری نظر ہے ایسی نہیں گذری جے بڑھ کر ہمیں یہ
محسوس ہوا ہو کہ لکھنے والا تحقیق علم بھی رکھتا ہے اور دیانت و تقویٰ بھی اہل علم کے
مابین اختلاف رائے کوئی نئی چیز نہیں اس سے تو پوری تاریخ عالم ہھر کی پڑی ہے ،
فقہاء و محد ثین کے اختلافات ہم نے سبقا سبقا بھی پڑھے ہیں اور بطور خود بھی ان
کا فاصا مطالعہ کیا ہے او نچ در ہے کے اہل علم کو اکثر و بیشتر الیابایا کہ وہ نہ تو فریق خانی کے مرتبہ و مقام کو نظر انداز کرتے ہیں نہ اس پر کوئی الزام لگاتے ہیں نہ اس کے رد میں
کا کسی قول کا ایسا مطلب لیتے ہیں جس سے وہ انکار کر رہا ہو 'نہ اس کے رد میں
دیانت وامانت کو بالائے طاق رکھتے ہیں 'نہ اس پر مصر ہوتے ہیں کہ جو پچھ ہم نے
مین حق ہے اور جو پچھ فریق ٹائی سمجھ رہا ہے وہ سر تا سرباطل ہے 'نہ وہ
سمجھاوہی عین حق ہے اور جو پچھ فریق ٹائی سمجھ رہا ہے وہ سر تا سرباطل ہے 'نہ وہ

نیوں پر حملہ کرتے ہیں 'نہ صدق دریانت کو نشانہ ہاتے ہیں 'بس اپنی شخیق مع دالوں میں اللہ پیش کی اور آھے بوھ گئے 'گر"خلافت و ملوکیت "کارد کھنے والوں میں آمیں ان اوصاف میں ہے کوئی بھی دصف نظر نہیں آیا......بردا غضب یہ ہے کہ جن لوگوں کی حیثیت عرفی تک مشکوک ہے جو علوم دین کے سمندر میں سطح ہے گز دوگز بھی نیچے نہیں اتر سکے ہیں 'جنہیں ایے اسلاف کے اقوال و آراء اور جو گز دوگز بھی نیچے نہیں اتر سکے ہیں 'جنہیں ایے اسلاف کے اقوال و آراء اور جو تحد ین و محد ثین کے اصول و فروع کا قطعاً کوئی علم نہیں 'جن کی عقل کا معیار چوتنے در ہے سے آگے نہیں بوطا' اور جو صرف نام اور ہیئے فلامری کے اعتبار ہے میں اور چاند پر خاک سے "مولانا" ہیں دہ بھی خم شھونک کر قلم کی لا تھی چلار ہے ہیں 'اور چاند پر خاک از آنے والے چول کی طرح اس خوش فنی میں میٹلا ہیں کہ اب بھی زمین پر چاندنی نہیں سے "ہیں کے اب بھی زمین پر چاندنی نہیں سے گئے۔

"شواہد تقدی "کا حال آپ نے جائزہ کی قسط اول میں دیکھ لیا اب قسط ٹانی ہی سامنے موجود ہے اگلے شارے میں انشاء اللہ ہم ایک اور کماب کا چرہ مہرہ آپ کو د کھلائیں گے جس کانام ہے:

''امارت و صحابیت جواب خلافت و ملوکیت''
اس کتاب کے مصنف کوئیزرگ ہیں مولانا .....بلتہ حفرت مولانا
علی احمد ہاری 'یہ ناول سائز کے ۱۳۲ صفحات پر مشمل ہے 'اور سناہ کہ مفت
تقسیم ہوئی ہے 'واللہ اعلم 'اسے ہم نے پڑھا تو طبیعت اس قدر منقبض ہوئی کہ کیا
کہ دیں ؟ تکنیک 'اسلوب 'انشاء 'مواد کسی اعتبار سے بھی یہ اس لا تی نہیں کہ اس
پر سنجیدہ علمی توجہ دی جائے 'مگر آفت یہ ہے کہ اس میں ورق ورق پریوی بوی
کادل کے حوالے اور عرفی عبار تیں موجود ہیں 'انہیں دیکھ کر عوام الناس اس غلط
فنی میں جلا ہوتے ہیں کہ یہ ایک علمی اور تحقیق کتاب ہے 'اس مغالطے کا بردہ
عالی کرنے کے لئے ہم آگی صحبت میں دکھلا کیں گے کہ اس میں کیس کیسی کیسی علمی
خیا نتیں اور بلیہ فریویاں موجود ہیں 'بہتر ہے دوا فروش دواؤں کے نام اور خواص

ا سے انداز میں لیتے ہیں کہ لوگ انہیں طبیب سمجھ لیتے ہیں حالا تکہ طباحت سے
انہیں کوئی مس نہیں ہوتا'ای طرح بعض "مولانا" آیات واحادیث اور کتاوں
کے اقتباسات کاڈھیر تو خوب لگادیتے ہیں'گران کے صحیح مطالب و مصادیق اور
مراد و منشاء کا انہیں کوئی علم نہیں ہوتا'ہیں اٹکل پچو انہیں اپنی خواہشات کے
دُھرے پر چلاہے ہیں ادر کم علم عوام کوفریب دیتے ہیں۔

بمر حال الگلے شارے میں انشاء اللہ اس کتاب پر پچھ روشنی ڈالی جائے گی۔

وبالله التونيق\_

کس نے میرے چند تکوں کو جلانے کے لئے برق کی زو پر گلتال کا گلتال رکھ دیا

"خلافت وملوکیت "کے رد میں لکھی ہوئی مولانا محمد میاں صاحب کی کتاب سے ش**وا مد تفقر**س

كابهريور جائزه

معرکه، نور و ظلمت (صدوم)

فن حديث :()

روایت کافن دنیا میں جتنا مبسوط اور جامع اہلِ اسلام کے پاس ہے دنیا میں قوم کے پاس اس کا عشر عشیر بھی نہیں کسی بھی قوم کی کتب تاریخ دکھ لیجے کو کسی بھی جگہ یہ نہیں ملے گاکہ مور خین جو اپنے سے سودو سو سال پہلے کے واقعات سنارہے ہیں وہ آخر اس تک کن کن لوگوں کے ذریعے پنچے ہیں اور یہ لوگ کس ساء پر قابلِ اعتاد سمجھ لئے گئے ہیں صرف مسلمانوں کی تاریخ س یہ متاتی ہیں کہ اب سے ہزار ہر سایا پی سوسال پہلے جو واقعات پیش آئے تھے انہیں متاتی ہیں کہ اب سے ہزار ہر سایا پی سوسال پہلے جو واقعات پیش آئے تھے انہیں کس نے دیکھا کس سے میان کیا اور کس کس آدمی سے نسال بعد نسل بیر دوایات ہم کس نے دیکھا کس میں اور کس کس آدمی سے نسال بعد نسل بیر دوایات ہم کس نے دیکھا کہ بیر نہ معلوم کس نے معلوم کس میں میں میں میں میں میں ہور ہو ہو کہ کہ میں میں ہور بیانی جس طرح کتب مدیث میں حدثنی (جھ سے میان کیا کہ کردوایت کی جات کی میان ہوا جانے واودہ کی سے متعلق ہو جانی میں حدثنی استمال ہو تاہے۔

مو تا که کون آدمی کیسا تھا، کس حد تک قابلِ اعتبار تھا کیا کر دار اور سیرت رکھتا تھا<sup>،</sup> کہ اس ہے جھوٹ کی تو قع نہ کی جائے'اس مشکل ترین سوال کاعملی جواب دینے کے لئے علائے حق کو جس چیز نے ابھارا وہ تھی دین سے ان کی بے پایال محبت ' اس محبت نے تقاضا کیا تھ جس پیغمبر عظی کے اتوال وافعال پر دین کا مدار ہے اس کی سیرت اور ارشادات کے تحفظ کا انتظام کیا جائے 'تاکہ ان میں مسخ و تحریف اور مذف داضافدند ہونے یائے مسی منضبط فن ادر معیاری عدم موجودگ کے باعث بے شار روایات غلط اور مبالغہ آمیز چل بڑی تھیں 'اور کوئی ایسی کسوٹی موجود نہیں تھی ممہ اس پر تھس کریقین کے ساتھ کمہ دیاجائے کہ فلال روایت صحیح ہے اور فلال غلط 'اب دین سے والهانہ شیفتگی رکھنے والے خدا کے نیک مندول نے کمر ہمت باندھ لی ادر ان لوگوں کے احوال کی تحقیق و تفتیش میں لگ گئے 'جن کانام لے کرروایتیں میان کی جار ہی تھیں 'سب سے پہلے انہوں نے صحابہ کرام م کے احوال پر گمری نظر ڈالی اور مختاط نفترہ نظر کے بعد اس نتیج پر پنیچے کہ صحافی ے اور کوئی ٹھی گناہ سر زَد ہو جائے 'گراس گناہ ہے اس کادامن سیرت یاک ہے كەرسول الله صلى الله عليه وسلم پر جھوٹ كھڑے اليعنى كوئى ايسا قول يا فعل ال كى طرف منسوب کرے جو خلاف واقعہ ہو'اس فیصلے پر پہنچنا نفترو نظر کے بعد ہی ممكن تھا كيول كه بظاہر نوده ديكھ رہے تھے كہ صحابة ''معموم عن الخطاء'' نہيں ہيں' ان کے بہتر ہے گناہ ثابت ہیں جن میں سے بعض کا تذکرہ تو قرآن ہی نے کر دیا ہے 'حسان بن ثابت جیسے محالی پر حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے خلاف تہمت تراثی کے فعل رکیک میں شرکت کی سزاخود اللہ کے رسول ﷺ نے انہیں وی جب که قرآن نے حضرت عائش کی پاک دامنی کی تصدیق فرمادی حضرت ماعزاسكي كوزناكي ياداش ميس سنكسار كيا كميا كعب بن مالك أور مر اره بن ربيع ادر ملال بن امیہ پچاس بوم تک راندہ درگاہ رہے 'حالال کہ دوان میں سے ''غزدہ بدر ''کی شرکت کانٹر ف عظیم یائے ہوئے تھے 'بعض کوشر اب نوشی کی سزادی گئی' اور

کتنے ہی دوسر ہے ذنوب اور بھی معلوم ومعروف ہیں 'ایسی صورت میں یہ آسانی پیہ فیصلہ نہیں کیا جاسکتا تھا کہ صحابہ جھوٹ نہیں یول سکتے 'کیوں کہ جھوٹ بھی ایک یں ہے۔ گناہ ہے اور گناہ ہے وہ الاتر نہیں تھے الیکن جب ان اربابِ ہمت نے خوب محقیق ک 'تو پید چلاکہ دوسری نوع کے گناہوں کے بادجود تمام صحابہ کادفتر عمل حضور بر جھوٹ بعدلنے کے جرم عظیم ہے سر تا سر خال ہے 'ادر اس جرم پر جو سخت دعید ا نہیں اللہ کے رسول نے سنائی تھی'وہ ان کے دل دوماغ میں اس طرح گھر کر گئی ہے کہ جان دینامنظور کر کیں گے گر حضور علیہ کی طرف کوئی غلط بات منسوب نہیں کریں گئے 'ان میں کے وہ افراد بھی جو ظاہری سیرت د کر دار کے لحاظ ہے متاز نہیں رہے ہیں 'حدیث رسول علیہ کے معاملے میں بے داغ یائے گئے 'اس • لئے ادبابِ علم میں دفتہ رفتہ ہ<sub>ے</sub> اصولِ قطعی مان لیا گیا کہ الاصحاب کلھہ عدول() (تمام صحابیؓ حضور علی ہے روایت کرنے میں قابل اعتاد ہیں)محایہؓ کے بعد پھر کوئی طبقہ الیا نہیں تھا جے یورے کے بورے کوبلا تخصیص معتر مان لیا جائے تہذ اان اہل عزیمیت نے صرف تابعیت (۶) کی سند پر کسی کوعادل قرار نہیں دیا' بلحہ ایک ایک کے حال احوال کی شختیق کی' سفر کئے' گھر گھر گئے' تمام ممکن ذرائع ہیہ معلوم کرنے کے اختیار فرمائے کہ کون کیاسپر ت د کر دار ر کھتا ہے 'اڈر کس حد تک اس کی راست گوئی پر بھر وسہ مناسب ہے ' یہ معمولی کام نہ تھا'اس کام پر عمریں صرف کر دی گئی ہیں 'خون کو پسینہ کر کے بہادیا گیاہے 'ای کے نتیج میں آج کم وہیش ایک لاکھ انسانوں کے احوال ہمارے پاس محفوظ ہیں ادر ان کی روشیٰ میں ہم فیصلہ کر سکتے ہیں "کس روایت کا کیایا یہ ہے"۔؟

لیکن صرف می کام کافی شافی نه ہوسکتا تھاجب تک که بہت سے اور اصول و ضوابط بھی دضع نه کئے جا کیں اکون شخص ایسا ہے جسے دس آدمی تھلا کمیں تو ایک (۱) ان الفاظ نے "اصول" کی حیثیت آگرچہ بعد میں اختیاری ہے لیکن معاید ام الک درام خاری کے زمانے میں موجود تھے۔

(r)" تابعی" وہ جس نے محال کور یکھا ہو 'تابعیت ای دمف کانام ہے 'جیسے" موال "سے محالیت۔

نراکنے والا بھی موجودنہ ہو ای طرح نسلاً بعد نسلِ الل دین یہ تحقیق و تعفی کا کام کرتے گئے اور اسے کاغذ پر منتقل کیا کون کس کی رائے میں کیسا ہے یہ سب لکھ لیا 'نہ جانے کتنی کتابی مدون ہوئی ہول گی 'جن میں سے بہت ی عقا ہو چکیں 'گر اخیس سامنے رکھ کر اگلول نے جو ضخیم کتابی تیار کیس وہ بھنلہ تعالی ہو چکیں 'گر اخیس سامنے رکھ کر اگلول نے جو ضخیم کتابی تیار کیس وہ بھنلہ تعالی آج بھی دستیاب ہیں 'مثلا "تمذیب التہذیب " "میزان الاعتدال " "لسان المین ان وغیر ہ ضرورت بھی ای کی تھی کہ سینکروں الگ الگ تتابول کے عوض المین دو مبسوط کتابی است کو مل جائیں جو کافی شافی ہول۔

یہ آسان نہ تھا اس کی د شواریوں کا اغدازہ چند مثالوں سے لگائے 'آپ عامر معلوم ہو تا ہے کہ دہ توبر سے آتے ہیں 'ہمایوں سے دریافت کرتے ہیں تو معلوم ہو تا ہے کہ دہ توبراا چھا آدی ہے 'صوم وصلوٰۃ کاپاید ایساندروییا' آپ مطمئن ہوکر چلے جاتے ہیں اورا پی ڈائری ہیں لکھ لیتے ہیں کہ عامر قابل اعماد ہیں' اس کی روایت قبول کی جا سکتی ہے۔اب دوسر سے صاحب آتے ہیں انہیں کوئی ایسا شخص ہاتھ لگ جا تا ہے جو عامر کو اغراب جا تا ہے کہ یہ صاحب کانوں پر ہاتھ دھرتے ہیں' اور الٹے پیروں لوٹ کر فوٹ کر لیتے ہیں کہ عامر بھی قامر یہ سی تو انہیں دونوں انداز کی خبریں ملتی ہیں' اور دہ فیصلہ کرتے ہیں کہ عامر بہت ہیں تو انہیں دونوں انداز کی خبریں ملتی ہیں' اور دہ فیصلہ کرتے ہیں کہ عامر بہت ہیں تو انہیں نہیں بہت سے بھی نہیں۔

اییا بھی ہوسکتا ہے کہ عامر واقعی بھلا آدمی ہو اور شختیق کرنے والے صاحب کمی ایسے شخص کی بات پر اعتاد کر لیس جو عامر کا دشمن ہو اور گھڑ کر اس کے بارے میں پچھ سنادے بہس پھر تو یہ صاحب لکھ لیس گے کہ خبر دار'اس کی روایت مت قبول کرنا'یامعالمہ پر عکس ہو۔

یے چند صور تیں تو سے اور جھوٹے ہونے کے رخ سے تھیں 'ابھی دہ فرق بھی توباتی ہے دوسری صفات کی گونا گوئی سے پیدا ہو تاہے 'کوئی طبعا

مخاط ہے کوئی غیر مخاط بھی کا حافظ تیزہے مگر مزاج میں مبالغہ بھی ہے 'کمی کا مزاج معتدل ہے مگر عقل کم ہے بات کی گرائی تک پینچنے کی استعداد نہیں رکھتا' کوئی نفیاتی مریض ہے 'کسی پر جذباتی شدت کی گرفت ہے' جس کے نتیج میں یہ توقع نہیں کہ دوا پی مروح یا مبغوض شخصیتوں ہے متعلق روایات میں خالص حقیقت پندی ہے کام لے گا۔

اندازہ فرہائے گتی تھن مزل تھی محققین کے سامنے 'جتنے چرے اتی ہی قسمیں ' پھر بعد والوں کے لئے مزید پیچید گی یہ تھی کہ جس شخص نے فلاں اوی کے حالت کی تحقیق کی ہے وہ بذات خود کیسا تھا' اگر طبعادہ غیر محاط ہوا تو آسانی ہے ہربات کو تبول کرتا چلا گیا ہوگا' کم عقل ہوا تو ضروری نہیں کہ حاصل شدہ معلومات ہے صبح نتیجہ بھی اخذ کر سکا ہو' متشدد ہوا تو عین ممکن ہے کہ فقط اتی ہی بات پراس نے عام عثانی کو غیر ثقہ لکھ دیا ہوکہ وہ حقہ بیتا ہے۔

تیسری پیچیدگی ہے کہ اچھائی اور برائی اعتاد اور بے اعتادی کے بھی تو ہزاروں اٹنے ہیں اُزید پر آپ ایک روپے کا اعتبار تو کر لیتے ہیں گر سوکا نہیں 'بحر پر ہزار کا بھی کرتے ہیں 'کسی پر ایک دھیلے کا نہیں 'کسی کے ہاتھ میں اپنے سیف ک کنجی دے دینا بھی کوئی مضا کقہ آپ کے نزدیک نہیں رکھا طلحہ آپ کی نظر میں بوا عبادت گزارہے گراس کی سرشت کا یہ پہلو آپ کے علم میں ہے کہ اگر مالی مفادیا جاہ و منصب کا مسللہ در پیش ہو تو دہ دروغ و دعاہے بھی گریز نہیں کرے گا' جمیل کے بارے میں آپ جانے ہیں کہ جاہ و مال ہے اسے کوئی دلچین نہیں'گر رشتہ داروں کی خاطر وہ سوبار جھوٹ ہول سکتاہے' متین سے جھوٹ کی توقع نہیں' بہت مالد و ذاہدے گر آپ جانتے ہیں کہ جاہ و مال سے اسے کوئی دلچین نہیں' بہت علی کا حالت ہیں کہ اپنے بین کہ اپنے کئی دشواریاں تھیں ان اہل عز بہت کے لئے' جو د نیا کوا کیک ان دانہ فرما ہے کئی دشواریاں تھیں ان اہل عز بہت کے لئے' جو د نیا کوا کیک

نیااور مادر فن دیے ہلے تھے ایک نسل سے دوسری نسل کی طرف جب پچھلول کی باد داشتیں اور تحریریں منتقل ہو کیں توان کی حیثیت ایک بے شیراز ، و فتر کی می تقی 'ر جال (افراد ) کے احوال کی تفصیل کے ساتھ اس د فتر میں وہ قواعد و ضوابط بھی بھر ہے ہوئے تھے 'جنہیں پچھلوں نے اس فن کے زیرِ تغییر ایوان کی بنیاد کے طور پر تبار کیا تھا' ہراگلی نسل کے ارباب علم وخرد نے اس میں پچھ نہ پچھ اضافہ کیا ادر آخر کار گروش ماہ و سال نے دوا پیے انسان امت محمد یہ کو دیتے 'جن کے اندر اس پیجیدہ 'خٹک اور دقیق فن کی تکمیل و تهذیب کی بہترین صلاحیتیں اللہ نے ود بعت کر دی تھیں ان کے اساء گرامی ہیں این جرا (متوفی ۵۲ ۸ه) اور محدین عثان الذہبیؓ (متو فی ۴۸ ۷ ھ) ان کے پاس فراست بھی تھی، علم و تحتیق کی راہ میں خون پسینہ ایک کرنے کا جذبہ بھی وین کی گری محبت بھی 'ذہبی پہلے ہیں اور ابن حجر بعد میں ' حق یہ ہے کہ ذہبی کی محنت بہت زیادہ ہے اور خود ابن حجر بھی ا نہیں کامل استاد فن مانتے ہیں الیکن این حجر کی بعض صلاحیتیں ذہبی ہے متاز ہیں' ذلك فضل الله يوتيه من يشاء بهر حال جود فتر يجيلوں سے منتقل ہوتا جلا آرہا تھا ان لوگوں نے اسے نئی تہذیب وتر تبیب اور نفیس اضافوں سے مر صع کیا' بے شار آراءوا فکار کے جنگل ہے گھاس پھونس کاٹے 'دوڑے 'بھا تھے 'دن کودن اور رات کورات نه سمجها ٔ آخر کاروه ایک ایباکار نامه انجام دینے میں کامیاب ہو گئے ' جس کی نظیر تاریخ انسانی میں نہیں ہے ، یعنی گذرے ہوئے بے شار انسانوں کے عالات کااتنا ثناندار''زائچہ" کہ اس ہے بڑھ کرانسانی دستر س ہی میں نہیں ہے' مخاط اندازے کے مطابق ایک لاکھ انسانوں کے احوال محفوظ ہیں پھر ان حضرات نے پچھلوں کے وضع کردہ قانون و ضوابط کی بھی شنقیح کی'ان کے بحمرے ہوئے اجزاء کوجوڑ کر ایک حسین پیکر سیا جمال جمال خلارہ گیاوہال وہال نے اجزاء تیار کر کے جوڑے 'اور امت کو اس فن کا ایسا مدون اور مہذب دفتر

دے دیا کہ بہت آسانی ہے وہ ہر وقت معلوم کر سکتی ہے کہ گیار ویابار ہ یا تیر وسو سالوں مجل جو فلاں راوی نے روایت بیان کی تھی' وہ کیسا تھا' اور کس حد تک اس کی روایت قابل قبول ہے یا قابل رواس کی مثال اس مشین کی سی سیجھے جس کے اندریے شار تار ہوں اور اس کے مانے والوں نے انتائی مهارت کے ساتھ اویر بٹن لگا دیتے ہوں کہ فلال بٹن کو دباؤ تو فلال تارکام کرے گا اب ظاہر ہے کہ لا کھول میں چند ہی ہو سکتے ہیں جو اندر کے تارول کی سائنس اور نزاکتوں سے دانف ہوں'باتی توسب صرف بنوں کے ذریعے فائدہ اٹھا کتے ہیں' ٹھیک ای طرح بیہ روایت کا فن ہے صدی ج دار اور ذیل در ذیل ہے 'جیسے تھنی زلفوں کے شکن 'بڑے بوے بوے ماہرین ''این حجر ''ادر ''ڈنہیں'' کے بحد بھی پیدا ہوئے ہیں'ادر انہوں نے بعض "فردعات" میں اپنی الگ رائے بھی ، مائی ہے ، کیکن اس اختلاف کا تعلق میاحث ہے ہے' یا پھراصولوں کے انطباق ہے 'ایبا نہیں ہوا ہے'نہ ہوسکتا ے کہ دہ بدادی خطوط سے باہر نکلے ہوں 'یا منفق علیہ اصولوں سے منحرف ہو سے موں "اساءر جال" () میں انہیں بہر حال متقد مین ہی کے پیچیے چلنا تھا کیوں کہ ماضی کا کوئی داقعہ عقل د تفقہ ہے نہیں گھڑا جاسکتا 'ان ماہرین کے سواتمام امت کے لئے ابن حجر اور و جبی کی کتابیں مشین کی مثال کے مطابق 'ان اور وول کی حیثیت رکھتی ہیں جن پر بٹن لگادیئے گئے ہیں 'اور جس کا جی چاہے ان بٹوں کو صیحے طور پر استعال کر کے صد ہاسال پہلے کی روایت کی تہہ تک پہنچ سکتا ہے۔

مافظ ذہبی کی کتاب کانام "میزان الاعتدال" ہے "این جر ہے اس پر پچھ اضافہ کیااس کانام "میزان الاعتدال" ہے "این جر ہے اس پر پچھ اضافہ کیااس کانام ہے "لسان المیزان" اور خودائن جر نے کافی ضخیم کتاب مرتب کی جس کانام ہے " تمذیب التہذیب" ہم چیھے بیان کر آئے ہیں کہ " تقریب التہذیب" دراصل ای کی ایک جامع فرست ہے کا بول کہے بہت چھوٹا فوٹو 'پھر اصول فن میں ائن جرنے نخبیة المفکو (۱) کا تحفہ دنیا کے لئے چھوڑ ااوران کی اصول فن میں ائن جرنے نخبیة المفکو (۱) کا تحفہ دنیا کے لئے چھوڑ ااوران کی

<sup>(1)</sup> راویوں کے احوال کی چھان پیک ہے تن کو" فن اساء الرجال "کماجاتا ہے۔ (۲) مع نزهة النظر\_

شرح خاری کامقدمه ''الحدیالساری''بھی اصول فن میں معرکہ کی چیز ہے۔ پچھلوں نے جو کتابیں اس فن میں تر تبیب دی تھیں' وہ اب اکثر وہیشتر نایاب ہیں' کیکن خداکھلا کرے ان مذکور ہ حضر ات کا نہوں نے بڑی دیانت کے ساتھ وہ سب کچھ ہمیں اکھٹاادر مربوط طور پر پہنچادیا ہے جوان کتابوں میں تھا'ان حضرات نے پیہ نہیں کیا ہے کہ راویوں کے بارے میں اس اپن رائے درج کر دی مو 'بعد م<del>ج</del>صلے ارباب فن کی آراء بھی ہمر شتہ میان کی ہیں 'خواہ دہ ان کے موافق ہوں یا مخالف' اس طرح ہر باصلاحیت آدمی کے لئے سے ممکن ہو گیاہے کہ جب ضرورت ہو کسی بھی راوی یاروایت کے بارے میں تحقیق کر لے کمہ متقدم و متاخر اساتذہ کے نزدیک اس کا کیا حال ہے 'مثال کے طور پر دورہ حدیث کے طلباء میں سے ہزار میں ایک بھی ایبانہ ہو گاجس نے "بخاری" و"مسلم" کے تمام راویوں کی جانچ برکھ کی ہو' پھر بھی وہ اطمینان رکھتا ہے کہ ان کتابوں کی روایتیں معیار اعلیٰ کی صحت رکھتی ہیں 'کیوں کہ پچھلے ارباب فن ان کی توثیق کر چکے ہیں 'لیکن اگر کسی کے دل میں شیطان یہ وسوسہ ڈالے کہ ممکن ہے امام" مخاری"و"مسلم" ہے غالی عقیدت رکھنے والول نے غیر ضروری طور پر انہیں معتبدیان لیا ہو' تو وہ بہت آسانی سے ندکورہ وونوں آئمہ فن کی کتابی اٹھاکر یہ اطمینان کر سکتا ہے کہ عقیدت کااس میں کوئی دخل نہیں' یہ توعلم و فن کامعاملہ ہے اور ان کتابوں میں ہر اس راوی کا حال درج ہے جس سے مخاری و مسلم نے روایات لی ہیں ' ہزار ہرار سلام مینے ان ارباب عزیمت کو جنبول نے اپن عمر تھر کا حاصل محقیق بہترین ترتیب و تسہیل اور تہذیب و ترصیع کے ساتھ ہمیں منتقل کر دیا ُ اور ہم روایات کے ر دو قبول میں جیرت دسر مشکی ہے گئے۔

اس تقریرے آپ نے سمجھ لیا ہوگا کہ روایات کا معاملہ خالی عقلی تگ ودو کا نہیں ہے بلتھ خبر و شمادت کا ہے واقعات کا ہے اس میں جو بھی گفتگو ہو سکتی ہے مسلم اساتذہ کے اصولوں اور وضاحتوں کے دائرے ہی میں رہ کر ہو سکتی ہے 'میے

سین کہ کوئی بھی آدمی کھٹ سے استھاور پھٹ سے کہ دے کہ فلال روایت فلط ہے 'یافلال راوی جھوٹا ہے 'فن روایت کی نزاکوں کاجوا ندازہ ہماری یمال تک کی تقریر سے آپ کو ہوا ہو گاوہ آگر چہ معمولی نہیں لیکن صیح اندازے سے آپ اب بھی اتنی دور ہیں جیسے زبین سے چاند 'مزیدوا قفیت کے لئے ہم کچھ باتیں نموتتا اور تاتے ہیں 'بطاہر تو موٹی کابات ہے کہ روایت فلط ہوگی یا صحح اور راوی سچاہوگا یا جھوٹا 'لیکن حقیقا یہ اتنی سادہ بات نہیں 'یدارج اور اختلاف احوال اور طریق یا جھوٹا 'لیکن حقیقا یہ اتنی سادہ بات نہیں 'یدارج اور اختلاف احوال اور طریق روایت اور دوسرے گوناگول پہلووک کی وجہ سے جتنی بے شار شکلیں و توع پذیر ہوتی رہی ہیں ان سب کے لئے ماہرین فن نے الگ الگ اصطلاحیں ہائی ہیں۔

مثلاً روایت کے اقسام دیکھئے تو در جنوں ملیں گے 'احاد' متواتر' مشہور'عزیز' حن' صحیح' غریب' فرد' مقبول' محفوظ' شاذ' منکر' منسوخ' مرسل' منقظع' مصنل'مقلوب' متر دک' موضوع منفظرب منضحت وغیر ہا

(۱)حدثنی بم سیمان کیل اخیریش جمی فجردی

نُقِلَ یا حَکی اور حُکی اور دَوَی اور دُوی میں بھی فرق ہے' اگر کھا گیا کہ دَوَی عن زید تو مطلب یہ ہوگا کہ روایت کرنے والے نے بذات خود زیدے روایت سی ہے الیکن دُوی عن زید میں شک کا پہلوہے اسی لئے مجمول کے ان صیغوں کو "صیغہء تمریض" کانام دیا گیاہے'بال سے باریک فرق۔

صدباد تی ضوابط میں ہے چند نمونتادیکھتے چلیئے 'نمبر ڈالے دیتے ہیں تاکہ آگے میاں صاحب کے علم دخبر کا مزید تعارف کراتے ہوئے اگر کسی قاعدے کا حوالہ دینا پڑے تو نمبر دیدیا جائے۔

(۱) ارباب فن کسی راوی کو آگر تقد یاضعف کستے ہیں تو ضروری نہیں کہ ہمیشہ اس سے ان کی مرادیہ ہوکہ بیر اوی قوی ہے یاضعف 'بلحہ بیر بمارک بطور تقابل ہوتا ہے' مثلاً عثان داری نے ایک بار ''ان معین''(۱) سے پوچھا کہ علاین عبدالر حمٰی این این اسے بات کرتے ہیں' تواان کا حال کیسا ہے' این معین نے جب اوان کا حال کیسا ہے' این معین نے جب اور ایت میں کوئی خرائی نہیں' عثان نے پوچھا کیا علائے آپ کو جر اب دیا نہیں یا سعید المقمری' فرمایا سعیداو ثق ہیں اور علاء ضعف 'اب یمال این معین کا مطلب سے ہم گز نہیں تھا کہ علاء ضعف ہیں سے ہوتا تو پہلے لیس بھا باس کیوں کہتے۔ ان کا مطلب سے تھا کہ سعید درجہ نقابت میں ان سے او نچ باس کوں کہتے۔ ان کا مطلب سے تھا کہ سعید درجہ نقابت میں ان سے او نچ باس سے در ظفر الا مانی نی مختر الجر جانی ص ۲۳)

(۲) لیس بشیء کاعام مطلب یہ ہے کہ راوی التفات کے قابل نہیں ہے 'لیکن ہر استاد فن اس کی یہ مراد نہیں لیزا 'این القطائ بیان کرتے ہیں کہ این معین جب راوی کے بارے میں ایس بشیقی کہتے ہیں توان کی مراد بس یہ ہوتی ہے کہ اس راوی نے زیادہ حدیثیں روایت نہیں کی ہیں تھوڑی سی کی ہیں (نہ یہ کہ اس کی روایت کا عتبار نہیں) حوالہ نہ کور ص ۳۳

(۳)فلان ضعیف یا فلان لیس بشینی مہم جر طیں ہیں ان کاکوئی اعتبار (۱) یہ ہی اس نن کے اساد ہیں۔ نہیں جب کہ ریم کمی ایسے رادی کے بارے میں جول جے کسی اور استادیے تقد مانا ہے۔(سلعة القدیمیٰ ص ۱۹مطع مجدیدیہ)

(٣) عدیث مکر روایات مر دوده کے زمرے میں شامل نہیں ،جب کہ عدیث متر وک قابل ردہ۔ (نخبة الفکر خلاصة) لیکن بعض اما قده متر وک اور مکر کے الفاظ ایک بی مغموم میں رادی کے لئے استعال کر جاتے ہیں ،چیے "وار قطنی "کا قول حس بن غفیر کے بارے میں یہ احتمال رکھتا ہے ، کہ دونوں الفاظ واحد مغموم میں یولے گئے ہوں (کذا ذکره السخاوی (۱) فی "شرح الالفیه" ص ٣١)

(۵) جمول دمستور (۱) راوی کی روایت ایک گروہ کے نزدیک جس میں ابد حنیقہ بھی شامل ہیں مقبول ہے بلا قید (بھر طیکہ کسی معروف العدالت نے اس کے روایت کیا ہو) اور جمور کے نزدیک اس کا معاملہ معلق ہے 'جب کسی اور ذریعہ سے تائیدیا تردید ہو جائے گی' تو فیصلہ کیا جائے گا اور اہام الحرمین او المعالی نے اس رائے پر اعتاد ظاہر کیا ہے اور ''این صلاح'' تو کہتے ہیں کہ اگر اس جمول الحال کے بارے میں کوئی جرح بھی علم میں آجائے مگر مجمل ہو' مثلاً کسی نے کہ اہو وہ ضعیف ہے 'یالا شے ہے' تب بھی روایت رو نہیں کی جائے گی' کیونکہ روکے لئے جرح مقمر ضروری ہے (بنجید الفکر وسلعة القریبی ص ۲۵و۵)

(۱) ان جراکی تصریح مطابق حافظ ذہی ؒ نے جو ان جرکے نزدیک ہیں اس فن کے کائل استاد ہیں 'فرمایا ہے کہ کوئی دو متنداور بیدار مغزاسا نذہ کسی ایسے راوی کی توثیق پر متفق نہیں ہو سکتے جو واقعتاً ضعیف ہو اور ند کی ایسے راوی کو ضعیف قرار دے سکتے ہیں جو واقعتاً اعتاد کے قابل ہو' (نخبة الذکو م ۱۱۸ میں رہیں ک

<sup>(</sup>۱) مافظ ساوی نے شرح النید میں ایسا بی بیان کیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) جس كاحال معلوم ند جوكه كيساب-سياجموتا- يراجملا

(2) بعض ائر اليے بیں جو جرح کے معاطے میں معدد اور تعمل پند ہیں۔
مثلاً ان عدی 'ان معین 'عقیلی ان حبان 'نسائی ان الجوزی ان تعمیہ '(۱) یہ
تعدیل دیر میں کرتے ہیں اور تج تح بہت جلد 'ان کی مجمل جرحوں کے قبول میں
غور د فکر چاہئے اور کوئی بھی ایسار اوی جس کی توثیق کسی امام فن نے کی ہو 'ان کے
فقط یہ کمہ دینے ہے مجروح نہیں ہو تا کہ وہ ضعیف ہے 'یا لا شے ہے 'یا مکر
الحدیث ہے دغیر ہے ہال مفصل و مغسر جرح لا فق توجہ ہوگی۔

(۸) ہمارے علائے احناف اور بہترے ارباب الحدیث نے صراحت کی ہو' ہے کہ معصب روایت دور ہوجاتا ہے اگر کی طریق سے میدروایت پائی جاری ہو' پس ان سے جمت پکڑنادرست ہے۔ (ظفر اللمانی ص ۱۹)

(۹) ان صلاح کے نزدیک ضعف رادی کی دد قتمیں ہیں جوراوی صدوق ہواگر اسے اس کئے ضعیف قرار دیدیاجائے کہ اس کے رواۃ (۲) حافظ کی خرالی کے سریض ہیں تو یہ الزامِ ضعف ہٹ جائے گا اگر دہ اپنی روایت دوسرے راد ہول سے لائے۔(اینا)

(۱۰) اگر ایک لامِ فن کی روایت کے ایک یا متعددر لوبوں کو ضعف کر رہا ہے تواس کا مطلب یہ مت سمجھوکہ اس روایت کا متن (۲) بھی ضعیف ہے ، ہوسکتا ہے لام کی تعدیت (۳) کا تعلق صرف اسالا ہے ہو کور می مضمون روایت کی انجھی سند ہے بھی مردی ہو ، ہاں اگر امام وضاحت کردے کہ بیر روایت کی بھی صحح سند ہے مردی نہیں ، تب حدیث ضعیف مانی جائے گی۔ (قدریب الروی ص یہ ۱۰)

(۱۱) اگر ایک روایت متعدد الی سنددل سے مروی ہو جو سب کی سب اچھی ہیں ایکے ضعیف اور کچھ صحیح ہیں ایکر اس کے مضمون میں شخالف بیایا جارہا ہو تو یہ رد نہیں کی جائے گی بلتد حی الوسع اس شخالف کو نظائی سے بد لا جائے گالور (۱) ظفر الا الی۔ تدریب الراوی۔ الرخ والتحلٰ۔ (۲) راوی جھے (۲) یعنی جو مشمون اس میں بیان ہواہ۔ (۲) منیف قراد ریا۔

اگر اساتذہ فن میہ فیصلہ کر دیں کہ نمی علمی تاویل سے میہ تخالف دور نہیں ہو سکتا تو روایت کاصرف وہ جز معرض عث میں آئے گاجو محلِ تخالف ہے'باقی حصۃ جو مختف اساد سے مکسال مروی ہواہے مقبول(۱) ہوگا۔

(۱۲) احکام اور دیگر امورکی روایت کے معیاریکال نمیں ہیں 'احکام پر
دین کے تحفظ کا مدار ہے اس لئے ان کے معالمے ہیں غیر معمولی احتیاط پر تی
جا تیگی 'لیکن دوسرے امور ذیلی ہیں 'اگر ہمیں یہ خبر غلط ملی ہے کہ مثلاً خلافت عجر گی فلال جنگ میں فلال محاذ پر فلال صحافی سید سالار تھے 'تواس غلطی سے ہماراکوئی نقصان نمیں ہو تا 'لیکن اگر یہ غلط اطلاع مل جائے کہ حالت جنام میں قرآن چھو سکتے ہیں تودین کی بربادی لازم آئے گی 'ای لئے امام این مجر جیسے امام زمانہ نے "باب الاحکام" سے ہٹ کرائی تصنیفات ہیں ایسے بہت سے راویوں کی روایات لی بیں جن پر "باب الاحکام" میں وہ زیادہ احتاد نمیں کرتے 'یہ طرز عمل جائے خود بیں جن پر "باب الاحکام" میں وہ زیادہ احتاد نمیں کرتے 'یہ طرز عمل جائے خود نمیں کرتے 'یہ طرز عمل جائے خود نمیں کی جا بیا تا 'لیکن محترم شیخ الحدیث قبلہ مولانا محمد میاں کی بے خبری کا پورا جغر افیہ سمجھانے کیلئے ہم اس معلوم حقیقت کو مزید ولا کل سے مزین کریں گے:

ذهب قوم الى جواز الاخذ بالضعيف والتساهل فى اسانيده وروايته من غير بيان لضعفه اذاكان فى غيرالاحكام والعقائد مثل فضائل اعمال والقصص (فتح الملهم ص ٥٠) ايك معتدب كرده يرائ كمتاح كه حديث ضعف عام لينالوراس كى مندك معالم عن تنال بر تنالوري طاهر ك بغير كه يه ضعف روايت بال ميان كرنا جائز ب جبكه وه احكام وعقائد سے تعلق نه ركھتى ہو بلحه فضائل المال اور المستفاد من "تدريب الراوى" و "نخبة وظفرالامانى".

قصوّل حکایتول سے تعلق رکھتی ہو۔

اس کے بعد بتایا گیا کہ اس جواز کے قائلین میں احمد ان حنبل جیسے حضرات میں 'چرامام سخادیؓ کا قول نقل کیا گیا کہ:

"ضعیف روایت سے استدلال کیا ہے امام احمد آلمام ابوداؤر اور امام ابو ضیفیہ نے اور یہ لوگ اسے قیاس و رائے سے مقدم جانتے ہیں جب کہ اس باب میں کوئی اور روایت موجود نہ ہو۔" پھر فرمااگیا:

"جب سمى ضعيف روايت (۱) كوامت ميں قبول عام حاصل ہو جائے تواس پر عمل كياجائے گا اى دجہ سے امام شافعی كتے ہيں كہ لاو صية لوادث والى حدیث اگر چہ اہل حدیث كے قواعد سے مضبوط طور پر ثابت نہيں 'گرامت ميں اسے قبول حاصل ہو گيا ہے اور سب اى پر عامل جيں حتی كہ انھوں نے اسے آیت وصیت كيلئے ناسخ بان ليا ہے۔"

ایک سطر بعد :

7. K

"امام نووی نے اپنی متعدد تصانیف میں بیان کیا ہے کہ حدیث ضعیف پر عمل اہل حدیث وغیرہ کا اجماعی موقف ہے۔" حدہے کہ این ہیں ہے معنت (۲) منهاج السنۃ میں فرماتے ہیں کہ: "ہمارا قول ہے کہ حدیث ضعیف رائے سے بہتر ہے البتہ ضعیف ہے مراد حدیث متروک نہ لے لی جائے۔" مزید ایکہ حدیث کا قول نقل کیا گیا:

"ضعف روایت ہمارے لئے قیاس سے زیادہ محبوب ہے۔" (فح الملیم شرح مسلم ج ۱ ص ۵۸)

(۱) است سے مراد حوام کی ہمیر مہیں ہے بلعد علاء و فضلاء اور جمندین دمحد ثبن ہیں ال کے بیچے قوم آپ سے آپ آجاتی ہے۔(۲) لیخن جورادیوں کی کمزوریاں پکڑنے میں سخت کیر ہیں۔

یہ جو ہمی قواعد ہم نے بیان کئے ہمارے گھر کے نہیں ہیں اسا تذہ فن کے ہیں اور ہر ایک کا پورا حوالہ ہم نے پیش کر دیا ہے اب آگے بر صفے سے پہلے اتنا تو نوث کر ہی لیجئے کہ قاعدہ لا کے مطابق اس ابن سعد کی نقابت وصدافت جے میاں صاحب نے ول سے گھڑ کر فنی گالیاں دی ہیں سورج کی طرح روشن ہوگئ اس قاعدے کی روسے صرف ذہبی اور ابن ججڑ کا نھیں نقد مان لینا ہی حرف آخر سے کا عدے کی روسے صرف ذہبی اور ابن ججڑ کا انھیں نقد مان لینا ہی حرف آخر سے کم نہیں تھا، مگر آپ نے دکھے ہی لیا کہ خطیب بغدادی ابن خلکان اور حافظ سخادی وغیر ہ بھی ہموا ہیں۔

چيست يارانِ طريقت بعد ازال تدبير ما

#### درایت :ن

درایت تو دنیا کے ہر علم و فن میں درکارہ پھر فن حدیث میں کیوں نہ ہوگی لیکن اے اندھے کی لا بھی کی طرح کہیں بھی استعال نہیں کیا جاسکا' یہ درایت کس جگہ کیو نگر استعال ہوگی' یہ بھی ہمیں ماہرین فن سے پوچھنا ہوگا اور جب ہم جائے استاد کے مضمون حدیث پر گفتگو کریں عے تو ہمیں مجتدین و فقہاء کی خدمت میں حاضری دینی ہوگی کیونکہ مضمون کا تعلق فن روایت سے نہیں فکر و فہم سے ہے 'راوی ہس الفاظ اٹھا کر وے سکتا ہے معانی نہیں' علم کے میہ دو نوں شعبے الگ الگ ہیں' ای لئے بوے سے بوے امام روایت مثلاً این ججر اور و ہی بھی () نم و تعد ' سرچہ بوجہ' منطق۔

معانی ادر مطلب کے باب میں حرف آخر نہیں ہیں باسمہ فقهاء و مجتدین کواس راہ کار ہنماما ننا ہو گا'نیکن فنِ روایت کے دائرے میں فقهاء و مجتدین کے جائے ائمیہ روایت ہی کاسکہ لیے گا۔

الله تعالی مولانا شبکی کو کروٹ کروٹ جنت نعیب کرے وہ سیرت النبی علیہ تعالی مولانا شبکی کو کروٹ کروٹ جنت نعیب کرے ہیں الیکن النبی علیہ میں الن الجوزیؒ کے واسطے سے اصول درایت بیان کر گئے ہیں الیکن المبیں تقدور بھی نہ ہوگا کہ مولانا محمد میاں جیسے شخ الحدیث دنیا ہیں ظہور کرنے والے ہیں جو درایت کو "درانتی "کے ہم معنی بنادیں گے "انہیں الن الجوزیؒ اور ملا علی قاریؒ کی توضیحات پر بیاضافہ ضرور کرناچاہے تھاکہ مولانا محمد میاں جیسا کوئی سے محمد اراسے نہ بڑھے!

بات شاید موضوع سے ہٹ گئ ہم کہنا میہ چاہ رہے تھے کہ جب کوئی روایت اصولِ فن کے اعتبار سے '' صحح'' ثامت ہو جائے' تو پھر اس کا مضمون خواہ کچھ ہو اسے رد نہیں کیا جاسکنا' بلعہ تادیل ِ حسن کی کوشش کی جائے گئ اور یہ تاویل بلا شبہ فقماء و مجمدین کاحق ہے نہ کہ فن روایت کے ائمہ کا ' ثابت شدہ روایت کو درایت کے بل پر رد کرنافن روایت کی بنیاد میں کھوونے کے ہم معنی ہے جس کی پچھ تفصیل پیچھے ''مللۂ کذبات''والی روایت کے ذیل میں آپھی ہے۔(۱)

#### حضرت میال صاحب کے فر مودات:

علم حدیث ہے وہ کتنے واقف ہیں اس کا نظارہ آپ خوب کر چکے 'گر آ گئے خود ان کی ذبانی ان کے انازی بن کا اعتراف سنوائیں 'اپنی کتاب کے صفحہ ۲۳۴ سطر ۲ تا ۹ میں انہول نے شامت اعمال ہے یہ اعتراف فرملیا ہے کہ آج ہی لیعنی الے میں یہ حقیقت بھی ان کے سامنے آگئی کہ احادیث طاری کے لئے:

اکے میں یہ حقیقت بھی ان کے سامنے آگئی کہ احادیث طاری کے لئے:

"سات ہزار دوسو چھتر کی جو تعدادیان کی حمی اس میں تین

<sup>(</sup>۱) حصه اول ص:۲۰۴۲ (م تب)

بزار دوسو پھتر جدیثیں مکررہیں"

حوالہ اس کے لئے مقدمہ "فتح الباری" کا دیا ہے ..... گویا آپ مقدمہ "فتح الباری" کو بھی سمجھ سکتے ہیں ..... اخیریہ بھی فرض کر لیجئے و کیضے کی بات میہ ہے کہ جو بات دورہ صدیث کے ہر طالب علم کوسیر فراغت ملئے سے پہلے ہی معلوم ہو چکی ہے وہ میال صاحب کو آج معلوم ہو رہی ہے جب کہ شخ الحدیث بنے انہیں غالبایسیول سال ہو گئے ہیں۔

ہم جو توضیحات کر آئے ان کی روشنی میں ہر شخص سمجھ سکتا ہے کہ روایات کے سلسلے میں ہم سب کے لئے اس دوہی راستے عافیت کے ہیں .....یا توہم پیر دیکھ لیں کہ فلال روایت کو علائے محققین میں سے کسی نے قبول کیا ہے یا نہیں اگر کیا ب توان کے ہمروے پر ہم بھی قبول کرلیں 'ادر نہ کیا ہو تو سمجھیں کہ اس میں کچھ نقص ہے 'یا پھر ہم وہ زبر دست قابلیت پیدا کریں جوروایات کی ہاہرانہ جانچ پر کھ کے لئے ضروری ہے 'اور پھر تمام تواعد فن کو ملحوظ رکھتے ہوئے بطور خود ر دایات کے در جات کا بیتہ جلائیں ' یہ راستہ بڑا تھن ادر طویل ہے' زہر دست علم ادر ذہنی میداری اور ژرف نگاہی اور فہم واستخصار چاہتا ہے 'لا کھوں میں کوئی خدا کے فضل سے اس کاالل ہو سکتا ہے 'اب بیہ علم وفن کے ساتھ کتنابرا نداق ہے کہ وہ لوگ "روایات" پر "واتی نقد" فرمارے ہیں جن کے علم و فهم کاطول وعرض آپ د کھھ چکے' یہ ایبا ہی ہے جیسے کوئی سیکھڑ مستری سائنگل تک کی سائنس نہ جانتا ہو مرابولو کے میحزم پراستادانہ کہتے میں تفتگو کرے ..... ہم غلط نہیں کہتے "شواہد تقترس" اٹھا کر دیکھے لیجئے "ایہا ہی معلوم ہو تا ہے کہ کسی طفل مکتب کو امام رازیؓ سر زنش فرمادہے ہیں حالا تکہ امام رازی کا بھیس بدلنے والااینے کاسے سر میں چڑیا کا بهجابهی نهیںر کھتا.

ميان صاحب كاد فتر منطق:

ابذرا ورق ال كرايك باراس روايت كو پريده ليج جس يرحث ب

میاں صاحب اس پر نفذ کے آغاز میں لکھتے ہیں کہ این سعد واقدی کے شاگر دول میں ہیں اور:

"جافظ ائن جحر اور حافظ ذہی رحمہمااللہ نے جورائے ائن سعد کے متعلق ظاہر فرمائی ہے'اس کی تصدیق خود اس روایت سے ہوتی ہے تعنی امام زہری کاجو قول پیش کیاہے'وہ خود اس کا ثبوت ہے کہ ائن سعد نقل روایت کے بارے میں قطعاً غیر مختلط ہیں"ص ۱۸۸

حافظ ان جر اور حافظ ذہی نے جن آراء کا اظہار کیا تھادہ ہم نقل کر چکے ایکبار پھر پڑھ لیجئے اور خدا کے لئے کوئی صاحب علم ان بقر الم ذمانہ کے پاس "تقریب التہذیب" اور "میز ان الاعتدال" کی جلدیں لئے کر جائیں اور ان کے سر پر ماریں (گر زور سے نہیں) اور کمیں کہ لیجئے دکھائے وہ بائج سطر کی صلوا تیں اس میں کمال درج ہیں جو آپ نے "من العاشرہ" کی کھال او عیر کرجادو کے کئن کی طرح نکانی ہیں 'یا کم سے کم یمی دکھادیں کہ عامر خبیث نے فلال بات غلط نقل کروی ہے۔

بائيه عجوبه روز گار شيخ الحديث!

چلئے آگے چلئے 'امام زہری کا قول کیوں کر این سعد ؓ کے غیر محاط ہونے کا ثبوت ہے اس کی دلیل دیتے ہیں کہ:

> "آخری چھ سالوں میں رشتہ داروں کے تقریر کا قول ایک ایسا غلط قول ہے جو اس زہری کا تو ہو نہیں سکتا جو فن صدیث کے المام الے جاتے ہیں "ص ۱۹۳

لینی ابناایک گفر اہوا خیال تو مثل و می ادر ہر حقیقت اس کے سامنے افسانہ ' ذرا دیکھئے حضرت عثان رضی اللہ عنہ محرم ۲۲ھ میں خلافت سنبھالتے ہیں 'کیا <u>17ھ کے خاتے پر چھے سال بورے نہیں ہو گئے</u>' عبداللہ بن عامر<mark> 19ھ کے آخر</mark> میں حاکم منائے جاتے ہیں سعید بن العاص کو سس میں والی، بایا جا تاہے مروان پہلے سے حفرت عثال کے پاس تھالیکن اس کی حاکمانہ حیثیت کا ظہور آخری ہی سالوں میں ہو تاہے (مروان کی وکالت میں میال صاحب نے کس طرح حفرت عثال اور ان کی زوجہ محترمہ پر گندا چھالی ہے اس کی تفعیل "مروان" کی بحث میں آئے گی)

پھر قارئین پیچے دکھ چکے ہیں کہ شیخ محب الطبری نے الرياض المنتصرہ میں مشہور تابعی سعیدین المسیب کاجو قول نقل کیا ہے اس میں بھی یہ الفاظ موجود ہیں کہ:

"اپی خلافت کے آخری چھ سالوں میں آپ نے بدنی عم کو خصوصیت سے دوسر ول پر فوقیت دی اور دالی دھا کم، بایا....."

توگویا ہمارے محترم شیخ الحدیث "ان سعدؓ کے مصنوعی زہری(۱)" کی طرح اب حضرت سعید بن المسیب کوشیخ محت کا مصنوعی سعید کہیں گے (اے اللہ! آسان کو تھاے رکھنا)

دنیاجانی ہے کہ خلافت عثانیہ آخری چرسال ہی اضطراب و بیجان کا گہوارہ رہے ہیں اگر امام زہری اور سعید المسیت جیسے اکابرین نے ان چھ سالوں کا خصوصی فرکر کیا تو یہ ایک قدرتی بات تھی جسے مولانا محرمیاں کے سواٹناید ہی کوئی جھٹلا سکے۔

ند کورہ عبارت کے متصل بعد میال صاحب نے فرمایا:

"یہ ایک الی علت ہے کہ فنِ حدیث کے اصول کے لحاظ سے اس علت کی ہما پر یہ قول معلول ہو گیا معلول قول قابلِ اعتبار نہیں ہو تا....."م ۱۹۳۳

جس طرح "فی العاشره" کے تحت میال صاحب نے فن حدیث کی وہ (۱) یہ مشخر میال صاحب نے فن حدیث کی وہ (۱) یہ مشخر میال صاحب می نے فرمایا ہے ملاحظہ ہوان کی کتاب سفید ۱۹۵ سطر ۸ .....اوریہ بھی من کیج کہ امام زہری آمام خاری کے شخ الٹیوخ ہیں۔

اصطلاحیں جو لفظی طور پر آپ کویاد تھیں خواہ مخواہ دہرادی تھیں 'ادربے چارے عام قارئین سمجھ ہوں گے کہ یہ شخص تو بردا محدث ہے 'ای طرح یمال بھی موصوف نے علت اور معلول کے الفاظ فن حدیث کے عنوان سے دہرائے ہیں اور بیارے قارئین مزیدم عوب ہوگئے ہوں گے کہ واقعی ایس شخص امام زمانہ است .....!

ممر جو لوگ فن حدیث ہے تھوڑا مس رکھتے ہوں گے وہ "فی العاشرہ" والے مقام کی طرح بیمال بھی کانپ گئے ہوں گے کہ یاانلد! کس طرح تھٹول کیا جارہاہے حدیث کے مقدس فن ہے۔

عبرت عام کے لئے ہم حقیقت واقعہ سے پر د واٹھاتے ہیں۔

#### علىت ومعلول :

فنِ حدیث میں علت اور حدیث معلول یا حدیثِ معلل(۱) کا تمام تر تعلق صرف اور صرف ان روایات ہے ہے جن کی سند میں تمام راوی لقد ہوں 'ماہرین نے ان روایات کو" صحح" قرار دیا ہو اور کسی بھی راوی میں کوئی ایسا نقص نہ پایا جاتا ہو'جس کی ہاپر اسے ضعیف قرار دیا جا سکے۔

کوئی دغوی ہم بلادلیل نہیں کریں گے 'صاحب '' فتح الملیم'' علائے فن کا خلاصہ کلام ان الفاظ میں میان کرتے ہیں (۲)۔ج اص ۵۳

"فی الحدیث المعلل" الخ حدیثِ معلل وہ حدیث ہے جد بظاہر "صحح" ہو'جملہ عیوب ظاہری سے پاک ہو گر اس میں کسی مخفی عیب کا پتہ چلے جس کی بنا پر وہ داغد ار ہو جائے 'اور اس معالمے کا تعلق تمام تر اس سند ہے ہے جس کے جملہ

را) معلول اور معلل دونوں بن الفاظ محد عمین نے پیشر ت استعالی کیے جیں۔اصطلاح ایک بی ہے۔ (۲) موف طوالت ہم عربی عبارت چھوڈ رہے ہیں مگر ہم اپنے ترجے کی صنت کے لئے ایک ایک لفظ کے ذمہ دار ہیں۔ ذمہ دار ہیں۔

ایک مثال شاید بوری طرح سمجها دے گی' زید ایک سانس میں تو زور شورے یہ تقریر کررہا ہو کہ الف کو جیم کاتر کہ ملناچاہتے کیوں کہ الف مرحوم کا بیٹاہے اور دوسرے سانس میں وہ اس پر اصرار کرے کہ جیم لاولد مراہے اس کے ہرگز کوئی بیٹا نہیں تھا۔

یمال میال صاحب کے جمل نے کچھ ای قتم کالطیفہ پیدا کیا ہے ، صدیث سند کے اعتبار سے صحیح ہی نمیں 'اور فرماتے ہیں کہ "معلول " بھی ہے جب کہ معلول کی اصطلاح فن حدیث میں خالصتاً صحیح احادیث کے لئے دقف ہے 'اگر میال صاحب اصولِ حدیث کی اجد بھی جانے 'تویہ الل ٹی باتیں خواب میں بھی شہر تے چہ جائیکہ میداری میں۔

دوسری بات اور سنتے ۔ وحللِ حدیث "کا شعبہ فن حدیث میں سب سے (۱) یہ انس کے الفاظ بین منی 192 مسلر ۱۵۔

مشكل اورد قيق مانا كمياب المام فن الن حجر" "نخبة الفكر" مين فرمات بين : "وهومن اعمض الی آخره (حدیث معلل کی شاخت مشکل ترین علوم حدیث میں سب سے زیادہ دیتی معاملہ ہے' اس سے وہی چھن عمدہ برآ ہوسکتا ہے جے اللہ نے بہت ہی روشن عقل 'وسیع حافظه اور رادیوں کو پیچائے کی کامل استعداد اور رولیات کی سندول اور متنول کے نکات و ر موز مجيخ كا قوى ملكه عطاكيا بو-" (فية الفحر وُكر مديث معلل)

امام انن صلاح فرماتے ہیں:

"علل حديث الى أخره" مديث كى علتول كا علم علوم حدیث کاسب سے دقیق اور سب سے معظم علم ہے 'اس کی آگا بی صرف ان لوگول کو ہوسکتی ہے جو بہتر ین حافظ ادر وسيع آگابى اور قهم رسار كھتے ہول\_" (الفتح المهم جا ص ٥٠)

امام سخادي كيت بن :

" پیوفتم علوم حدیث میں سب سے عامض اور و تیل ہے ای لئے سوائے اعلیٰ در ہے کے اساتذہ فن ادر کامل آگا ہی رکھنے والے ائمہ ادر زبر وست فہم رکھنے والے خواص کے اس میں کوئی گفتگو کی جراکت نہیں کر تا' مثلاً ابن المدینیؒ اور امام احمدؓ اور امام مخاري اور يعقوب بن شيبة اور الى حاتم أور الى زرعة اور دار قطنتی جیسے ماہرین بی زبان کھولتے ہیں 'اس کے اسر ار کانے عالم ہے کہ بعض حفاظ مدیث نے تو یہ کہدیا ہے کہ عِلل صدیث سے جماری وا تفیت حامل دناوا قف لوگوں کے لئے كمانت (١) جيسي چيز ہے۔" (حواله ندكوره)

<sup>(</sup>۱) غیب کی ما تیں بنانا۔

اس کے بعد صاحب '' فتح الملیم'' نے حمثیل کے انداز میں اس شعبہ فن کی دمجید گیوں کوبارہ تیرہ کمبی سطور میں سمجھایا ہے۔

اس د ضاحت کے بعد اگر ہم ہے کہیں تو شاید بے جانہ ہوگا کہ میال صاحب جیسی استعداد کے لوگوں کا اصولِ حدیث کی بات کرنا کم وہیش ایسابی ہے جیسے پرائمری میں سائنس کی پہلی کتاب پڑھنے والاایک غجی لڑکا خلائی جماز دل اور پرقی دماغوں کی سائنس پر منہ کا دہانہ کھولے۔

عام قار کمین مزید یہ بھی سن لیس کہ میاں صاحب کا بید کمنا بھی لغوہی ہے کہ
"معلول قول قابل اعتبار نہیں ہوتا۔" حدیث معلل ہوتی ہے اور بارہا اس کا
مضمون واجب القبول رہتا ہے "آپ کی دلچیتی اور معلومات میں اضافے کے لئے
ہم ایک دومثالیں دیں گے۔ (میاں صاحب کی طرف توروئے سخن ہی اس بحثِ
اطیف میں برکارہے 'وومنھ ڈھک کر پڑسکتے ہیں ')۔

## حدیث معلل کے تین نمونے:

خریدو فروخت سے متعلق ایک حدیث ہے جسے ایک نمایت تقدر اوی یعلی

من عبید نے سفیان توریؒ ہے 'انھوں نے عمر وین دیناڑ ہے 'انھوں نے عبداللہ این

عرائے 'اور انھوں نے حضور علیہ ہے ۔ روایت کیا ہے 'اب یہ سارے ہی راوی

اعلیٰ در جے کے سچے اور متند ہیں 'بہ اعتبارِ فن کمی میں کوئی داغ نہیں 'روایت
''صحح'' ہے 'لیکن ڈرف نگاہ اہرین نے اس میں ایک علت پکڑلی' وہ یہ کہ راوی نے
جو یہ کما کہ سفیان توریؒ نے عمر وین دیناڑ سے روایت لی ہے تو حقیقت میں ایسا
نہیں بلحہ روایت عمرو سے نہیں عبداللہ بن دینار سے لی گئ ہے ' جناب سفیان توریؒ کے دوسر سے ساتھیوں نے عبداللہ بن دینار سے لی گئ ہے ' جناب سفیان عبید توریؒ کے دوسر سے ساتھیوں نے عبداللہ بن کانام لیا ہے' اور یمان یعلی بن عبید ہو گئ ہے کہ عبداللہ بن دینار کہ گئے۔

ہوائی جگہ نقتہ ہیں نادانستہ چوک ہوگئ ہے کہ عبداللہ بن دینار کہ گئے۔

دیکھاآپ نے کیسی لطیف گرفت ہے جس کا تمام تر مدار راویوں کے حالات وعادات کی مکمل وا تفیت اور استحضار اور بیدار مغزی سے ہے' اس گرفت لے حدیث کو"صحح" نہیں رہنے دیا مگر بس اصطلاحاً' ورنہ مضمونِ حدیث کی صحت میں کسی کو کلام نہیں ہے۔

دوسر انمونه:

"ملمشريف" مين ايك حديث ب:

حیر الناس قرنی ثم الذین بلو نهم الحدیث (میرے زمانے کے لوگ سب سے بہتر ہیں پھر متصل معدے زمانے کے )

اس میں ایک عجیب علت کیڑی گئی'اس کی سند کا آخری حصہ یوں ہے کہ عمر و بن علی نے از ہر سے 'انھول نے ابنِ عون سے 'انھول نے ابر اہیم سے 'انھول نے عبید ہؓ سے 'انھول نے عبد اللّٰہؓ سے 'انھول نے حضور عَلَیْٹِ سے روایت کیا۔

عمروی علی نے بیروایت کی میں سعید کے آگے بیان کی 'توانھوں نے کہا کہ ابن عون کی روایت میں عبداللہ کانام نہیں ہے 'عمرو نے کہا جناب ہے 'انھوں نے پھر کہا کہ نہیں 'عمرونے پھر سند وہرائی اور اصرار کیا کہ میں ٹھیک کمہ رہا ہوں 'انھوں نے کہا کہ بھائی !ازہر توالیک مرتبہ خود اپنی کتاب سمیت میرے پاس آئے تھے 'میں نے کتاب کود کھاتھا اس میں بیروایت عبداللہ کے واسطے سے نہیں تھی۔

عمر دین علی کہتے ہیں کہ تقریباً دوماہ بعد میں ازہر سے جاکر ملا' اور ان کی کتاب کھول کر روایت دیکھی' تو داقعی دہاں عبداللہ کانام نہیں تھا' بلعہ عبید ہے ہے۔ عبداللہ کے واسطے کے بغیر حضور علی اللہ سے روایت کیا تھا۔

یه دونول مثالیں سند میں علت کی ہو کمیں 'ایک مثال متن (۱) میں علت کی د کمچھ لیجئے۔ (مقدمہ این صلاح ۳۱ فخ الملم ۵۴)

<sup>(</sup>۱) کینی مضمون کے الفاظ۔

مسلم شریف کتاب السلوة میں حضرت انس کی بید حدیث بیان کی گئی ہے کہ:
مسلم شریف کتاب السلوة میں حضرت انس کی بید حدیث بیان کی گئی ہے کہ:
مناز اوا کی میں نے بھی نہیں سنا کہ ان میں سے کسی نے بسم
اللّٰدیر صی ہو''۔

اب دیکھنے 'باتبالکل درست ہے 'رادی سب ثقہ ہیں گر اہل علم ہے ایک کردہ نے اسے معالم قرار دیا 'اس کا کہنا ہے ہے کہ اکثر ثقہ اصحاب حدیث کو ہم نے اس طرح بیان کرتے پایا ہے کہ:

"جب حضور علي الدبو بحرا اور عمر اور عمال تماز شروع كرت متح الاست العالمين من أغاز كرت متح -"

گویانس تھم میں اختلاف نہیں ہے نیہ بھی ای کو درست مانتے ہیں کہ امام کو آغازِ صلوٰۃ میں بہ آواز بسم اللہ نہیں پڑھنی جائے ،گر فرق یہ محسوس کیا کہ «مسلم"کی روایت میں بسم اللہ پڑھنے کی صر تح تفی کی گئے ہے اس سے تخطیہ (۱) کا بہام ہو تاہے اور مخاری یا بعض اور محد ثین کی روایت میں بسم اللہ کاذکر ہی نہیں ہے انھوں نے بس بول کما ہے :

"ني صلى الله عليه وسلم اور ايو بكر اور عمر نماز الحمدلله رب العالمين سے شروع كرتے تھے۔" (بحارى ج ا۔ باب

مايقرء بعدالتكبير)

اس طرح بعض بزرگول نے "مسلم" والی روایت کو معلل قرار دے دیا حالا نکہ فی الواقع ان کی یہ نکتہ رسی قابل لحاظ نہیں ہے کیونکہ 'تر ندی 'نسائی 'اور ابن ماجہ 'تیوں میں عبداللہ ابن مغفل کی زبانی ان کا پناوا قعہ بیان کیا گیا ہے کہ میں نے نماز شروع کی تو یہ آواز بسم اللہ پڑھی 'میرے والدس رہے تھے 'فررا بولے کہ ارے میٹے یہ توبہ عت ہے دور رہو 'خود میں نے حضور علیہ اللہ کی ایک بیم اللہ چ نکہ معظم چز ہے اس لئے پنجبر علیہ اور خافائے راشدین کی طرف اس کے نہر علیہ اور خافائے راشدین کی طرف اس کے نہر علیہ اور خافائے راشدین کی طرف اس کے نہر علیہ مودوں سامعلوم ہوا۔

اور" خلفائے ثلاثہ" کے ساتھ تماز پڑھی ہے' ان میں سے کی کو بھی ہم اللہ کی قراۃ کرتے نہیں پایا' جب تم نماز ٹروع کروتو الحمدالله رب العلمین سے شروع کرو۔(۱)

اس روایت میں بھی ہسم اللہ کی صریح نفی موجود ہے 'اور بھن اور روایات بھی ہیں' لہذا علت نکالنے والوں کی تکتہ سنجی کو محض وہم ہی کہیں گے تاہم اگر دوسلم "کی روایت کو معلل یا معلول مان ہی لیں' تو ظاہر ہے کہ اس سے تفسِ مضمون اور تھم ہر کوئی اثر ضیس پڑتا۔

اوریہ بھی ممکن ہے کہ جن بزرگول نے "معلل" کما ہے انھول نے اس باب بین کوئی ایساباریک قاعدہ وضع کرر کھا ہو جس کے تحت ان کے لئے ایسا کمنا درست ہو 'بہر حال وضاحت یہ مقصود ہے کہ جس چیز کو اصطلاح فن بیں "علت" اور "معلول" اور "معلول" کہتے ہیں 'اس کے علم بین اور میال صاحب جیسی است راو کے شیوخ بیں کم ہے کم اتناہی فاصلہ ہے جتنا کنویں کی تہہ اور مریخ کی بلندی میں 'آپ نے دکھے لیا کہ نیوں معلول 'یامعلل 'حدیثوں کے مضمون پرعلت بلندی میں 'آپ نے دکھے لیا کہ نیوں معلول 'یامعلل 'حدیثوں کے مضمون پرعلت کاکوئی اثر نہیں پڑا 'اور میانصاحب کمدرہے ہیں کہ فن حدیث کے اصول کے لحاظ ہے "معلول" قول قابل اعتبار ہی نہیں ہوتا!

اے خدا تجھ سے ہی فریاد ہے!

### اتتنى بخائن رجلاه:(١)

میاں صاحب کے دوسرے فر مودات کا تجزیہ کرنے سے پہلے ہمارا جی چاہتا ہے کہ ان کے علم و خبر کافتنی تعارف بچھ اور کر اویں ابھی آپ نے ویکھا (۱) ہم الله اور شاء برھنے کی مخالفت مقصود خیں ہے ہدیا واز پڑھنے کی مخالفت مقصود ہے۔ (۲) یوں سجھے "او خود بی اپ دام میں صیاد آئیا" اگر میاں صاحب افرالزا کر علم حدیث کی اصطلاحیں استعال نہ کرتے توان کا پروہ ڈھکار ہتا۔ یہ منطی کرکے انہوں نے خود بی اپنی نیک نامی کی قبرے لئے سے خود بی اپنی نیک نامی کی تجز سے لئے سے میں ا

کہ عات و معلول کی فتی اصطلاحیں انھوں نے کس قدر غیر عالمانہ سطح پر استعال ایس اب و پھنے کہ صفحہ ۱۹۱ پر وہ تدلیس کہ لیس اور مدلس کی اصطلاحیں استعال اررہے ہیں ' بیچارے عام قار کین تو در کنار اچھے خاصے اہل علم بھی رعب کہ اجا تیں گئے کہ بے شک یہ فخص خاتم الحد ثین اور زبرۃ الائمہ معلوم ہو تاہے ' کہ جانے ہیں کہ ان صاحب نے اصول حدیث کی جتنی بھی اصطلاحیں اپنی کاب میں استعبال کی ہیں وہ ایس عیاری کے ساتھ کی ہیں جیسے ایک مدل کلاس کا بد شوق طالب علم مز دوروں کے جلے ہیں اپنی قابلیت کار عب والے کے لئے کہیں ہے کچھ اصطلاحی افغاظ ریف لے اور پھر یوں کے کہ دیکھنے پر وفیسر بائی ذن برگ کا نظریہ عدم تعین 'اور نیلس یو ہر کا کوائم نظریہ 'اور آئن اسٹائن کا نظریہ اضافت 'اور بر کلے کا فلے نہ تصوریت 'اور پر وفیسر ریڈ عکمن کا آفاقی ذبین 'اور مار کس کی جدلیاتی ماؤٹریت 'سب کے سب مز دوروں کی جایت کرتے ہیں!

ظاہر ہے چارے مزدور منھ کھاڑے آئھیں کھیلائے یہ سب سنتے رہیں گے اور سوچیں گے کہ یہ لیڈر تو یوائی کامل فاضل ہے، ہزارافسوس کہ آجکل مارے اچھے فاصے پڑھے لکھے بھی ان مزدوروں ہی کی سطح پر آگئے ہیں کہ نہ علی دراست نہ فی استحصار 'نہ ذوقِ تحقیق' کی وجہ ہے کہ ہم جیسے گدھوں کو متانا پڑر ہا ہے کہ نام نماو شخ الحدیث کا مبلغ علم کیا ہے ؟ امید ہے کہ عام قار کین بھی اس موقعہ کو غنیمت سیجھتے ہوئے ہماری خشک حثوں کو ہضم کرنے کی سعی کریں گے۔

تدليس:

ان سعد نے واقدی سے 'انھوں نے محمدین عبداللہ سے 'اور اُنھوں نے امام زہری سے 'ور اُنھوں نے امام زہری سے 'ورایت کی ہے جس پر میال صاحب مثن ناز فران سے بین 'اب آپ نے فضی اعتراض اس پر سے کیا کہ محمدین عبداللہ تو " تقریب المتہذیب" میں سفتر بین 'کیسے معلوم ہو کہ سے کونسے محمدین عبداللہ بین 'ہوسکتاہے محص فرضی محص

ہو الہذا ''الیے رادی کو مجمول کماجاتا ہے اور سند میں اس طرح مبہم اور مجمول نام پیش کردینا تدلیس (۱) کملاتا ہے 'جوائمہ حدیث کی نظر میں ایک ایساعیب ہے جس کی منا پرنہ صرف وہ روایت ساقط ہوتی ہے بائے اس رادی کو بھی نا قابل اعتبار قرار دیدیا جاتا ہے کہ مگذالیس ہے 'مدرلیس کی روایت قابلِ تسلیم نہیں ہوتی۔" (شواید نقدس ص ۱۹۱)

ای کے ساتھ یہ بھی من لیجئے کہ میال صاحب کے نزدیک واقدی جھوٹے نیس ہیں اگر وہ کسی ثقتہ آدمی سے روایت کریں تواسے رو نہیں کیا جائے گا۔ (شوابد تقدین ص ۱۹۱)

اب ہم تفصیل میں جانے سے پہلے جملہ قارئین کویہ بتادیں کہ حضرت
میاں صاحب نے جگہ جگہ اصولِ فن اوراصولِ حدیث کانام لے کر فیصلے توخوب
صادر کئے ہیں گر کمی ایک جگہ بھی اصولِ فن کی کمی کتاب کاحوالہ نہیں دیاہے ،
مییں دیکھئے کہ اپنی بات کو انھول نے "ائمہ حدیث" سے منسوب کیاہے گر کیا
میال کمی ایک امام حدیث کا قول نقل کیا ہو' ہم یہ غیر علمی طریقہ اختیار نہیں
کریں گے اصولِ فن کمی کے خانہ ذو نہیں ان کے بارے میں پتہ چاناچاہے کہ
کونسااصول کمال سے لیاجارہا ہے۔

میاں صاحب کے علم اصول کا حال یہ ہے کہ دہ اتنا بھی نہیں جانے کہ جس روایت میں "ترلیس" خامت ہو جائے وہاں مدلس کا اطلاق کس پر ہوگا' دہ اس غریب راوی ہی کو مدلس قرار دے بیٹھ جیں جوبقول ان کے مجمول الحال ہے ' یعنی محمد میں عید اللہ اناللہ واجعون۔

اب تفصیل طاحظہ سیجے "ولس" کیلے ہیں روشی اور تاریکی کے خلط ملط ہونے کو اس سے اہل فن نے ایک اصطلاح ہائی "قدلیس" اس کی تین قسمیں (۱) آگے کی تعمیل سے آپ اعدازہ کریں گے کہ میاں صاحب تدلیس کی تعمیل سے آپ اعدازہ کریں گے کہ میاں صاحب تدلیس کی تعمیل سے آپ اعدازہ کریں گے کہ میاں صاحب تدلیس کی تعمیل سے آپ اعدازہ کریں گے کہ میاں صاحب تدلیس کی تعمیل سے آپ اعدازہ کریں گے کہ میاں صاحب تدلیس کی تعمیل سے آپ اعدازہ کریں گے کہ میاں صاحب تدلیس کی تعمیل سے اللہ خریں۔

بِن (۱) تدلیس الا سناد (۲) تدلیس الشیوخ (۳) تدلیس التسویه ملی الر تیب تینون کی فضی تفصیل بیرے:

تدكيس الاسناد: صاحب "فتح الملم "لكهتة بين:

العدلس: ان كان الاسقاط صادراً ممن عرف لقائه لمن روى عنه (ص٣٨) حافظ ائن حجر كهت بس:

المدلس: سمّى بذلك لكون الرّاوى لم يسم من حدّثه واو هم سماعه للحديث ممن لم يحد له (نزهة النظر في توضيح نحبة الفكر ص٥٦).

مزید حوالے یہ بیں: توجیه النظر ص ۱۸۲: فتح المغیث ص ۷۳ مقدمه ابن صلاح ص ۲۲: کتاب الکفایه ص ۲۵: تهذیب تاریخ ابن عساکر حلاثانی المهذب ص ۲۶ متدریب ص ۷۷ حظفر الامانی ص ۲۱۵ عساکر حلاثانی المهذب ص ۲۶ متدریب ص ۷۷ حظفر الامانی ص ۲۱۵ قار کین بمیں معاف کریں ان کی اکتاب کا بمیں بھی خیال ہے لیکن اس علمی موضوع پر ہمارے نزدیک وہ طریق گفتگو جو میاں صاحب نے اختیار فرمایا ہم نمایت لغوب وہ توبلا تکلف فنی دعوے اور فنی اصطلاحیں ثبت قرطاس کے چلے جاتے ہیں گر کسی صاحب فن کا حوالہ بنہیں دیتے گویا علم حدیث کیا ہوا فالوجی کی دکان ہوئی اب ہم عام قار کین کو سمجھ آتے ہیں کہ "تدلیس اساد" کیا چیز ہوا فالوجی کی دکان ہوئی اب ہم عام قار کین کو سمجھ آتے ہیں کہ "تدلیس اساد" کیا چیز ہوا کا فرض کیجئے زید نے ایک بات قاروق سے سی 'اور قاروق نے طلحہ نے اب زید کو یوں بیان کرنا چاہئے تھا کہ مجھ سے قاروق نے اور قاروق سے طلحہ نے دیا بیا بیان کیا گویا ہی سے ناروق کا دواری اسکے جائے وہ یوں کتا ہے کہ طلحہ نے ابیابیان کیا گویا ہی سے فاروق کا نام اڑادیا۔

اب متعدد صور نیں ہیں اگر زید کے جانے دالوں کو معلوم ہے کہ زید اور طلحہ کا

زماند ایک نہیں ہے اور زید براہ راست طلحہ سے نہیں س سکنا' تو اسے ارسال جلی(۱) کہتے ہیں نہ کہ ''تدلیس'' 'گویا زید کے جاننے دالے فورا سمجھ لینگے کہ اس نے در میان کے راوی کانام اڑلیاہے۔

اور اگر جانے والوں کو معلوم ہے کہ زمانہ ایک ہے گریہ معلوم نہیں کہ زید اور طلحہ میں ملا قات ہوئی ہے یا نہیں تواہے "ار سال خفی" کہیں گے۔

اور اگر معلوم ہے کہ زمانہ بھی ایک ہواور دونوں میں ملاقات بھی ہوئی ہے تو اے "تدلیس الاسناد" کہیں گے بھر طیکہ حیمان بین سے پینہ چل جائے کہ زید سے کاراوی اڑایا ہے "چھال بین کی شرطاس لئے ہے کہ بظاہر توزید کا طلحہ سے براہ راست سننا قرین قیاس کے لیے نگہ ان کی ملاقات بھی ثابت ہے "بغیر سجش اور شختین کے کیسے معلوم ہوگا کہ شے کاراوی حذف کر دیا گیا ہے۔

بعض اہلِ فن "تدلیس" اور "ارسال خفی" میں فرق نہیں کرتے 'ان کے نقطہ نظرے "تدلیس" کے لئے بس بیہ شرط کافی ہے کہ رادی ادر مردی عنہ کا زمانہ ایک ہو' ملاقات ہونے کاعلم ضردری نہیں۔

پھر آیک اور بار کی بھی نظر میں رکھیے 'اوپر کی تمثیل میں زید نے یہ الفاظ استعال کے بیں کہ ''طلحہ نے ایسا بیان کیا ''ان الفاظ میں صرح طور پریہ دعویٰ نمیں کیا گیاہے کہ میں نے طلحہ سے خود سنا بلعہ الفاظ ایسے بیں جن کے دونوں بی مطلب ہو سکتے بیں 'خود سنے والا بھی اس طرح کہ سکتا ہے 'اور بالواسطہ سنے والا بھی اس طرح کہ سکتا ہے 'اور بالواسطہ سنے والا بھی اللہ اللہ اللہ سنے والا کمیں گے اور اس روایت کو مدس۔

مطلب ہو سکتے بیں 'خود سنے والا بھی اس کر تا کہ ''جھ سے طلحہ نے بیان کیا'' تویہ خود سنے کین آگر زید بید الفاظ استعال کر تا کہ ''جھ سے طلحہ نے بیان کیا'' تویہ خود سننے کے صرح کو عور پر بنی بیں 'لذاد یکھا جائے گاکہ زید نقتہ آوٹی ہے یا نہیں '
آگر نقتہ ہے تو یہ ''تد کیس ''مر دود نہیں ہوگی 'بلحہ الی روایت کو تبول کیا جائے گا

الارسال لا يتضمن التدليس لاته لايقتضى أبهام السماع ممن لم يسمع منه (الكفايه ص ٧٥٣)

ادراس سے استدلال درست ہوگا'(۱) چنانچہ "بخاری ومسلم"اور دوسری معتبر تسب مدیث میں الی روایات بہت ہیں جن میں "تدلیس" ہے(۲)۔ اور بعض تواسے الفاظ سے ہیں جو ذومعنی ہیں' مثلاً عن فلان بلین "بخاری دمسلم" کے حسن ظن پر انھیں قبول کیا گیاہے(۲)۔

حسن بصری نے فرمایا۔ حطبنا ابن عباس و حطبنا عتبة بن غزوان (ائن عباس اور ائن غزوان عباس اور ائن غزوان نے ہم سے خطاب کرتے ہوئے نلال بات کی) لیکن ثابت ہے کہ ان دونوں حضرات کے خطبول میں حسن بصری موجود نہیں سے اور اس قول کی صد تک دہ مدلس بیں لیکن ہے " تدلیس " محل اعتراض نہیں کیونکہ " ہم" ہے ان کی مرادان کے " این ہم وطن" بیں اور ان سے ہی ہے خطبات سلخصا انھول نے من لیے تھے۔

یا چیے حسن بھر گئے نے فرمایا حدثنا ابو هریر آئے۔ یہ الفاظ ظاہر کرتے ہیں کہ انھوں نے ابد ہر رہ ہے۔ خود سنا گر واقعہ ایسا نہیں ہے 'یا چیے طاؤس کا قول کہ قدم علینا معاذالیمن (ہمارے پاس "یمن" میں حضرت معاذ تشریف لائے) طاؤس نے معاذ کو نہیں پایا ہے اس لئے یہ اصطلاعاً" تم لیس "ہے گرکی بھی اہل فن نے حسن بھر گئیا طاؤس کے ان اقوال کور د نہیں کیا۔ (یہ اتن تفصیل ہم یہ سمجھانے کے لئے پیش کررہے ہیں کہ میاں صاحب کی شانِ علمی کا آپ کو آخری تمہ تک علم ہوجائے 'کس یہ تا تھول نے فرمادیا کہ '" مرس کی روایت قابل تشلیم نہیں ہوتی۔"

<sup>(</sup>١) من ثبت عنه التدليس إذا كان عدلاً أن لا يقبل منه إلا ما صرح فيه بالتحديث على الاصبح (النحبة الفكر. ذكر المدلس) وقال صاحب فتح الملهم بعد التحقيق وأما ما رواه بلفظ يبين الاتصال نحو سمعت وحدثنا وأخبرنا واشباهها فهومقبول محتج به (ص ٢٩ ج ١)

 <sup>(</sup>۲) وفي الصحيحين وغيرهما من الكتب المعتبرة حديث الرواة المدلسين مما
 صرحوافيه بالتحديث كثير (حواله مذكوره)

<sup>(</sup>٣) بل ربما يقع فيها من معنعتهم ولكن هو الغ (حواله مذكوره)

# تدليس الشيوخ:

فهوان يروى عن شيخ حديثاً سمِعه منه فيسمّيه اويكنّيه اوینسبه اویصفه بمالاً یعرف به کیلا یعرف (وسماه فخرالاسلام تلبيساً). "فتح الملهم ص ٣٩ "فتح المغيث ص٧٨ "مقدمه ابن صلاح ص ٣٢: توجيه النظر ص١٨٢ "تاريخ ابن عساكرج٢\_ المهذَّب ٢٤ "الكفايه ص ٣٥٨ زیدتے جس سے دوایت لی ہے اس کانام تولے ، نگر اس طرح کہ جس نام یا کتّبت یا لقب ہے وہ مشہور ہے اسے حذف کر جائے لور اس طرح بیننے والے کو مین کے ساتھ بیت ند طلے کہ یہ کون صاحب ہیں مشلا مولانالد الکلام سے روایت لے اور یول کہدے کہ مجھ سے آزاد صاحب نے بیان کیا گویا او الکام کا لقب عائب كر كميا ال "تدليس الشيوخ" كيتے بي (بعض ائمه نے اسے "تلبيس" بھي کہاہے) مگریہ بھی ہر حال میں مر دود نہیں ہے بمجی مر دود ہے بمجی مکروہ اور مجی بلا کراہت مقبول 'چنانچہ آپ(۱) جمرت کریں گے کہ امام مسلم اور امام خاری کے ایک شخ محدین کی میں اور" و حلی" کے لقب سے مشہور میں گر امام خاری ا بِي صحیح طاري مِس كهيں ايك جگه بھى ان كانام نهيں لينة 'نه ' وُ هلی'' كيتے ہيں بلحہ کس توکردیا حدثنا محمد (ہم ہے محمہ نے روایت بیان کی) کمیں محمرین عبداللہ كهديا والانكه عبدالله ال كے باب كا نميں دادے كا نام ہے اور كميں محمر بن خالد كبديا حالانكه خالدان كے يرداوے كانام ب عركم كيا كى من جرأت ب كه " تدلیس" کی بهاء بران کی به روایات رو کردے اور عقلِ کل میال صاحب کی طر بالاتيديول كے كديد ش كاروايت قابل تنكيم شين بوتى ـ

ہم جانے ہیں کہ امام حاری نے ایما کیوں کیا الیکن میاں صاحب کے لئے

<sup>(</sup>۱) اہل علم معاف کریں ان سے خطاب شیں ہے۔

ثايديه عجوبه مو اندازه يجيئ مشهورامام وقت الن وقيق العيد (ا) فرمات مين : ان في تدليس الشيخ الثقة مصلحة وهي امتحان

ال في تدليس الشيخ التقه مصلحه وهي المتحال الاذهان واستخراج ذلك والقائه الى من يراد اختبار

حفظه و معرفته بالرجال ـ

( فیخ تقہ کی تدلیس میں مصلحت ہے اور یہ امتحان ہے ذہنوں کا اور فیخ یہ طریقہ اس لئے اختیار کرتا ہے کہ جولوگ اپنے حفظ و ضبط اور ر جال (۱) سے اپنی وا تفیت کو آزمانا چاہیں دہ پیتہ چلائیں کہ "تدلیس"کی نوعیت کیا ہے اور دہ شخص کون ہے جس کانام فیخ نے مہم کر کے لیا) ("فیج الملیم" ص ۲۹) ہے جس کانام ایسے اس سے روایت نہ دیس الشیوخ" میں یہ نہیں ہوتا کہ جس کانام ایا ہے اس سے روایت نہ

" تدلیس الثیوخ" میں یہ نہیں ہو تا کہ جس کانام لیاہے اس سے روایت نہ سی ہو'روایت ای سے سنی مگر نام مہم لیا۔

### تركيس التسوية:

یہ قتم بعض کے نزدیک "تدلیس الاسناد" ہی میں داخل ہے ، چنانچہ ائن ملاح سیوطی ادرالمام نیشا پوری د غیر ہ بطور قتم م مقل اس کاذکر نہیں کرتے ہمکن صاحب "فتح الملم "اور صاحب " فتح المجر جانی "ور صاحب " فتح المخیث "ذکر کرتے ہیں ، باحد جر جانی نے تو "تدلیس" کی نو تشمیس ذکر کی ہیں جن کی تفصیل "ظفر الا مانی" میں و سیمی جاسکتی ہے ، لیکن میہ فرق اصطلاحی ہے ، بعض نے "تدلیس" کی مختلف نوعیتوں کو مختلف نام عطا کرد یے ، بعض نے چند ہی ناموں میں ان سب کو سمولیا۔

بہر حال" تدلیس تسویہ "جو" تدلیس الاسناد" بی میں داخل ہے ' یہ ہے کہ دد تقد کے در میان ہے ایک ضعیف راوی ساقط کر دیا جائے ' مثلاً زیدنے کما کہ

<sup>(</sup>۱) ساتویں صدی کے مجدو تھی الدین الن دقیق الحيد متونی الحيد

<sup>(</sup>٢) ر جال ے مرادوہ تمام افراد جو فن روایت سے متعلق بیں مخواورادی موں یا شیوخ۔

مجھ سے فلال بات طلحہ نے اور طلحہ سے بحر نے بیان کی طلحہ اور بحر دونوں ثقہ ہیں '
لہذا سند عمدہ ہوگئی' مگر واقعہ یول تھا کہ طلحہ نے براہِ راست بحر سے بہ بات نہیں سنی تھی بلحہ در میان میں ایک کمز ور راوی کاواسطہ تھا' زید نے اس واسطے کو غائب کر کے سند بیان کر دی' بہ ہے" تدلیس تسویہ" ' بیبلا شبہ " تدلیس" کی وہ قتم ہے جو نہایت معیوب ہے 'اور ایسے مدلس کو ثقہ شیوخ پاس نہیں پھٹلنے دیے 'اصطلاعاً ایسی روایت کے لئے جس میں اس نوع کی " تدلیس" کی گئی ہو' یوں یو لئے ہیں کہ حودہ فلان یعنی اس روایت کے بیان کرنے والے نے بی سے راوی ضعف کو تواڑ اویا اور ساری سند جیاد (۱) سے مرضع کر دی۔

کین بھن حالتوں میں ایی "تدلیس" بھی مردود نمیں ہوتی ،جس کی مثال

یہ ہے کہ بعض او نچ در جے کے ائمہ نے اپنی حدیثوں میں" نور عن ابن عباس

کما ہے ( یعنی نور نے ابن عباس سے روایت کیا ) لیکن "نور" کی ملا قات ابن عباس

ہوئی ہے اہذادہ راوی غائب ہے جس نے بذات خود ابن عباس سے سکر

"ثور" کو روایت سائی تھی 'یے راوی کون تھا' عکر مہ 'اسے ابن ائمہ نے اس لئے

حذف کر دیا کہ ان کے نزدیک ہے ثقہ نمیں تھا'لیکن اس تدلیس کے باوجودیہ

روایات مردود نمیں قراروی گئیں۔

امید ہے آپ "تدلیس اور مدلس اور مدلس "کامطلب سمجھ گے ہوں گے ،
بالکل واضح بات ہے کہ "تدلیس "کا پند وہی چلاسکتا ہے جو علم روایت کا اہر ہو "تمام
"اساء رجال "اس کی نظر میں ہوں "شیوخ کے احوال و عادات اور راویوں کی
کنیتیں اور معروف نام اور نسب اس پر منکشف ہوں 'خصوصاً جب شرطہی یہ لگ گئ
کہ راوی کا سقوط (۲) خفی ہو تو اس کا سر اغ لگانا خواص الخواص ہی کا کام ہو سکتا ہے۔
کہ راوی کا سقوط (۲) خبی ہو تو اس کا سر اغ لگانا خواص الخواص ہی کا کام ہو سکتا ہے۔
اب میاں صاحب کی لیوزیشن ملاحظہ فرمائے "آسان کی بات تو جائے و یجئے
دان جید عموم " نقد لوگ (۲) جس راوی کا مام صدف کیا ہے اس کا چھ چلانا آسان نہ ہو اسکان اور

ا نمیں به زمین کی بات بھی نہیں معلوم که " تقریب التہذیب" میں بارہ طبقات کی فىرست ہےاور "فى العاشرہ"ہے اى طرف اشارہ ہے 'انہیں اتنا بھى نہیں يہۃ كہ "علت ومعلول" کس چڑیا کا نام ہے؟ انہیں" شاذ و منکر "کی تعریف بھی ننہیں معلوم (جیساکہ آرہاہے) انہیں اس فن کی ابتد الی اصطلاحات تک کاعلم نہیں۔ "تدلیس"کی بہلی اور تیسری قتم میں تو آپ نے دکھے بی لیا کہ ایک راوی حذف ہو نا ضروری ہے ورنہ ''تدلیس''کی عث ہی شیں اٹھے گی' میاں صاحب سی رادی کے حذف کا دعویٰ نہیں کر رہے البذ الفا قاگر کوئی مشاہبت زیر بحث روایت کو" تدلیس "سے ہو سکتی ہے تووہ" تدلیس "کی قتم ثانی بینی "تدلیس الثیوخ" ہے ہوسکتی ہے، کیکن اس کا دعویٰ کوئی تمخص اس وقت کر سکتا ہے' جب وہ یہ ثابت کر دے کہ محمد بن عبداللّٰہ کا کوئی اور مشہور لقب یا کنیت بھی تھی جسے واقدی نے حذف کر دیاہے اور اگر اس نے بیہ ثابت کر دیا تو پھر بھی روایت قابل ر داسی صورت میں ہوگی' جب سے بھی ثابت کردے کہ محمد بن عبداللہ ضعیف ہے نا قابل اعتاد ہے 'ورنہ اگروہ ثقہ ہوا تو مطلق کو ئی اثر روایت کی صحبت پر نسیں پڑے گا جیسا که آپ و کھھ چکے "بخاری و مسلم" جیسی کتابوں میں "مدلس" راویوں کی روایتیں کثیر تعداد میں موجود ہیں اور خود امام طاری اینے شخ ذبل کے سلسلے میں " دلِس" مِن مر" زبلی "چونکه ثقه مین اس کئے خاری کی " تدلیس " نے ذراسا بھی اثرر وایات کی مقبولیت اور صحت پر نہیں ڈالا۔

اب اندازہ سیجئے 'پچھ ٹامت کرنے کا جھمیلا تو دور کی بات ہے میال صاحب
اتنا بھی نمیں کر سکے کہ ''تمذیب التبذیب'' اٹھا کر دکھے لیس جس میں ہمنام
راویوں کی ایسی خصوصیات عموماً مل جاتی ہیں' جن ہے انہیں پہچانا جا سکے 'وہ ہس
'' تقریب التبذیب'' دیکھتے ہیں جو کم ویش فہرست ہے نہ کہ اصل کتاب' ہم ہی
متا چکے ہیں کہ اس میں ابن حجر ''نے ہر راوی کا تعارف ایک سطر کے اندر کرایا ہے'
ظاہر ہے کہ یمال متعدد ہم نام راویوں کے انتیازات وہ کیسے دے دیتے الیکن میاں

صاحب اس فہرست میں سنتر (۷۷) محد بن عبداللہ دیکھ کر فیصلہ کر ڈالتے ہیں کہ اس راوی کے حالات کااتا پتا کہیں نہیں ہے۔

چلے منٹ ہھر کو یمی مان لیا کہ سراغ دشوار ہے گراس سے بے راوی نظا مجبول ہی تو ٹھر ا مجبول و مستور ' کے بارے میں ہم حوالوں کے ساتھ نقل کر آگے ہیں کہ لمام ابد حنیفہ وغیرہ توبلا قیداس کی روایت قبول کرتے ہیں 'اور جن حضر ات کواس میں اختلاف ہوہ ہی صرف یہ کہتے ہیں کہ فی الحال نہ قبول کرونہ رو کرو ' تحقیق کر لو'اگر قرائن سے پہتہ چل جائے کہ راوی جمونا نہیں ہے تب قبول کرو' اب میاں صاحب کی گل افشانی دیکھئے کہ بلا تکلف فرمائے چلے جارہ ہیں کہ مجمول راوی ہے دوایت کرنا "تدلیس" ہے اور " تدلیس "ائمہ حدیث کی جی لئر میں ایسا عیب ہے جس کی ہما پر روایت ساقط ہو جاتی ہے یعنی وعوے کا ہر جر جمالت پر بنی 'نہ تو مجمول راوی سے روایت کرنے کو " تدلیس " کہتے ہیں نہ مجمول کی روایت ساقط الاعتبار ہے ' (ائمہ حدیث شاید یماں بھی انہوں نے اپنی ذات شریف مع اہل و عیال کو قرار دے لیا ہے ورنہ ہمارا چیلئے ہے کہ وہ فن کی کمی شریف مع اہل و عیال کو قرار دے لیا ہے ورنہ ہمارا چیلئے ہے کہ وہ فن کی کمی کریا کہ قبانہوں نے کمال ہی حوالہ اپنے غیر فنی دعووں کے حق میں چیش نہیں کرسکتے کہ فراکر توانہوں نے کمال ہی کرواکہ :

"اس راوی کو بھی نا قابل اعتبار قرار دے دیاجا تاہے کہ مدلِس ہے مدلِس کی روایت قابل تسلیم نہیں ہوتی"۔

یعنی "تدلیس" گریمال ثابت بھی ہوتی تو مدلس کماجا تادالدی کو مگر میال صاحب کو چونکہ علم حدیث کی ابحد کی بھی بچھ خبر شیں ہے اس لئے اس محمد بن عبداللہ بی کو مدلس کمدرہ جیں جس غریب کا کوئی تصور شیں "قصور آگر ہو سکتا تھا تو دائدی کا ہو سکتا تھا ہم انہوں نے "تدلیس" کی 'دی مدلس کملاتے بھر طبیکہ "تدلیس" ٹانت ہو جاتی 'میال صاحب نے فن حدیث کو پنواڑی کی دکان سمجھ تدکسے کہ یان سگریٹ تھوڑی می سجالی اور من گئے یان مرچنٹ 'یو چھے تو کمیں

مے کہ الحمد للہ ہم خالص حنی ہیں کور شخودت بھی ہیں ،گریہ شعور نہیں کہ جس موضوع پر گفتگو کر رہے ہیں اس کے بلاے میں ابو صنیفہ کی رائے معلوم کرلیس اور فن حدیث کیا کہ رہاہے ہیدو کیم لیں۔

یہ لطیفہ خوب دہا کہ اُگر کو کی دلوی مجمول ہے تودہ بھی فورانا قابل اعتبار! خواہ اسے روایت کی نقد بی نے لی ہو عمیاں صاحب واقدی کو سچلانے ہیں وہ لکھتے ہیں: "واقدی کسی نقہ یا کم از کم معروف مینی غیر مجمول ہے روایت کریں تو اس صورت میں اس روایت کو صرف اس بنا پر کہ واقدی روایت کررہے ہیں ساقط نمیں کریں گے۔"من 191

اس کا مطلب ہی ہوانا کہ واقدی جائے خود سے ہیں دعاباز نہیں 'اگرایسے نه ہوں تو پھر وہ چاہے کتنے ہی ثقہ اور معروف راوی ہے روایت کریں کیااعتبار کیا جاسکتا ہے کہ انہوں نے دا قتان سے روایت سیٰ یا خواہ مخواہ اس کا نام لے دیا ' کسی مخض پرید بھر وسہ کرنا کہ وہ نقہ اور معروف راوی ہے روایت کرے تواس کی روایت ساقط الاعتبار نہیں ہوگی' لاز آب معتی رکھتا ہے کہ اس کی اپنی راست گوئی اور ثقابت پر آپ کو بھر وسہ ہے " تب کیا ابھی ہم نے متعین مثالول سے نہیں د کھایا کہ نقتہ لوگوں کی "تدلیس" مردود نمیس مقبول ہوتی ہے " خاری اور حسن بھر کی اور طاؤس کو سیامانے عی کی وجہ ہے توان کی مدٹس روایات کو حلیم کیا گیا ہے۔ اور فی الحقیقت بیال کمی بھی حتم کی "تدلیس" ہے ہی نہیں ' "تدلیس" تو اس ونت ثابت مانی جاتی جب میال صاحب تحقیق کر کے بتا سکتے کہ جس مخص کا نام محمدین عبداللہ ہےوہ عام طور پراس نام ہے معروف نہیں تھا 'بلحہ فلال لقب ے معروف تھا'لور واقدی نے بیر لقب حذف کر دیا ہے' درنہ اگر اس کا کوئی اور معردف لقب تھائی نہیں تو اس میں واقدی کا کیا قصور اور وہ اس سے زیادہ کیا كرتےك معوالد كراوىكانام ميان كرديا۔

لوراگریه ثامت کر دیا جائے کہ واقعی کوئی اور معردف لقب موجود تھا' تو پھر

یے خامت کرنا ہو گاکہ محمد من عبداللہ غیر نقہ ہے 'ورنہ اگروہ ثقہ نہ ہو تو کوئی سوال ہی پیدا نہیں ہو تا کہ اس کی روایت ہی پیدا نہیں ہو تا کہ اس کی روایت مقبول ہو گیاور جس نے "تدلیس"کی ہے اس پر کوئی حرف نہیں آئے گا'یں تووہ مزاکمتیں ہیں جن کی بماپراہل فن نے قید نگادی ہے کہ معاملہ گر ااور خفی جو ناچا ہے ورنہ "تدلیس" نہیں کملائے گی۔

#### تضاد :

لطف یہ ہے کہ ایک طرف تو وہ دافتری کو جائے خود سچا مانتے ہیں گر دوسری طرف یہ بھی فرمایاجا تاہے کہ

"محمد بن عبدالله فرضى شخص بھى ہوسكتا ہے "ص ١٩١

لینی داقدی نے دل سے گھڑ کرایک نام لے دیا ہے ۔۔۔۔۔ بتایتے اس کے سواکیا منتا ہوا؟ روایت داقدی نے براہ راست محمد من عبداللہ سے لی ہے ' پھر یہ امکان نکالنا کہ بید راوی محض فرضی ہو' کیا یہ کہنے کے ہم معنی نہیں ہے کہ واقدی جائے خود بھی سیچ نہیں' وہ رادیوں کے بچ ادر جھوٹ کو بچانے ہی میں سادہ لوح نہیں' بلحہ جب جی چاہے کوئی فرضی راوی بھی گھڑ لیتے ہیں۔

کیاجواب ہے میال صاحب کی فنم و فراست کا!

خیرے میاں صاحب بھہ جگہ اس فتم کے جملے باا تکلف لکھ جاتے ہیں کہ
"تمام صاحب بھیرت پر ظاہر ہے" یا" ہر صاحب عقل کے نزدیک مسلم ہے" یا
"جملہ اہل فن کی نگاہ ہیں درست ہے" وغیر ذلک "کیکن حال ہے ہو تاہے کہ دعویٰ
ان کا کمیں نہ ہب الد حنیفہ کے خلاف ہو تاہے 'کسی تمام ہی اہل فن کے خلاف۔
مثالیں آپ دیکھتے ہی جارہے ہیں 'اس کے بر خلاف ہارا حال ہے ہے کہ تمام مواد
اصول فن کی متند تماہ سے لے رہے ہیں اور والے ساتھ ساتھ ہیں کہ جس
میں صلاحیت ہواصل ہے مقابلہ کر کے دکھے لے۔

### امام ابو حنیفیه و غیرہ کے مسالک:

ہم امام صاحب کامسلک مجمول رادی کے بارے میں بتا چکے ہیں ' بچھ تفصیل اور لیجئے۔

حافظ این جرا "فقیته الفحر" میں جہال یہ لکھتے ہیں کہ مجمول و مستور کی روایت ایک جماعت بلا کسی قید کے تشکیم کرتی ہے وہاں صاحب "سلعة القربی" عاشیہ دیتے ہیں۔ منهم ابو حنیفة رضی الله عنه و تبعه ابن حیان النج (اس جماعت میں ابو حنیفہ ہی ہیں اور ائن حبان نے بھی ان کا ابتاع کیا ہے 'ابو حنیفہ کے نزدیک کسی بھی راوی میں اگر عدل قدر تا موجود ہے ' توجب تک کوئی عیب اس کا نہ معلوم ہوگا ہم اسے عادل ما نیں گے 'لوگ اپنی عام حالت میں عدل و صلاح پر بی سمجھے جا کیں گے ، حتی کہ ان میں ہے کسی کے بارے میں الی بات کا پنة چلے جو عدائت کو مجر درح کرنے والی ہو اور انسان ان چیز دن کے مکلف نہیں ہیں جو ان کے دائرہ علم کے باہر ہوں وہ تواس کے مکلف ہیں کہ ظاہر پر تھم لگا کیں "۔

سویاجو مخص مجمول و مستور ہے دہ اپنی قدرتی حالت عدل پر ہے ' میہ ایسا بی ہے جیسے ہر شخص مجمول و مستور ہے دہ اپنی قدرتی حالت عدل پر ہے ' میہ ایسا بی ہی اس کو ہیں جس کے بھلے ہرے کا ہمیں علم نہ ہو 'اہل فن اگر باوجود کو شش کے اس کا سراغ نہیں لگا سکے ہیں تو اب ہمیں حسنِ خن سے کام لینا چاہے' نظاہر میں ہے کہ جب اس کا کوئی عیب ہمارے علم میں نہیں آیا تو دہ اس یو زیشن میں ہے کہ سے انا جائے۔ ( میہ گویا خلاصہ ہو المام الو حنیفہ کی رائے اور استدلال کا)

حافظ انن صلاح فرماتے ہیں کہ ای رائے پر کثیر کتب حدیث میں عمل ہوا ہے ادر شارح مسلم امام نوویؒ نے اپنی ''شرح مہذب'' میں ای کو صبح قرار دیاہے' کچھ لوگوں کی رائے تھی کہ جس مجمول الحال رادی سے فقلا ایک آدمی نے روایت کی ہو' اسے ہم معتر نہیں مانیں گے' ہال ایک سے زائد نے کی ہو تومان لیں گے' کر بھن اہل علم نے ثابت کیا کہ مسلک حق کے مطابق ہی اکثر علمائے حدیث بھی جمول راوی کی روایت علی الاطلاق قبول کرتے ہیں 'خواہ اس ہے ایک آدی نے روایت کی ہویا کئی نے 'چنانچہ امام مسلم نے ''مقدمہ شرح مسلم '' میں کثیر محققین کے بلرے میں بتایا ہے کہ وہ ایسے مجمول راوی کی روایت ہے جمت پکڑتے تھے 'اور کی نہ جب ان خزیمہ کا وہ کہتے ہیں کہ وہ شخص کلیتا مجمول کمال رہا' جس سے کمی جانے بچھانے شخص نے روایت لے لی' اس چیز کی طرف ائن خزیمہ کے مشہور شاگر و ائن حبان نے بھی اشارہ کیا ہے اور اپنی ''کماب الثقات'' میں اس موقف کے لئے دلیل دی ہے کہ دیکھئے ایوب الانصاری سعید بن جبیر سے روایت کرتے ہیں اور ان سے مہدی بن میمون روایت کرتا ہے 'ہم بالکل نہیں جانے کہ مہدی بن میمون کون ہے گر اس کی اس طرح کی روایت کا انتبار کرتے ہیں' اس مرح کی روایت کا انتبار کرتے ہیں' اس سے واضح ہوا کہ کی مجمول سے جب کوئی ثقہ روایت کرے تو مجمول کو عادل سمجھا جائے کہ اس کے گئی والے ہے کہ کوئی وجہ اسے جب کوئی ثقہ روایت کرے تو مجمول کو عادل سمجھا جائے کہ اس کے گئی والے کے گئی والے ہے کہ کوئی وجہ اسے جب کوئی ثقہ روایت کرے تو مجمول کو عادل سمجھا جائے کہ کوئی وجہ اسے جب کوئی ثقہ روایت کرے تو مجمول کو عادل سمجھا جائے گاالا ہے کہ کوئی وجہ اسے جب کوئی ثقہ روایت کرے تو مجمول کو عادل سمجھا جائے کے گاالا ہے کہ کوئی وجہ اسے جب کوئی ثقہ روایت کرے تو مجمول کو عادل سمجھا

صافظ ابن صلاح نے "صحیح خاری" سے اس کے لئے نظائر دیے ہیں ان نظائر برام نوویؓ نے اعتراض کیا تو حافظ زین الدین عراقی نے ایک اور نظیر خاری ہی ہے ہیں کو سش ضرور کی ہی ہے گئیں کر دی اس نظیر کو بھی بعض مختقین نے توڑنے کی کو شش ضرور کی ہے لیکن وہ پوری طرح کامیاب نہیں ہو سکے ہیں کیوں کہ انہوں نے مجمول راویہ جو بریہ کا تشخص لفظ ارجے ہے کیا جو صرف ظن پداکر تامے ظنِ غالب نہیں۔(۱)

### محدین عبدالله کون ہیں:

یمال تک مختلو ہم نے میال صاحب کے اس مفرد نے کو تعلیم کرتے ہوئے کی تعلیم کرتے ہوئے کی تعلیم کرتے ہوئے کی کہ محمد بن عبداللدراوی مجمول ہے ، ہمیں بدد کھانا تھا کہ مجمول بال کر بھی (۱) تدریب الرادی ، ظفر اللائ فتح المفیف ، فتح الملیم عام قار کین ہمیں معاف کریں یمال اس تھتے کی شرح سے ہم وف طوالت دک محمد بیں الل علم کے لیے اشارہ کانی ہے۔

دوسری بید کہ انہیں علم بی نہیں ہے کہ بہت ہے ہم نام راویوں میں مطلوبہ راوی کو تلاش کیسے کیا جاتا ہے؟ انہوں نے " تقریب التہذیب " ویکھی بہلی مرتبہ ہے اور اس شان ہے کہ "فی العاشرہ" کے معنی وہ کر گئے ہیں جن ہے آپ عبرت حاصل کر بچے ایسا آدمی بھلا کیا جادہ فن پردوقدم بھی چل سکے گا؟

# اپنا بار جمالت دوسر ول کی گر دن پر:

کتن دلچپ بات ہے کہ میال صاحب فن حدیث سے ناواقف 'راویول کے احوال سے ناواقف 'ورا پی ناواقف کی ماپر جس راوی کو پہچان نہیں پار ہے ہیں اسے مجمول کنے میں ذراباک محسوس نہیں کرتے 'اگر کوئی راوی اس لئے مجمول ہوجاتا ہے کہ میال صاحب اس سے داقف نہیں 'و پھر توحدیث کی سب ہو فائق کتاب " صحح طاری " کے بھی بے شار راوی مجمول ہوجائیں گے 'آپ کی جگہ سے طاری کھول لیجے 'متعدد ایسے راویوں کے نام نظر آئیں گے جن کا کوئی احتیازی وصف وہال درج نہیں ہوگا 'مثلاً ہم نے سامنے رکھی ہوئی "خاری طلد نانی "کو یوں بی کھولا۔ صفحہ ۲۹۸ ۵۹۸ سامنے آگیا' آپ دیکھئے باب

شهو دالملائکة بدراً میں پہلی ہی روایت کی سندیوں ہے۔ حدثنا حماد عن بحییٰ عن معاذ بن رفاعه اب نہ تو حماد کے ساتھ باپ کانام موجود ہے نہ کی کے ساتھ 'دونوں ناموں کے راوی بیسوں ہیں 'علی ہذااس ہے آگی روایت کی سمع سندیوں ہے حدثنا اسحاق ابن منصور اخبرنا یزید اخبرنا یحییٰ سمع سمع سیال بھی پزیداور بچیٰ کے باپوں تک کانام نہیں 'دونوں ہی ناموں کے راوی "اساء سال بھی پزیداور بچیٰ کے باپوں تک کانام نہیں 'دونوں ہی ناموں کے راوی "اساء الرجال "کی کتاباں میں وجروں نظر آرہے ہیں' لہذا میاں صاحب بلا تکلف فرما کتے ہیں کہ لیجئے بھلا ہم کیسے "خاری "کی ان روایتوں کو قبول کر لیں ان میں تو تر لیس ہے "راوی مجمول ہیں سباعہ میاں صاحب تو فرط وانشمندی میں سال تک کہ سکتے ہیں کہ استغفر اللہ ہزید بلید ہے روایت بیان ہور ہی ہے' تو بہ تو بہ تو بہ کون مانے اسے۔

بے شک ناوا تفان علم و فن کے لئے تو سارے ہی رادی مجمول ہوں گے،
گر جو لوگ فن میں نظر رکھتے ہیں ان کے لئے رادی اس آسانی سے مجمول نہیں
ہو جاتا 'اب اندازہ سیجئے 'امام زہری سے روایت کرنے والوں میں ایک ہی محمد بن
عبداللہ اربابِ فن میں معروف ہیں 'وہ ہیں محمد بن عبداللہ بن الی عتیق محمد بن
عبدالرحمٰن بن الی بحر الصدیق القرشی المتیمی المدنی 'واقدی کو کیا خبر تھی کہ
میاں صاحب جیسے خوش نداق بھی چود هویں صدی میں رادیوں کی بحث افعانے
والے ہیں 'انہوں نے محمد بن عبداللہ کہ کراطمینان کاسانس لیاکہ ہرباخر فوراسمجھ
لے گاکون ہیں میدائن عبداللہ کہ کراطمینان کاسانس لیاکہ ہرباخر فوراسمجھ

میاں صاحب کے پیش نظر شخیق حق ہوتی تو ستتر (۷۷) محض ستتر ناموں میں یہ وقت تو ستتر (۷۷) محض ستتر ناموں میں یہ وقت کرنے والے محمہ من عبداللہ کون ہیں "تہذیب التہذیب" جلد ۹ کے صفحہ ۲۷۷ پر انھیں راوی نمبر ۵۵ کے تعارف میں پتہ چلاہے کہ امام زہریؓ سے روایت کرنے والا محمد من عبداللہ کون ہے کیا ہے ؟ لیجئے ہم سنائیں یہ نقات میں ہیں (ذکرہ ابن حیان فی

النفات) "مخاري" و "مسلم" ك شخ ذبلي فرمات جين كه وه كثير الروايت بين ، ہری سے صدیث <u>لینے</u> میں لائق اعتماد اور با سلیقہ میں 'مخاری' میں بھی ان کی صدیث ٠٠ جو د ب (مقروناً)(١) ترندي 'نسائي 'اوران ماجه ميں ان سے روايت کي گئي ہے۔ (٢) اور اً ار میان صاحب جائے امام زہری کے علاقدہ کے واقدی کے شیوخ ہے محدین عبداللہ کو تلاش کرنا جاہتے تو ہمیں انہیں محدین عبداللہ بن الی حرۃ الاسلمی کانام مل جاتا' دیگر محدثین کی طرح داقته ی بھیان ہے روایت کرتے ہیں (روی عنه قلان و فلان والواقدی)این معین کاارشاد ب که وه تقدین این حبان نے بھی ان کاذ کر نقات میں کیا ہے "ان ماجد" میں ان کی روایت موجود ہے۔ یہ ہم نے میال صاحب کے اناڑی بن کا لحاظ کر کے دوسرے محد بن عبداللّٰد کا بھی تعارف پیش کرویاورنہ یہال پہلے ہی والے محمد بن عبداللّٰہ مراو ہیں' افسوس میاں صاحب نے مودودی کی ترویدو تغلیظ کے غیر معمولی جوش میں تحقیق اور احتیاط اور احساس ذمه داری کو نظر انداز کر دیادر نه بیه سند (عن و اقدی عن محمد بن عبدالله عن الزهرى) توبرے بوے فقماء کے بمال مقبول و متند ہے' مثال میں ہم ایک رفع الشان حنی عالم عبداللہ ابن پوسف زیلی گی شادت پیش کرتے ہیں' لگے ہاتھوںان کا تعارف بھی گوش گزار کر لیجئے۔

مولاناعبدالحيُّ فرماتے ہيں:

"زیلی او نچ در ہے کے علاء میں سے تھے 'حدیث دفقہ میں المیازی شان رکھتے 'انہوں نے " ہدایہ " وغیرہ کی احادیث کی تخ تئے گواہ ہے کہ وہ فن حدیث اور ساء الرجال " میں گھری اجیر ت رکھتے تھے 'علم حدیث

(۱) اگر وہ مخف جس سے روایت کی میں اور خود راوی عمر میں یا قلال مخض سے روایت کرنے میں یا دوایت سے متعلق کی اور اس میں شریک موں تو یہ راوی جو روایت اس مخض سے کرے گاروایہ الا قران کملائے گی۔ (۲) تقریب التہذیب۔

کی تمام ہی شاخوں پر ان کی نظر تھی 'ادر مباحث حدیث میں وہ انصاف ہے کام لیتے تھے 'ان کے اندر کج روی ادر عصبیت نہ تھی ''(الفوائدالیمیة ص ۸۲)

سے بیں زیلی ابان کی مشہور زمانہ کماب نصب الرایة لاحادیث الهدایة کی تیسری جلدیں کتاب السیر کاباب الغنائم وقسمتها کھولئے۔ صفحہ ۲۰۰۹ پر آپ کو ٹھیک ہی سند مل جائے گی جس پر میال صاحب مثن کرم کررہے ہیں اور جس کا ایک راوی محمد بن عبداللہ اس حد تک مجمول نظر آرہا ہے کہ بلا تکلف فرماتے ہیں :

"محمد بن عبدالله فرضی شخص بھی ہوسکتا ہے "ص ۱۹۱

زيلعي في الفاظ ويئية:

"روی الواقدی فی کتاب المغازی حدثنی محمد بن عبدالله عن الرهری عن سعید بن المسیب" اس کے بعد عوان باب سے متعلق روایت نقل کی ہے۔

الرهری عن سعید بن المسیب " اس کے بعد عوان باب سے متعلق روایت نقل کی ہے۔

یہ بھی ملحوظ رہے کہ "ہدایہ" فقہ کی کتاب ہے 'احکام ومسائل کا نزینہ 'اور
امام زیلعی ان مسائل واحکام کا ماخذ و منبع ارشادات رسول ﷺ میں تلاش کر کے
لائے ہیں 'وہ یمال گری پڑی روایات پیش نہیں کر سکتے 'بیال تو وی روایات لائی
ٹی ہیں جو مضبوط ہوں 'معاند کے لئے بھی حجت ہوں 'اگر انہیں پوراو ثوق نہ ہوتا
کہ محمد بن عبداللہ کون ہیں اور واقد ی کی یہ سند سونا ہے یا پیشل 'تو بھی اے ہاتھ نہ
لگاتے 'انہیں اچھی ہری سندوں اور ضعیف و ثقہ راویوں کا علم تھا'ای لئے دہ ایک
عگر نہیں جگہ جگہ واقد ی کی روایات سے الن روایات کو چن لیتے ہیں جو قوی ہیں ' مثلاً ای جگہ آس میاس صغیر سوس میں اور صغیر کو میں روایات کو چن لیتے ہیں جو قوی ہیں '

اب میال صاحب کے یہ فقرے دیدہ عبرت سے ماحظہ کر لئے جائیں کہ:

"خود داقدی مجروح اور مجروح اور مجول سے روایت کریں تو وہ روایت تو کسی صاحب بھیریت کے نزدیک بھی قابل اعتبار نہیں ہو گی' بیال یکی صورت ہے کہ دافتری جن سے روایت كررب بين ده مجمول بالهذار دايت نا قابل اعتبار "ص١٩١ لینی این سعد توبے بھیر ت تھے ہی 'وہ زیلی بھی بے بھیر ت محمرے جن کا در جدومقام ابھی آپ نے دیکھا میر حال اب کوئی میاں صاحب کے آگے "نصب الرابية " كھول كريوچھے كه اے "قطب دورال" بلحد امام كا ئنات كہيے اب تو محمر ن عبداللہ کو بہجانا 'اب تو آنکھیں کھلیں کہ کس کی داڑھی ہے حضور کھیل رہے ہیں'اگر دہ جواب دیں'اور ٹاید دیں گے کہ ہم کیوں کسی کی تقلید کریں ہم نے تو این کتاب میں صحیح صحیح واقعات مثل آفاب عالمتاب کھول کرر کھ دیئے ہیں تواہ ناظرین محترم! اور اے علاء کرام! کیااس کے بعد بھی یہ جواز پیدا نہیں ہو تا کہ آب "نصب الرابي" الهاكران كے سريردے مارين إ (آستد بى سے سى) ویسے مانیں گے دہ اُس کے بعد بھی نہیں اُن کی "میں نہ مانوں" کاعالم بیہ ہے کہ مولانامودودی نے ثبوت مزید کے طور پر "این خلدون" کی پیروایت نقل کی تھی: " صححبات سے بے کہ مردان نے یہ خس پانچ لاکھ کی رقم میں خريدليا تفالور حفرت عثان فيدية قيت اسے معاف كروى "\_ ال بریزرگ محترم فرماتے ہیں:

" یہ خرید و فروخت کب ہو کی اور اس کا کیا فیوت کہ حضرت عثان نے معاف فرما دی اور کیا معاف کر دینے کا انہیں حق تھا؟"۔ ص ۱۸۳

ہتائے ایسے شخص کو کون قائل کر سکتاہے؟.....اگریہ آئیں بائیں شائیں بھی ہوش و حواس کی سلامتی کا نشان ہے تو پھر میاں صاحب نے خواہ مخواہ لمبی مختیں کرنے کی زحمت اٹھائی وہ دین آسانی ہے : تا اتنا کمہ کر قصہ تمام کر سکتے تھے کہ .....ولید کو کب کس نے حاتم ہمایا 'اور اس کا کیا ثبوت کہ اس کے کوڑے لگے' اور پھر جب اس نے پی ہی نہیں تھی تو حضرت عثالیؓ و علیؓ کو کیا حق تھا کہ غریب کی کھال او ھیڑ دی۔

عبداللدین سعد 'انی سرح کے بارے میں بھی کمہ سکتے تھے کہ کون کہتا ہے وہ مرتد ہوا 'کس نے کہا کہ اس سے حضور علیہ خفاتھ 'مور خین کو کیاحق ہے کہ وہ ایک صحافیٰ کی برائی کریں ؟ و هلہ حراً ۔

ان سب کے جواب میں ظاہر ہے میں اور آپ کتابیں ہی دکھا سکتے ہیں گر میال صاحب کے فد کورہ سوالات سے آپ نے اندازہ کر لیا کہ وہ تو فوٹو مانگتے ہیں'ائن خلدونؒ ائن اثیرؒ طبر گؒ شاہ عبدالعزیؒ اور دوسر سے بے شار حضر ات جو چاہے کے جائیں ان سوالات کا دروازہ کون بند کر سکتا ہے کہ کب ہوا کہاں ہوا کیوں ہواتصویر دکھاؤر جسری شدہ اسٹامی لاؤ۔

اور خیر سے د فور جوش میں عقل کل خود بھی دہی اعتراض حضرت عثان پر
دہرا گئے ہیں جوان کے ہم عصر دہراتے ہے 'ادر ساری کتابی ان کی تفصیل سے
معمور ہیں 'فرق میاں صاحب اور مودودی میں یہ ہے کہ مودودی حضرت عثال ؓ
کو خائن خیس مانتا بلحہ یہ تو ضیح کر تاہے کہ دہ مجملہ ہے 'انہوں نے دیا بتا اس طریق کار کو
جائز سمجھا تھا'اور میاں صاحب یہ کہ رہے ہیں کہ حضرت عثال گواس کا حق کیا تھا ؟
جائز سمجھا تھا'اور میاں صاحب یہ کہ رہے ہیں کہ حضرت عثال گواس کا حق کیا تھا ؟
اے شاست اعمال! تو ہمیں اور ہمارے بزرگوار کو معاف کر دے۔

نور علی نوریہ کہ یمال جس "این خلدون" کی داڑھی نوچ رہے ہیں ای کے نام نامی کے حوالوں سے اپنی کتاب کو آپ نے اٹھارہ جگہ زینت دی ہے 'ہے اس معزمے بن کا کوئی جو اب آگویا آپ تو" این خلدون" سے جو روایت لیس متند مگر مودودی لے لے تو نعوذ باللہ!استغفر اللہ۔

یائی دامال کی حکایت م

اے قار ئین اور محرم جج ! آپ اس زید کو کیا کمیں گے جو آپ پر تواس لئے

کر ہے ہرے کہ آپ تہد نہیں پڑھتے اور مغلی پاجامہ نہیں پہنتے گر خود کھلے ، مدن شراب خانے میں دادِعیش دے اور نشے میں دھت ہو کر کیڑے اتار چھتے ؟

ذرا سوچ کوئی اچھا سا القاب اس فنکار کے لئے ..... تب تک ہم میال صاحب کے ذکر مقد سے تواب دارین حاصل کرتے ہیں 'آپ نے دیکھا کہ دہ صرف اتی کی بات پر "این سعد "دانی ردایت خاک میں ملائے دے رہے ہیں کہ اس میں ایک راوی ان کے لئے مجمول الحال ہے اور آگے بھی آپ دیکھیں گے کہ مودودی کی پیش کر دہ کی ردایت میں کوئی ایک بھی راوی ان کی دانست میں مجمول یا ضعیف ہو تو فورا آپ روایت ردی کی ٹوکری کے قابل ٹھمر جاتی ہے 'لیکن خود دہ کمال کھڑے ہیں' یہ بھی دکھے لیجئے۔

انہوں نے "طبری" ہے ایک روایت کے یہ فقرے لے رکھے ہیں جو حضرت عثالیؓ کیا کی تقریر کاجز ہیں :

"جمال تک ان کو دینے کا تعلق ہے تو میں جو کچھ ان کو دیتا ہوں اپنے مال میں ہے دیتا ہوں اور مسلمانوں کے مال ندمیں اپنے لئے جائز سمجھتا ہوں نہ کسی بھی انسان کے لئے "ص ۱۸۵

ان فقر ول کو دہاربار دہراتے ہیں اور ان کے خیال میں یہ ان تمام رولیات کو غلط ہاست کر دیتے ہیں جو مودودی نے کی ہیں (معنا ان میں اور مودودی والی رولیات میں کیا تضاد ہے اس کی حث آگے آئے گی تضاد خود میاں صاحب کے کسی دولیات میں کیا اضاد ہوگاورنہ ظاہر ہے تضاد کاسوال بی پیدا نہیں ہوتا)۔

اگر ہم یہ فرض ہی کرلیں کہ یہ روایت ایسا جادد کاڈیڈا ہے تو سوال پھر دہی پیدا ہو گا جے ہم حصہ اول میں سامنے لا چکے ہیں لینی کیا یہ آیت قرآنی ہے یا "خاری" و"مسلم" کی حدیث ہے یا حضرت عثمانی خود میاں صاحب کے گھر آگر کہ گئے تھے کہ یہ الفاظ میرے نوٹ کرلو۔

تماثاہے کہ میاں صاحب خود بی "طبری"کی متعددروایات کو جموثی قرار

دیتے چلے گئے ہیں گراپی کی ہوئی اس "طبری" کی روایت کو اس طرح وائوں
سے پکڑر کھاہے جیسے براہ راست آسان سے اتری ہو 'دوسر وں کی سنداور راہ یوں
کے ساتھ جو دھنگا مشتی ہوہ آپ کے سامنے ہے 'اور آگے بھی دیکھیں گے گر۔
اپنی روایت کے راویوں کاذکر تک نہیں "گویا ہے روایت تو ثقہ رادیوں سے مروی ہے۔
بیما کی روایت نہیں 'آپ نے اپنی تمام کتاب ہی" طبری "سے مرتب کی
ہے 'بعض اور کتابوں کے حوالے تو محض برائے بیت آئے ہیں ' "طبری " کے
حوالوں کی تعداد ۲ سام (۱) 'کرتے یہ ہیں کہ جمال جمال کوئی ایسی عبارت نظر
آئی جو مود دوی کے حق میں جاتی ہوا ہے چھوڑ دیا 'آگے ہیجھے کی عبار تیں لیس نیل نیس نے لیس '
فیر یہ بھی معاف 'سوال تو دوسر اے 'کیا میاں صاحب کو یہ بھی ہو ش ہے کہ جس
روایت کو وہ قدم قدم پر ترکھے کی طرح انر ارہ ہیں اس کی اسناد اور رواۃ کا کیا صال
ہے ؟ انہیں کیا ہوش ہوگا ہم ہتاتے ہیں کہ صورت واقعہ کیا ہے :

"طبری" کی شکل ہے کہ حضور علی کے سوائے سے فارغ ہوکران جریر نے دورِ خلافت کی بہت ی تاریخ جناب "تری" کے توسط سے چیش کی ہوادر "تری" کاسب سے مراسر چشمہ فیض "سیف" بیں اب ای روایت کودیکھے جو میال صاحب کاسر مایہ جان ہے 'طبری جلد ۵ صفحہ ۱۰۰ پر امام طبری یہ سند بیان کرتے ہیں۔

"سرى" نے شعیب سے 'انہول نے سیف سے انہوں نے بدر بن الخلیل بن عثان بن قطبة الاسدى سے انہول نے قبیلہ بنى اسد کے ایک آدى سے روایت كيا۔

<sup>(</sup>۱) عبرت عاصل کیج ۔ طبری کی روح بھی کیا یہ نہ کہتی ہمگی کہ اکلت تسری و عصدیت امری (جس ہانڈی سے تو کھاتا ہے ای میں چمید کرتا ہے) ۱۳۱ جگہ خود ان سے روایتی لیں اور جہال مودودی نے کوئی روایت ان سے اٹھالی توان نمک طال ہورگ نے پسٹ سے اسے موضوع کمہ دیا "مرگ غیرت تری دہائی ہے!" دیے لفظی ترجمہ بھی اس ضرب المثل کا دنچسپ ہے۔" تومری سادی مجودیں کھا کمیا ہے اور مجھی سے سرکشی کرتا ہے!"۔

صفحہ 101 کے وسط تک اس سند ہے روایت چلتی ہے پھر وہ سند بدل کر ایک اور روایت پیش کرتے ہیں جو مودودی صاحب نے لی ہے اور آگے اس کی عث آرہی ہے 'اس روایت کے بعد پھر وہ سیف والی سند کی طرف یہ کمہ کر لو شتے ہیں (رجع الحدیث) الی حدیث سیف عن شیوحہ (۱) 'اب وہ طویل روایت میان کرتے ہیں اس کے وہ فقرے ہیں جنہیں ابھی ہم نے نقل کیا اور جو میاں صاحب نے پکڑر کھے ہیں۔

دوئی با تین میال صاحب یمال که سکتے ہیں 'یا تو یہ کہ اس روایت کی سندوہ سیں ہے جو صفحہ ۱۰۰ پر بیان ہوئی باعد کوئی اور سند ہے جس میں سیف کے دوسرے شیورخ شامل ہول گے 'یایہ کہ جی ہاں سندیمی ہے۔

پہلی صورت میں سند تقریباً غائب ہی ہو جاتی ہے کیوں کہ سیف کے بہت
سے شیوخ ہیں 'ان میں سے کس نے کس سے روایت لی اس کا پیۃ نہیں چلنا' پھر
کیا میاں صاحب کے لئے جائز ہو سکتا ہے کہ الی روایت لیس جس کے متعدد
راوی غائب ہیں ؟ محمد بن عبداللہ کانام تو وہاں موجود تھا گر پھر بھی انہوں نے اسے
مجمول کمہ کرر ڈی کر دیا' یمال نام تک نہیں اور کئی کئی راوی غائب۔

دوسری صورت میں سوال پیدا ہو تا ہے کہ بیدر بن الخلیل کون ہیں کیا
میال صاحب ان کا تعارف کر اسکیں گے ؟ پھر "قبیلہ بنی اسد "کادہ آدمی کون تھا
جس بیدر نے روایت کی نام تک نہیں؟ اس بردھ کر مجمولیت کیا ہوگی۔
خیر مجمولیت کا عالم تو بیہ ہے کہ "طبری" جلد ۵ کے جن صفحات سے میال
صاحب روایتوں پر روایتی نقل کررہے ہیں وہیں صرف چند صفحات میں مجمول
راویوں کا ایک کیمپ لگاہے "مثلًا المعتمر بن بزید (ص ۵۸ و ۹۲) عصن بن القاسم
ص ۲۸ عطیہ بن بزید الفقعی (ص ۲۰ مورہ) قععاع بن الصلت (ص ۸۰)

(۱) اب آگے کی روایت بر سیف بی کی ہے جونوں نے اپ شیوخ سے روایت کی ہے۔"
شخواس فن کی اصطلاح میں ہراس محض کو کہتے ہیں جس سے روایت کی تھو۔

این الحلحال بن دری (ص۸۰) پدرین الخلیل (۱۰۰) میاں صاحب اگر دس جاسوس لمازم رکھ لیں تب بھی ان راویوں کے جالات کاسراغ ندیا سکیں ہے ، کیوں کہ "اساء الرجال" كى كمايس ان كے ذكرے خالى بيں۔

گر ہم کچھ اور کہنا جاہ رہے ہیں 'ہم قار کین کے سامنے ان سیف کا تعارف پیش کرتے ہیں جو "طبری" کی پیشتر ردایات کے ساتھ ساتھ اس میاں صاحب والى روايت كے بھى راوى ين ان كانام سيف بن عرب\_ان حر" تقريب التريب" من بتات بين كه ضعيف في الحديث عمدة في التاريخ اوراس كي شرح" تهذيب التهذيب" جلد ٣ صفحه ٢٩٥ برديكيئة :

(ا) ان معین نے فرمایاضعف ہیں (۲) مجمی فرمایاسیف سے بھلائی کی کوئی توقع نمیں (٣) ابو حاتم نے کماکہ "متر وک الحدیث" بیں (۴) "ابو داؤد" نے ارشاد کیا ك يه قابل ذكرى نيس (4) "نمائى" في ماياكه ضعف يس (٢) دار قطني في بھی کما کہ ضعف ہیں (۷)ائن حبان نے فرمایا کہ نقد لوگوں کا نام لے کریہ ھخص دل ہے روایات گھڑتا ہے (۸) میہ بھی فرمایا کہ اور لوگ بھی اے حدیث گھڑنے دالا کتے ہیں (۹) این تجر کتے ہیں کہ این حبان نے یہ د ضاحت بھی کی ہے که سیف بن عربر زندقد (۱) کاالزام ہے (۱۰) حاکم نے بھی ایسا بی کما ہے (۱۱) دار قطنی کا قول بر قانی نے نقل کیا ہے کہ سیف متردک الحدیث ہے (۱۲) ما كم نے يہ بھى كماكد روايت كا عتبارت يد فخص ساقط بـــ تويہ بين وهسيف بن عمر المتميمي جن سے كى بوكى روايت كے دو

فقرے میال صاحب نے اس کرو فرے مٹھی میں دبار کے ہیں جیے مٹھی کھل گئی تو محدک کر بھاگ جائیں گے انھیں فقروں کے بل پر وہ خود "طبری" کی دوسری مضبوط رولیات " "ان خلدون" کی شمادت " "این اثیر " کی توثیق اور

"ان كير"ك تائد كود يواريدد مارد بيل-

(١) زعرقد اسے كتے يوس كر آدى مديث و قرآن كالفاظ توزيد لے كرمواليد لدے

ضرورت تو نہیں گر اتمام جت کے طور پر سیف بن عمر کے ایک شخ کا مال کھی سن لیں سے ہیں محمد بن السائب الکلبی' "تنذیب التہذیب"جلدے میں صفحہ ۱۷۸ سے ۱۸۰ تک ان کا حال احوال پڑھے' نمونہ از خروارے حاضرہے۔

(۱) الن مرین کتے بی الیس بشئی ضعیف (۲) کاری فرماتے بیں کہ الن معین اور الن مهدی نے اس سے روایت اینا چھوڑ دیا (۳) او عوانہ کتے بیں کہ کلی کفر بختا ہے (۳) او جزء غصے بیں آکر کتے بیں اشہد ان الکلبی کافر (۱) (۵) او حاتم بتاتے بیں کہ سب او گوں نے اس سے روایت اینا چھوڑ دیا (۲) "نیائی" نے کماکہ وہ قابل اعماد نہیں ہے اس کی حدیث نہ لکھی جائے (۷) علی بن الجلید اور حاکم اور او احمد اور دار قطنی کتے بیں کہ دہ متر دک ہے (۸) جوز جانی نے کماکہ کذاب ہے 'ساقط الاعتبارہ (۹) این حبان فرماتے بیں کہ اس کا جھوٹا ہونا تو اس قدر ظاہر معاملہ ہے کہ اس کے حال احوال میں سرکھیا نے تی کہ اس کا جھوٹا ہونا تو اس قدر ظاہر معاملہ ہے کہ اس کے حال احوال میں سرکھیا نے تی کہ اس کے حال احوال میں سرکھیا نے تی کہ اس کے حال احوال میں سرکھیا نے تی کہ اس کے حال احوال میں سرکھیا ہے تی کہ اس کے وزیر دک الحد بیث ہے 'ب حد ضعیف ہے کہ اس میں تشخی (۱۰) ساتی نے کماکہ وہ تو متر دک الحد بیث ہے 'ب حد ضعیف ہے کہ اس میں تشخی (۱۰) ساتی جاتا ہے ' (۱۱) الن جر فرماتے ہیں کہ فن روایت کے میں متند اس میں انگل روایت نہ کی قرمت اور ترک روایت پر متنق ہیں کہ احکام و فرد (۶) میں بالکل روایت نہ کی جاتا ہے۔

سیف کے ایک شخ محرین اسحاق ہیں 'یہ ہمارے نزدیک تو ثقہ ہیں لیکن ان میاں صاحب کے نزدیک تقد ہیں لیکن ان میاں صاحب کے نزدیک تقد نہیں ہو سکتے جو حافظ ذہی کے لفظ صدوق (ہمیشہ ؟ لا لئے والا) کو بھی کانی نہیں سیجھتے جب تک وہ یہ نہ کمدویں کہ ہال بھٹی ان سے روایت لے لیاکرو بری عنایت ہوگی !

<sup>(</sup>۱) - غصے میں آکر " کے الفاظ ہم نے اپی طرف سے کھے ہیں۔ اللہ کے بعد نے چارے کلی کو بالکل بی جتم میں دھکیل دیا۔

<sup>(</sup>r) یہ صاحب ان او گوں بی جے جو کما کرتے تھے کہ جریل کو اللہ نے علی کے پاس وی لے جانے کو تھجا تما انہوں نے علمی سے محمد کوریزی!

<sup>(</sup>٣) معنی شر ی امور خوادد واصول ای به جون ٢٤ كيات ميس س

کیوں نہیں ہو سکتے 'یول کہ درج ذیل جر حیں حاضر ہیں:

(۱) مجمولوں سے باطل احادیث نقل کرتے ہیں(۲) احمد این حنبل ؓ نے فرمایااین اسحاق مدلس ہے(۳)ایو عبداللّٰد کا قول ہے کہ این اسحاق جحت شیں ہیں (۴)نسائی کہتے ہیں کہ دہ قوی شہیں ہیں۔

تو یہ ہیں سیف کے بھیوخ اور سیف جیسے ہیں وہ آپ دکھے ہی چکے ضرورت ہو تو ہم سری کو بھی مجروح دکھا سکتے ہیں مگر کیا حاصل طول ہے 'تھا ''سیف ''ہی اسبات کے لئے کافی ہیں کہ ان سے آئی ہوئی روایات میاں صاحب پاس پڑوس بھی نہ آنے دیں 'مگر واہ رے شخ محترم! سیف ہی کی روایات سے پوری کہا سیف ہی کی روایات سے پوری کہا سیف ہی کی طرح استعال کر کہا مسین میں ایک روایت کا کلزا مشین گن کی طرح استعال کر کے این سعد اور این خلدون جیسے تھے ہزرگوں کے سینے چھلنی کر ڈائے۔

کیا پھر سیف ہی پربات ختم ہو گئی ؟ جی نہیں' ابھی تو ایک اور صاحب کا تذکرہ باقی ہے جن کا نام نامی ہے اور محصف (لوط بن یجیٰ) انہیں طبری میں سر فہرست رکھئے تو مضا کقتہ نہیں' کیول کہ بچاس فیصد سے زیادہ روایات میں سے موجود ملتے ہیں'ان کی تعریف''لسان المیز ان'' میں سے کی گئی ہے :

" یہ ایسی خبریں محمرے سے جن کی توثیق شیں کی جاسکی الدوائم دغیرہ نے ان سے روایت لینا چھوڑ دیا وار قطنی الدوائم دغیرہ ان سے روایت لینا چھوڑ دیا وار قطنی الدی معین اور مرہ اشیس ضعف قرار دیتے ہیں الدی عدی انھیں سخت قسم کاشیعہ کتے ہیں عقبلی نے ان کاذکر ضعفاء میں کیا ہے " ۔ (جلد م س ۲۹۲)

اباے قارئین کرام اور منصف محترم! فتم ہے،تائے کہ ابھی جو تمثیل ہم نے نید کے نام سے پیش کی تھی اس میں اور اس صورت حال میں کیا فرق ہے ...؟ طبری کے باب میں ہمار ا موقف :

تو کیاسیف بن عمر اور ان کے بعض شیوخ اور ابو معنف کی دجہ سے ہم نے

''طبری''کوساقط الانتبار سمجھ لیا؟ ہر گزشلیں'علم و فن بواتوازن چاہتے ہیں' دیکھنا یہ بھی تو ہو گاکہ خود صاحب طبری کا کیاپایہ ہے' وہ آخر کیسے اس طرح کے لوگوں کی رولیات لئے چلے جارہے ہیں۔

ان جریر طبری کاکافی شافی تعارف "خلافت و لموکیت" میں کراویا گیاہے۔
یہاں اس کا خلاصہ دہر الیجئے ان خلدون کا فظ ذہبی اور امام ائن خزیمہ کا فظ ائن
کثیر اور حافظ ان حجر کشفیب بغدادی اور ائن الاثیر جیسے شیوخ کہتے ہیں کہ اپنے
زمانے کے سب سے بوے عالم "ائمہ اسلام میں سے ایک بوے امام وین کے
بہت قابل اعتادر ہنما جامع العلوم الیے فاصل کہ ان کی رائے کی طرف رجوع
اور ان کے قول پر فیصلہ کیا جاتا ہے محدث ہیں مجتمد ہیں اہل سنت کے پیشواہیں
اور ان کے قول پر فیصلہ کیا جاتا ہے محدث ہیں مجتمد ہیں اہل سنت کے پیشواہیں
اتار نخ میں سب عام و خاص ان پر محر وسہ کرتے ہیں۔

ہم اس پر اتنااضافہ اور کریں کہ خطیب بغدادی نے مزید فرمایا "ان جریر طبری کتاب اللہ کے حافظ (۱) ہے ، قرآن کاحقِ قرآت کیے اداہوا ہے خوب جانے ہے ، اس کے احکام پر فقیمانہ نظر تھی ، اس کے احکام پر فقیمانہ نظر تھی ، اس کے احکام پر فقیمانہ نظر تھی ، امادیث رسول علیقہ کے عالم تھے اور خوب جانے تھے کہ کوئی حدیث صحیح ہے کوئی سقیم ، کوئی عالم تھے اور خوب جانے تھے کہ کوئی حدیث صحیح ہے کوئی منسوخ ، حرام وطلال کے مسائل میں صحابہ و تابعین کے اقوال کا انھیں خوب علم تھا، لوگوں کے حال احوال سے باخبر تھے۔ (المان المیزان ج ۵ ص ۱۰۳۲۱۰۰)

یہ بیں امام التفسیر ان جریر الطهری کچر ہم ان تری صاحب کو دیکھتے ہیں جنمیں میاں صاحب کی دوش اختیار کرے تو پھٹ سے مجمول اور "مدلین "مہدیا جاسکتا ہے گر ہم علم حدیث کو فداق نہیں سمجھتے ہمیں معلوم ہے کہ یہ تری بن کی بن ایاس بین 'ققہ عدل' ( ملاحظہ ہو "ترزیب التہذیب "ج س س س ۲۰ م) تب ہم خود کواس نتیج پر کسے نہ پہنچا کیں کہ امام طبریؒ نے سیف اور الو محصف و غیر و () آج کل کے "عافظ قرآن" مراد نہیں 'بعد علوم قرآمہ پر عبور رکھنے دائے۔

کاکل دفتر نمیں لے لیا ہے بلحہ پوری محنت اور بیدار مغزی ہے اس کی تنقیح کی ہے معیار کی چھلتی میں جھاناہے ووسرے محدثین کی ثقدروایات بر نظر رکھتے موے متصادم روایات کوباہر پھینا ہے ، کھلی بات ہے کہ کوئی بھی جھوٹایا عتبی آدی بريات توجهوت نهيس كتاسيف ياكلبي يالو فحصف بغرق مراتب ضعيف تنه الكين سب كاسب وفتران كاكذب وافترا نهيس تما جو كچه اس ميس امام كوابيا ملاجس كي توین دوسری قوی روانوں سے ہوری مقی اسے چھانٹ کرنیب کاب کرلیا۔ لنذاب نو ممکن ہے کہ فن کے معردف قواعد سے ان کی کسی روایت کو مرجوح پاساقط قرار دیاجائے اس سے قرآن کے سواد نیاکی کوئی کتاب الاتر نہیں ے چنانچہ "دار قطنی"اس کی شاہ ہے کہ طاری تک پر فن کی آزمائش کی گئ ہے۔(۱) کیکن بغیر قواعد فن اور بغیر ولیل قوی کے میال صاحب کی طرح بے تکان کے چلے جانا کہ فلال روایت موضوع ہے 'فلال ضعیف ہے 'فلال مرتس ہے' ا سے بی او گوں کا کام ہوسکتا ہے جو نہیں جانتے کہ علم اور ملاء کا مقام کیا ہے؟ كيى عبرت ناك بات ہے كہ جس "طبرى" كے ١٣٦ حوالے ميال صاحب نے اپنی کتاب میں دیئے ہیں اس کے پاپہ اعتبار کے باب میں وہ اتنے گتاخ اور جری میں' حاری پیہ مجال نہیں کہ اپنی دو تولیہ عقل کے غرے میں دلیل فن کے بغیر کسی متندعالم کی روایت کو جھٹلاناشر وع کر دیں 'یہ رویہ توعلم حدیث کی جزیں کھودنے کے مرادف ہے اور علم حدیث نہ جو تودین کے لئے جائے بناہ آخر کو کی ہے "اطری" میں غلد روایات تھی ہیں مگر ان کی غلطی کی نشاند ہی اہل علم کے معروف طریقے ہونی جا ہےنہ کہ میاں صاحب کے طریقے ہے۔

شاذومنكر:

دشازوم مرس اصول حدیث کی دواصطلاحیں ہیں اور میاں صاحب نے (۱) اہم وار قطنی کی کتاب می کا دار قطنی سیس کم دیش دوسواحادیث طاری کو فن کے درخ سے ہوف اعتراض مایا کیا ہے ' یہ الگ بات ہے کہ حافظ ان جرسے مرائع کیا ہے ' یہ الگ بات ہے کہ حافظ ان جرسے مرائع کیا ہے ہیں۔

سیس انھیں استعال فرمایا ہے 'بہتر ہوگااگر آپ بہائی مولانا مودودی کاوہ شہ پارہ بھی بڑھ لیں 'جس ہے چندالفاظ اٹھا کر کرم فرمانے"فنے "گل افشانیاں کی ہیں۔
یہاں کا تب ہے سہو ہو گیا ہے ' یہ شہ پارہ پہلے ص ۹۸ پر پڑھ لیجئے پھر یہاں آ ہے۔
افلاص اور دکر لیٹی کے بہاتھ لکھے ہوئے اس نثر پارے کو دوبار پڑھے ' پھر اندازہ سیجئے کہ اسنے پاک وصاف بے غیار اور شائستہ خیالات واسالیب کا مطالعہ کرتے ہوئے بھی میاں صاحب نے گندگی تلاش کرنے والی کھی کی طرح عکمت و نربت کا مطلق احساس نہیں کیا اور وہی رٹ لگاتے رہے جس کا سوداان کے سر نربت کا مطلق احساس نہیں کیا اور وہی رٹ لگاتے رہے جس کا سوداان کے سر میں ساگیا ہے ' ہم کہتے ہیں کہ حضرت عثان کے بارے میں اس سے زیادہ مخاط اور میں ساگیا ہے ' ہم کہتے ہیں کہ حضرت عثان کے بارے میں اس سے زیادہ مخاط اور میں ساگیا ہے کو خدا کا بیٹا اور حضور بی مواب رائے کچھ ہو ہی نہیں سکتی 'ال یہ کہ حضرت عینیٰ کو خدا کا بیٹا اور حضور بی مار میں موراخ میل کچیل ہے اب گئے ہوں۔

آپ دیکھئے کہ اپنی تمام دولت اقرباء میں مساویانہ تقسیم کر دینا کیاا قرباء سے
ای غیر معمولی محبت کا خوت نہیں جے مانے پر میال صاحب کسی طرح تیار
نہیں 'یمال میال صاحب نے اس دوایت کوبالکل درست مانا ہے 'گر اسلئے نہیں
کہ حضرت عثمان ہے انصاف کریں 'بلحہ اس لئے کہ مودوی کا منھ نوچیں 'ان
عقل کل کو ای عینک ہے جو انھول نے چڑھار کھی ہے یہ نظر آیا کہ یہ روایت
زہری والی دوایت کے خلاف ہے 'چنانچہ فرماتے ہیں کہ:

لہذااس مشہور اور مسلم کے خلاف اس قول میں جو کھ کہا گیا ہے کہ "بیت المال" میں سے اپناحق لیکر ور ٹاء میں تقسیم کیااصول روایت کے لحاظ سے شاذ ومکر اور نا قابلِ اعتبار ہے۔"ص ۱۹۳

ملحه سیمجے یہ ہے کہ یہ دولت انھول نے "بیت المال" سے ایکر تقلیم کی تھی اس صورت میں گوماایک ہی واقعے کے متعلق دو مختلف شہاد تیں ملتیں' جن میں ہے ایک کاغلط ہونا ضروری ہوتا' گریںاں تو صریحاُ دوالگ الگ واقعات ہیں'اپنی ذاتی دولت کو ور ٹاء میں تنشیم کر دینا مستقل ایک داقعہ ہے جس سے کسی کو بھی انکار نہیں' مگر اس کے بعد مخلف و قتو**ں م**یں ''بیت المال'' سے جو داد و دہش مختلف شکلوں میں اقرباء سے لئے ہوئی' وہ مستقل الگ امر واقعہ ہے' اس کو ابن سعد والی روایت ظاہر کررہی ہے 'غور سیجئے تو پہلا داقعہ دوسر ے دانتے کے لئے ایک نفسیاتی تائید مہیا کرتا ہے' آخر جن حضرت عثالیٰ کو اقرباء ہے اس درجہ محبت تھی کہ تمام ذاتی دولت ان میں بانث دی ان سے اس کے سوائس طرز عمل کی توقع کی جاسکتی ہے' کہ جب بھی ان کے سامنے کوئی ایبا موقعہ آیا ہو کہ کسی عزیز کی مدو کرناانھیں شرعادرست معلوم ہوا ہو تووہ ''بیت المال'' ہے اس کی مدد کر گزرے ہوں 'کیونکہ صدرِ مملکت کی حیثیت ہے وہ 'نہیت المال'' پر اپنابھی حق سمجھتے ہیں اور ذاتی دولت بانٹی جا پکی ہے'ا قرباء ہے غیر معمولی محب ان کی فطرتِ ثانیہ تھی جس سے انکار سورج کا انکار ہے 'فطرت بدلا نہیں کرتی 'اس کا تقاضا بہر حال یہ تھاکہ دیانت کے نقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے جب بھی ان کا جہتادا جازت دے کہ فلال عزیز کی مدو کی جاسکتی ہے وہ اخلاص کے ساتھ اس پر عمل کریں ، مجملد علطی بھی کر جائے تو مضمونِ حدیث کے مطابق ایک اجر کامستی ہو اگر تاہے۔ لیکن ٹھیریئے۔ہم یہ واضح کرنے کے لئے کہ "شاذ ومئکر" کے الفاظ میاں صاحب نے مفہوم سمجھے بغیر یو لے ہیں کچھ دیر کو فرض کئے لیتے ہیں کہ دونوں روایتوں میں ایسا مکراؤ سے کہ ایک کوساقط ہی کرنایزے گا' تو آئے ویکھیں اصول فن میں "شاذومنکر"کس چیز کانام ہے۔

شاذى ايك تعريف تو قاضى زين الدين عراقى في "الفيه" مين أيك شعر

میں کی ہے۔ (صفحہ ۲۸)

#### و دَاالشَّذَ ودْمايخالف الثقة فيه الملاء فالشافعيُّ حقَّقه

قسطلانی اس کی شرحیں لکھتے ہیں کہ شاذرہ روایت ہے جس میں کی تقتہ رادی نے متعدد ثقتہ رادیوں کے خلاف کیا ہو "شاء" سے مراد ثقات کی جماعت ہے گویاس ایک ثقتہ دادی کے مفایلے میں بہت سے ثقبہ حضرات موجود ہوں ' امام شافعی" شاذ "کیا ہی تعریف کو باصواب سمجھتے ہیں۔ (الفیۃ الحدیث میں ۲۸) مافظ ائن مجرنے "خبۃ الفتح" میں جو تعریف کی دہ اس سے اس اس قدر خلف ہے کہ مقابلے میں بہت سے ثقات کا ہونا ضروری نہیں 'اگر نقتہ رادی کی ایک بھی ایسے ثقہ رادی کی ایک بھی ایسے ثقہ رادی کی ایک بھی ایسے ثقہ رادی کئی وجہ سے ایک بھی ایسے ثقہ رادی کی ایک بھی ایسے ثقہ رادی کی وجہ سے ایک بھی ایسے ثقہ رادی کی ایک بھی ایسے ثقہ رادی کی دو اس کے خلاف کر تاہے جو ضبط وعد الت یا کسی اور فنی وجہ سے نبیا ڈیاں ثقبہ ہو تواسے "شندوذ" کہیں گے۔ (خیدہ الفتر ذکر شاذ)

"توجيه النظرالي اصول الاثر" من الجزائري كالفاظيرين:

فان الشاذفانه حدیث یتفردبه ثقة من النقات ولیس للحدیث اصل متابع لذلك الثقة (شاؤوه صدیث به گری رنوی نے ایک بات کی موجو دیگر تقدر اویوں سے مختلف موجودت موجواس مدیث کی کوئی الی اصل موجودت موجواس تقدر اویوں سے مختلف موجودت موجواس مدیث کی کوئی الی اصل موجودت موجواس تقد کی تائید کررہی مورا) (۱۸۳ النوع النامن وعشرین) "این صلاح" نے یول کما ہے:

 ہم بران عام قار تین کی تمنیم کے لئے ایک مثال دیں گے۔

حدیث می (ا) ہے کہ آیک طخص حضور علی کے عمد مبارک میں انقال کر کیا کوئی والی وارث چھوڑا نہیں حضور کے تحقیق کی تو معلوم ہوا کہ وارث تو کوئی نہیں بلس آیک غلام ہے جے مرحوم آئی زندگی ہی میں آزاد کر گیا تھا مضور علی فیلے نے فرمایا" تو مرحوم کی میراث ای آزاد کر وہ غلام کی ہے "اب اس حدیث کو ترخدی 'نمائی 'اور ائن ماجہ 'میں تو اس سند کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ ابن عید عمو وہن دیناو عن عود جمة عن ابن عباس گویا ان عباس صحاق تک سلملہ پنچادیا گیا 'کیا تھا دئن زید نے سند عو بجت پر ختم کروی 'حضر ات صحاق تک سلملہ پنچادیا گیا 'کیا شکل میں چو تکہ بیر روایت متعدد ثقتہ حضر ات ابن بباس کاذکر نہیں کیا 'اب پہلی شکل میں چو تکہ بیر روایت متعدد ثقتہ حضر ات نے کی ہے اور ائن جر تی وغیر ہ بھی ان میں شائل جی لبذ اان کا مجموعی وزن حاوی زید سے زیادہ ہو گیا اور ان کی روایت محفوظ قرار پائی ، حمادین زید ثقتہ جیں گراتے زید ہے زیادہ ہو گیا 'اور ان کی روایت 'مخوظ قرار پائی ، حمادین زید ثقتہ جیں گراتے نقتہ جی گراتے نقتہ جی مقاطع میں اسکیلے 'لذا ان کی روایت 'مثان شیری۔

اب آپ دیکھ لیجے معاملہ محض سند کا ہے اور ثقہ راوی کا مضمون پر کوئی اثر ضمین مضمون پر کوئی اثر ضمین مضمون کے بیال چونکہ ہر سند ایک عدیث کماؤ تی ہے اس لئے عماد من زید والی صدیث شاذ "قرامیا کی اور دوسرے راویوں کی "محفوظ"۔ بھن حضر ات "شاذ" کی یہ تعریف بھی کرتے ہیں کہ جس کی فقط ایک سند ہو 'پھر اگر صاحب روایت تقہ نہ ہو تو یہ روایت چھوڑ دی جائے گی اور ثقہ ہو تو چھوڑ دی جائے گی اور ثقہ ہو تو چھوڑ دی اگر جہ شمیں جائے گی گر اس سے جمت بھی نہ پکڑ جائے گی اور ثقہ ہو تو چھوڑ دی آگر جہ شمیں جائے گی گر اس سے جمت بھی نہ پکڑ جائے گی اور ثقہ ہو تو چھوڑ کی آگر جہ شمیں جائے گی گر اس سے جمت بھی نہ پکڑ اس سے جمت بھی نہ پکڑ وائی سے اسلامی میں میں ہوئے۔

سلیں سے 'اس تحریف کے اعتبار ہے ''خاری و مسلم ''کک کی بہتری روایتیں ''شاذ'' قرار پا جاتی جی حتی کہ بعض کی دانست میں الاعسال بالتیات (۱) جیسی صدیث ''شاذ'' رہ جاتی ہے' اس لئے محققین کتے ہیں کہ ضابط و ثقة راویوں کا شذوذ قبول کیا جائے گا۔

قدیم محدثین کاموقف تحقیق و تغص کے بعدیہ ظاہر ہواہے کہ شذوذاور نکارت اور علت وغیر ہ کووہ صحت حدیث کے منافی نہیں سمجھتے تھے 'اور شاذ و منکریا معلل روایات کو حدیث صحیح کی قتم میں داخل کرتے تھے۔۔(۲)

اس طرح "شاند" کی یہ تیسر کی تعریف تو یمال قابل لحاظ ہوہی نہیں سکت کو تکہ میال صاحب ایک روایت کورد کررہے ہیں 'پہلی ہی دو تعریفوں ہے عث کا تعلق رہ جاتا ہے 'آپ نے دیکھا کہ "ای سعد "والی روایت کو سند کے اعتبارے کو تیل نہیں 'محمدین عبداللہ کے مجمول ہونے پر انحوں نے کیا گیا نہیں کما 'جہول راوی ہماری تھر بحات کے مطابق لا اُق قبول ہو انحوں نے کیا گیا نہیں کما تا ' " تقد " تو وہ ہے جس کی عدالت وصدافت معلوم ہو" صحح " روایت وی کملاتی ہے جس کے تمام راوی ثقہ موں 'اس طرح میاں صاحب کے "شافہ" کی اصطلاح مدیث صحح ہے مربع ط ہو ان کہ تو گیا مالا نکہ آپ نے دیکھ تی لیا کہ "شافہ" کی اصطلاح مدیث صحح سے مربع ط ہو راس کا جوڑ تقدر لوی ہے ہوگیا مالا نکہ آپ نے دیکھ تی لیا کہ "شافہ" کی اصطلاح مدیث صحح سے مربع ط ہوراس کا جوڑ تقدر لوی ہے ہوگیا مالا نکہ آپ نے دیکھ تی لیا کہ "شافہ" کی اصطلاح مدیث صحح سے مربع ط نے لوراس کا جوڑ تقدر لوی ہے ہو 'اس کا مطلب اس کے سواکیا تکا کہ "شافہ" کی قتی تعریف ہوتا ہوں آگاہ نہیں۔

دوسر اسوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ اس شاذ کا مقابل محفوظ کماں ہے؟ جس روایت کو مماِل صاحب مقابل ماکر "مشہور اور مسلم" کمہ رہے ہیں 'فن کے اعتبارے اس کامسلم اور مشہور ہونااس ہر مو قوف ہے کہ مماِل صاحب اس کی سند

<sup>(</sup>ا) حنور على فرلما: اعمال كا مار فيول يرب

<sup>(</sup>r) مستناواذ قدرب الراوى "مصّلتيت "مثّ للم تي التو "مقدر ان ملاح.

میان کر کے ہر راوی کا ثقتہ ہونا ثابت فرمائیں 'ادر پھر دو ثقابتوں کا مقابلہ و موازنہ ہو'جو یمان اسلئے ممکن نہیں کہ دوائن سعد کی سند کو ضعیف ادر محمد بن عبد اللہ کو مجمول مان رہے ہیں' تمثیلاً ہوں سمجھتے کہ ققہ رادی زندہ انسان کی مانند ہے ادر ضعیف مر ده مخار کمانسی اور دیگر امراض زندون بی کولاحق ہوتے ہیں اسی طرح "شذدذ، کے مرض کا تعلق تقه راوی سے ہے شاذوہ حدیث ہوتی ہے جسکے راویوں میں ضعیف یا مجمول رادی نہ تھس آئے ہوں بائے اسکی سند کے کسی اچھے خاصے نقتہ کو بماری لگ گئ ہو عمر ہمارے میاں صاحب کا کمال بیہے کہ وہ ایک سانس میں راوی کو مروہ منوانے ہر بیند ہیں اور دوسرے سانس میں یہ فرمارہے ہیں کہ اے انفلو کنزاہو گیاہے'اس کے بیٹ میں درد ہے!انے کہتے ہیں شانِ مسحائی ایک فنی عجوبہ اور بھی پیدا ہو گیا 'آپ ابھی دیکھ آئے ہیں کہ میاں صاحب ای ابن سعد والی روایت کو "معلول "بھی کمہ رہے ہیں ادر ای روایت کو"شاذو" منكر بھی فرمایا جار ہاہے' حالا نكہ جو حدیث "معلول" ہوگی وہ "شاذ" نہیں ہوگ ادر جو "شاذ" ہو گی دہ "معلول" نہیں ہو گی سے بات دونوں کی فنی تعریفات ہی ہے طاہر ہے' تاہم حوالہ بھی پیش خدمت ہے' "معرفة علوم حدیث" میں امام نيشا يورى قرمات ين رالنوع الثامن والعشرين صفحه ١١٩)

هذاالنوع منه فی معرفة الشاذمن الروایات وهوغیرالمعلول (علوم صدیث کی بینور شافرروایت کی بیچان بس به شاقه روایت غیر معلول بوتی به کی مضمون "تو حبه النظر" کے ص ۱۸۳ پر دیکھا جاسکتا ہے اندازہ کر لیجے 'جب پہلی ایند میال صاحب نے کج رکھی 'تو دیوار اپنے ہر مرحلے میں میڑھی ہوتی چلی گئی 'وہ آگر راویوں کا کچومر نکالنے اور توی روایات کو پرزے برزے کرنے کے جوش میں آپ سے باہر نہ ہوگئے ہوتے تو اصطلاحاتِ فن کی کرایں اتنی در نہیں تھیں کہ ان کا جمد میں ان تک نہ بنتیا۔

# قولِ شافعيٍّ :

یہ تو آپ و کیے ہی چکے کہ میال صاحب والی روایت کا سندیے اعتبار ہے کیا حال ہے ' فرض کیجے اس کی سند قوی مان لیں 'تب بھی یمی ''شاذ'' ٹھیرتی ہے کیو نکہ میال صاحب ''ان خلدون''اور ''ان اثیر''اور ''ان سعد''اور ''طبری'' ہی کی دیگر روایات ہے اسے مختلف المعنی ثابت کرنے پر ایڑی چوٹی کا زور لگارہے ہیں' اگر واقعی ایسی مخالفت موجود ہے تو استے لوگوں کی مخالفت اسے ''شاذ'' ہی شھیرائے گی'نہ یہ کہ اللی گڑگا ہے اور باتی روایات''شاذ'' قرار پا جا کیں۔

منكر:()

آگر ضعیف راوی نے ثقد کی مخالفت کی ہے توالی روایت "مکر" کملائے گی مثلاً ایک حدیث ہے کہ حضور علی ہے فرمایا "جس نے نماز پڑھی اور زکوہ کی مثلاً ایک حدیث ہے کہ حضور علی ہے نہاوں مہمان کی تواضع کی 'وہ جنت میں داخل ہوا' "اب اس حدیث کو "این ابی حاتم "نے اس طرح روایت کیا ہے کہ حبیب بن حبیب نے اس حدیث کو "این ابی حاتم "نے اس طرح روایت کیا ہے کہ حبیب بن حبیب نے ابد اسحاق سے 'انھوں نے این عباس ہے 'سنا کہ حضور علی ہے نہوں فرمایا۔

<sup>(</sup>۱) ظفر الابابی ص ۲۰۰ تدریب الرادی ص ۸ سهم پذب لانن عساکرج ۲ ص ۲ ۲ مقدمدانن میلاح ص ۳۵ فقالم فیست ص ۸۳ تو چید النظر ص ۱۸۳ .

اب یہ حبیب ضعیف راوی ہے 'دوسرے تقد راویوں نے اواسحاق ہے اس حدیث کواس طرح بیان کیا ہے کہ ان عباسؓ پر سند ختم کردی' حضور ﷺ کانام میں لیا'الیی سند مو قوف کہلاتی ہے (جبکہ حضور کانام موجود ہو تو"مر فوع" کتے ہیں)اس طرح یہ حدیث "منکر" بن گئی۔

"فتح المغیث" میں "متر" کی ایک بیہ تعریف لمتی ہے کہ جو متن (مضمون)

ایک سند سے بیان ہوا ہے دہ کسی اور سند سے بیان نہ ہوا ہو اور اس کا کوئی متابع کے نہ شاہد۔(۱) ("فتح المغیث" ۹۸) اس تعریف کی روسے مولانا مودودی کی بیان کروہ روایت کے "شاذ" ہونے کا توسوال ہی پیدا نہیں ہوتا کیو تکہ اس کا مضمون حوالون کے مطابق متعد داسناد سے بیان ہوا ہے گر میاں صاحب کی روایت ضرور "شاذ" قرار پا جاتی ہے کیو نکہ اس کیلئے کوئی اور مند نہیں 'نہ متابع 'نہ شاہد۔ وی سے بیہ تو قار کمین دکھیے ہی رہ ہیں کہ ابھی "متکر" کی مثال ہم نے جس حدیث ہے دی اس کے "منکر" ہونے کا مطلب بس یہ سے کہ حبیب والی سند سے حدیث ہونی اس کے "منکر" ہونے کا مطلب بس یہ سے کہ حبیب والی سند سے سے بیہ روایت معروف کملائے گی مضمون اپنی جگہ ثامت و قائم 'بیہ نہیں کہ مضمون حدیث بی روایت معروف کملائے گی مضمون اپنی جگہ ثامت و قائم 'بیہ نہیں کہ مضمون حدیث بی روایت معروف کملائے گی مضمون اپنی جگہ ثامت و قائم 'بیہ نہیں کہ مضمون حدیث بی روایت معروف کملائے گی 'مضمون اپنی جگہ ثامت و قائم 'بیہ نہیں کہ مضمون حدیث بی روایت معروف کملائے گی 'مضمون اپنی جگہ ثامت و قائم 'بیہ نہیں کہ مضمون حدیث بی روایت معروف کملائے گی 'مضمون حدیث بی روایت معروف کملائے گی 'مضمون اپنی جگہ ثامت و قائم 'بیہ نہیں کہ مضمون حدیث بی روایت معروف کملائے گی 'مضمون اپنی جگہ ثامت و قائم 'بیہ نہیں کہ مضمون حدیث بی روایت معروف کملائے گی 'مضمون حدیث بی روایت معروف کملائے گی ۔ ان میں میں میں میں میں کملائے گی 'مضمون کا بی میں کملائے گی 'مضمون کی میں کملائے گی 'مضمون کا بی کملائے کی میں کملائے گی کملائے گی کملائے کی کملائے کملائے کی کملائے کی کملائے کملائے کی کملائے کملائے کی کملائے کملائے کی کملائے کملائے کی کم

میال صاحب ازراہ لاعلمی یہ تصور فرمارے ہیں کہ ہر "منکر" حدیث مردود ہوتی ہے 'یہ بھی غلط' مولانا لکھنوی "الرفع دالتحمیل" کے ایقاظ کے ہیں تنبیہ کرتے ہیں کہ یہ گمان ہرگز نہیں کرنا چاہیے کہ قدیم اہل فن اگر کسی روایت کو "حدیثِ منکر" کمہ رہے ہیں تو لاز آس کا راوی غیر نقتہ ہوگا'بار ہایہ حضرات "منکر" اس حدیث کو بھی کمہ دیتے ہیں جس کا راوی متفرد ہو' نیزاگریہ حضرات یول کمیں کہ فلال حدیث یول کمیں کہ فلال حدیث یول کمیں کہ فلال حدیث "منکر" ہے تو ہرگز مت سمجھوکہ دوراوی لاز ماضعف ہوگا' حافظ این ججر اور حافظ (ا) یہ ہمی نن کے اسلامی الفاظ ہیں۔

ذہی کے یمال بھی اس طرح کی تنبیہات مع امثلہ موجود ہیں، محض ایک ممثیل دکھ لیجئ امام احمد این حنبل محمد ار اہیم النمی کے بارے میں کہتے ہیں کہ بردی احادیث منکرۃ (وہ منکر احادیث روایت کر تاہے)لیکن کی محمد من ابراہیم ہیں جن پر حدیث انساالا عمال بالنّیات منحصر ہے اور کی ہیں جنھیں لمام محاری وامام مسلم نے تقدّ مانا ہے۔(الرفع والتحیل ایقاظ کے)

### خلاصه كلام:

ان ہے پوچھنے کہ ''شاذو منکر'' کے مقابلے میں تو محفوظ و معروف روایات کا وجو د ناگزیر ہے 'کیا آنجناب نے اپنی والی روایت کی سند پیش کر کے اسے بہ د لا کل محفوظ و معروف ثابت کر ویا ؟ کیاا پنی سند کاذکر تک نه کرنااور دوسروں کی سند کے ایک ایک راوی کی نقاب الٹ کر ویکھنا تھلے لوگوں کا کام ہے' ناظرین ملاحظہ کر چکے ہیں کہ میاں صاحب دالی روایت کا حال سند کے اعتبارے کیاہے؟ مزید نمونہ تنقید:

ائن سعد والی روایت پر تنقید کی جو تھلجھڑیاں میاں صاحب نے چھوڑی تھیں 'ان کا تماشا آپ فرما چکے 'اب ذرااس تنقیدائیں کو بھی دکھ لیجئے 'جو موصوف نے "طبری" کی اس روایت پر کی ہے جسے مولانا مودودی نے حضرت عثالیٰ کے تخطئے کے لئے نہیں بلحہ صفائی کے لئے حوالہ قلم کیا تھا' مولانا مودودی اس روایت کے بعد لکھتے ہیں :

"ان روایات سے جوبات معلوم ہوتی ہے دہ یہ ہونت معلوم ہوتی ہے دہ حضرت عثمان رضی اللہ عند نے اپنے اقرباء کوروپید دینے میں جو طرزِ عمل اختیار کیا تھا وہ ہر گزشر عی جواز کی حد سے متجاوز نہ تھا"۔ (خلافت و الوکیت ص ۳۲۸)

مگر میاں صاحب کو چو نکہ علم وخر د سے ضد ہو گئی ہے 'اس لئے اس میں بھی کیڑے ڈالنے شر دع کر دیئے۔

بات قارئین کی سمجھ میں پوری طرح آجائے اس لئے ہم پہلے وہ روایت ہی نقل کئے دیتے ہیں 'ایک مجلس میں جہال حضرت علیٰ 'حضرت سعدین الی و قاص '' حضرت زیر '' حضرت طلحۃ اور حضرت معاویۃ موجود ہیں اور حضرت عثال ؓ کی مالی روش پر اعتر اضات زیر حث ہیں حضرت عثال ؓ فرماتے ہیں :

> "میرے دونوں پیش رو (ابو بحرو عمر۔ بیکی) اپنی ذات اور اپنے رشتے داروں کے معاملے میں مختی برشتے رہے مگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تواپنے رشتہ داروں کو مال دیا کرتے تھے۔ میں ایک ایسے خاندان سے ہوں جس کے لوگ قلیل المعاش ہیں'اس وجہ سے میں نے اس خدمت کے بدلے میں

جو میں اس حکومت کی کر رہا ہوں اس مال میں سے روپیہ لیا
ہو میں اس محصت ہوں کہ مجھے ایسا کرنے کا حق ہے'اگر آپ
لوگ اے غلط سمجھتے ہیں تواس روپے کو واپس کرنے کا فیصلہ
کر دیجئے'، میں آپ کی بات مان لول گا'سب لوگوں نے کما
آپ نے بیات ٹھیک فرمائی' پھر حاضرین نے کما کہ آپ نے
عبداللدی خالدی اسید اور مر وان کوروپیہ دیا ہے'ان کا ہیان
مقاکہ بیر رقم مروان کو پندرہ ہزار اور این اسید کو ۵۰ ہزار کی
مقدار میں دی گئی ہے' چنانچہ بیر تم ان دونوں سے بیت المال
کو واپس دلوائی گئی اور لوگ راضی ہو کر مجل سے
المطے''۔ (خلافت و ملوکیت سے ۱۳۲۸)

اس روایت کے لئے مولانا مودودی نے درج ذیل حوالے دیتے ہیں: (۱) الطمری ج ۳ ص ۳۸۲ (۲) این الا خیرج ۳ ص ۷۹ (۳) "این خلدون" تحملہ جلد دوم ص ۱۳۳۳

پہلے تو مجوبہ قدرت یہ ملاحظہ فرمائے کہ میل صاحب اس پر ترخ کر کہتے ہیں:
"کاش مودودی صاحب بارادی روایت ان رشتہ داروں میں
ہے کی ایک دو کا نام لے دیتے تو ہم یہ کہنے کی جرات نہ
کرتے کہ یہ روایت اپنی تردید آپ کررہی ہے"۔ ص ۱۹۲

سمجے آپ 'مروان اور عبداللہ بن خالد دوکے نام روایت میں صریح موجود ہیں ، خود بی اے نقل بھی فرمایے ، گر پھریہ تقریر جاری ہے 'اب اس پر حمرت کیا سیجے' جبکہ آپ دیکھ ، بی چکے کہ چھ محد ثین کے تفصیلی حوالے موجود گریہ بوی آنکھ والے بزرگ کے جارہے ہیں کہ حوالہ توایک بھی محدث کا نمیں دیا! (یاد کیجئے جائزہ حصہ اول ص ۱۱۰) (۱)

() این کتاب بین مین ۱۳۸۱ (مرتب)

سانس لے کراعتراض دار د کیاجا تاہے کہ:

" فالدین اسیداً ہے قریبی رشتہ دار نہیں ہیں کہ ان کو فاندان کا فرد کہا جاسکے "۔ (ص ۱۹۷)

اب کوئی پوچھے کہ کیا یمال ترکہ مدر ہاتھا 'جوبیہ کئتہ مفید ہوتا کہ فلال کی
رشتہ داری دورکی ہے لہذا اسے حصہ کم دیاجائے 'خداکے یہ نیک بعدے میال شخخ
الحدیث اتنا نہیں سجھتے کہ یمال گفتگو "بوامیہ "کی ہے نہ کہ قریب وبعید رشتہ
دارول کی 'عبداللہ بن خالد بن اسید بن افی العیم بن امیہ بن عبد منمس' قریش'
اموی ' ہے ہے ان کا پورا تعادف' حضرت عمر شنے یہ نہیں کما تھا کہ عثال ؓ اپنے
ماکیوں بھیجوں کولوگوں کے سرول پر مسلط کردیں گے بلحہ بومعیط کانام لیا تھاجو
دور قریب کی سب رشتہ داریوں کو حادی ہے 'لہذامیاں صاحب کا یہ شوشہ نکالنا
کہ دہ قریب کی رشتہ دار نہیں میں ایک بچکانہ حرکت سے زیادہ کچھ نہیں۔

مزيد فرماتے ہيں:

"اس کے علاوہ تمام روایتی اس روایت کی تر دید کرتی ہیں جن میں "خمس افریقہ" کے عطا کرنے یا پانچ لاکھ میں فروخت کرنے پر قیت کومعاف کردینے کاافسانہ ہے" (ص ۱۹۷)

یہ تو کمنا بھی ہے کار ہی ہوگا کہ اس ارشاد گرائی ہے کون کون اکار "افسانہ گو" قرار پائے بھول گئے ہوں تو جائزے کا حصہ اول دکھے لیجئے 'قابل توجہ تو میاں صاحب کی عقل فلک رساہے جس نے یہ تجویز کیا ہے کہ یہ دونوں روایتیں الگ الگ نہیں ہیں بلحہ ایک ہی ہیں اہذا پدرہ ہزار اور پانچ لا کھ میں تعنادوا قع ہو گیا۔ الگ نہیں ہیں بلحہ ایک ہی ہیں اہذا پدرہ ہزار اور پانچ لا کھ میں تعنادوا قع ہو گیا۔ اب ہم کمال سے وہ عقل خرید کر موصوف کودیں جو یہ سمجھا سکے کہ سرکار عالی یہ دونوں الگ الگ واقعات کی کمانی ہے 'ایک وقت کسی کو پندرہ ہزار دیئے گئے' تو دوسرے وقت کے پانچ لا کھ کی تردیداس سے کیسے ہوگئی کیابالکل ہی طے کرر کھا ہے کہ ہراعتراض سرکے بل کھڑے ہو کر کیاجائے گا۔

ان فر مودات عالیہ کے بعد اب شیخ وتت روایت کی سند پر توجہ مبذول کرتے ہیں اس کا بھی لطیفہ دوسرے لطا نف سے کم نمیں 'یہ بزر گوار اتنا نمیں سوچ سکے کہ مودودی نے اس روایت کے لئے تین کتابوں کے حوالے دیئے ہیں 'اگر سند ہی پر عث کرنی ہے تو بھر تینول کتابوں کی سندوں کا جائزہ ضروری ہے ' تنما' طبری' والی سند پر چاند ماری سے کیا ہوگا'اگر اسے کمزور بھی ثابت کرویا جائے توباتی دونوں کتابی دریابر و نمیں ہوجائیں گی۔

خرآئے اس اکیلی ہی تقید کا جائزہ لیں۔

اس میں سب سے پہلے عبداللہ بن احمد بن شبویہ کانام ہے 'یہ بے شک اساء الرحال كى كتابول ميں ہميں نہيں مل سكے الكين سوال يہ ہے كه ميال صاحب ابن جرير طبريٌ كو قابل اعتاد مانتے ہيں ياساقط الاعتبار 'اگر ساقط الاعتبار مانتے ہيں تو پھران کی ساری ہی کتاب کا قصہ تمام ہو گیا 'کیوں کہ ''طبری'' ہی ہے اس کا پیپ بھر آگیا ہے اور وہ اکلوتی روایت بھی "طبری" ہی کی ہے جس سے تکرا ککر اکر میاں صاحب ہر دوسری روایت کا کچومر نکال دینا جاہتے ہیں اس سے قطع نظر کہ "طری" کے عام رواہ کیسے ہیں خود طبری بھی نا قابل اعتاد محمر جائیں تو پھر آ گے کیا گفتگوہے؟ اور آگر وہ جائے خود قابل اعتماد ہیں تو پھر کسی "مجھول" ہے ان کی روایت ساقط الاعتبار کیے ہوسکتی ہے 'ہم قاعدہ ۵ میں بتا آئے ہیں کہ ابو حنیفہ سمیت بہت ہے بزرگ مجمول کی روایت کو قبول کرنے کے حق میں ہیں اس کے بعد ہم نے حافظ این صلاح 'اور امام نووی اور زین الدین عراقی "اور این حبال ایک حوالے دیئے ہیں 'مزید ثبوت ہم آھے" فتح القدیر" کے تذکار میں دیں گے 'لیکن جب کوئی ثقتہ آدمی کسی مجمول ہے روایت کرے تب توسب ہی محدثین اسے مقبول قرار دیتے ہیں اگر نہ دیں توامام خاری تک کی دوساری روایات مر دود قرار یا جائیں' جنہیں انہوں نے تعلیقاً یعنی بلااساد میان کیا ہے' تابدیگر ال چہ رسد۔لہذا میاں صاحب کا بیہ کمنا کہ «مجمول راو بوں کی روایت کا مقام ردی کی ٹوکری ہے"

(ص 2 2 1) توبین حدیث کے سوا کھے نہیں 'خصوصاً جب "طبری "عبداللہ کے باب اور دادے تک کا نام بتارہے بیں تو معلوم ہو گیا کہ وہ "تدلیس " و «تلبیس" بھی نہیں کررہے 'الی نیت ہوتی تو صرف نام پر اکتفا کرتے 'باب اور دادے تک کانام بتادیخ کامطلب ہی یہ ہے کہ وہ اپندادی ہے بالکل مطمئن ہیں اور ناقدین کودعوت دے رہے ہیں کہ جی چاہے تو شخین کرلو۔

اب یہ ضروری تو نمیں کہ انکہ فن کو تمام ہی رواۃ کے حال احوال کی تحقیق کاموقع ملا ہو 'بہتر ہے رادیوں کی وہ تحقیق نمیں کر سکے ہیں 'اس پر اعتراض کا کم سے کم اس مخص کو تو کوئی حق نمیں پنچا' جس کا اپنا تمام تر دارو کہ ار "طبری" پر ہے کہ جس ہیں مجمول راویوں کی ہمیر و گلی ہے 'اور مجمول تو خیر مجمول ہوا میاں صاحب کی موقوف علیہ روایات تو انتائی ضعیف اور مجروح راویوں سے لی ہوئی ہیں (جیسا کہ تفصیلا میان کیا جا چکا) مجمول الحال بھر حال ان لوگوں سے بہتر ہے جس کی خرابی اور عیب کا علم ہو چکا' پھر مجمولیت کیا نقصان دے گی جب کہ روایت کے شواہد و متابعات "این خلدون" اور "این اثیر" کے یمال موجود ہیں۔

الطق من ليجياتُ :

اس روایت میں ایک راوی ہیں اسحاق بن یجیٰ 'میاں صاحب ان کے بارے میں ککھتے ہیں:

" بسلسله "اساء الرجال" ان كا تعارف كرايا مميا ب محراس المرح كه يحي بن سعيد القطان فرمات بين شبه لا شنى ايك دهوكا بين ان كى حقيقت مجم نميس ب اور ابن معين فرمات بين لا يكتب حديثه بياس قابل نميس كه ان كى حديث لكهى جائے"۔ ص ١٩٤

قار کین حصہ اول میں و کمچھ حکے کہ مبہم جرحوں کا اعتبار محد ثبن کے بہال

نہیں ہے' بیچھے قاعدہ نمبر 2 بھی ملاحظہ فرما لیجئے' بیہ دونوں مفقولہ جرحیں مہیم ہیں' مجر دانہیں نقل کر کے کوئی فائدہ نہیںاٹھایا جاسکتا۔

کین ہمارا جواب ہم اتنا ہی نہیں ہے بلتحہ تفصیل کے ساتھ ہم ایسا مواد پیش کرتے ہیں جو میاں صاحب جیسے فاصلین تو خیر کس شار میں ہیں بعض اچھے خاصے اہل علم بھی اس سے بے خبر ہیں 'وائندالمعین۔

میاں صاحب نے "میزان الاعتدال" گرد جھاڑی ادر ورق الث کر اسخق من کی کانام تکالا پھر سارے ترجے میں سے فقط دو مہم جرحیں چن کر کتاب میں ٹانک دیں کہ لیجئر اوی کاکام تمام ہو گیا، لیکن سے "میزان الاعتدال" ہے کیا؟ اس میں حافظ ذہبی کا کیا موقف اور طریقہ ہے' انہوں نے کیا تنبیمات فرمائی ہیں اور ان کی کتاب سے فاکدہ اٹھانے کے لئے کن صلاحیتوں کا پایا جانا ضروری ہے' اسے خود حافظ ذہبی کی زبانی بھی اور مولانا عبد الحق تکھنوی کی زبانی بھی من لیجے' مگر پہلے مولانا عبد الحق تکھنوی کا تھوڑ اسا تعارف بھی ہو جائے توبے محل نہیں۔

## مولاناعبدالحيُ لكھنويٌ:

آپ کا پورانام ابو الحسات محمد عبدالحی ککھنوی ہے 'روال صدی کے بالکل آغاز میں رحلت فرمائی' سوسے اوپر کتابول کے مصنف ہیں جن میں اسی (۸۰) کے قریب عربی میں ہیں منطق' صرف ونحو' تاریخ' نقه 'حدیث کوئی میدان ایسا نہیں جس میں آپ کی عمدہ تصنیفات یا تعلیقات موجود نہ ہوں' ہم جیسے اطفال کمشب کے لئے ان کی ہر کتاب بہتر میں رہنماہے اور او نچ المل علم کوان کی بہت تعریف کرتے ساہے' اللہ تعالی بہشت میں او نچ در جات سے نوازے۔

وہ الرفع و التحمیل میں قرباتے ہیں کہ جارے زمانے کے بہتر ہے علاء "میز ان الاعتدال" سے راویوں کے بارے میں جرحیں تو نقل کر دیتے ہیں لیکن اشیں معلوم نہیں کہ ذہبی کی "میزان الاعتدال" دراصل ابن عدی(۱) کی کتاب (۱) اواجہ عبداللہ من عدی الجربانی الثانی ۔

'کامل' ہم گفت ہے اور یہ بھی معلوم ضیں کہ ذہبی اور ان عدی کے طریقے کیا ہیں؟''میز ان الاعتدال "میں بے شار ایسے راوی ہیں جن کے بارے میں جرحیں منقول ہیں لیکن وہ قابل اعتاد راویوں میں گئے جاتے ہیں 'لہذا اہل عقل کو سمجھ سے کام لینا چاہئے اور اس بات سے پر ہیز کرنا چاہئے کہ اس کتاب میں کسی راوی کے بارے میں جو جرحیں منقول ہیں ہیں انہیں اٹھایا اور راوی کونا قابلِ اعتبار قرار دے دیا۔ (ص ۲۲٬۲۱ ایقاظ ۲۱)

حافظ ذہبی "میزان الاعتدال" کے دیاہے میں خود بھی لکھتے ہیں کہ میں نے اس کتاب میں ان بے شار تقدراویوں کا بھی ذکر کر دیا ہے جن پر معمولی می معمولی جن جرح بھی کی گئی ہے آگر این عدی اور دوسرے مولفین اپنی جرح کی کتابوں میں ان کا ذکرہ نہ کرتا میں نے یہ سوچا کہ اگر ایک میں ان کا ذکرہ نہ کرتا میں نے یہ سوچا کہ اگر ایک بھی ایساراوی میں نے حذف کر دیا جس پر کوئی بلکی سے بلکی جرح ائمہ نہ کور کی کتابوں میں کی گئی ہے تو مجھ پر اعتراضات کی بوچھاڑ ہوگی الہذا انہیں ذکر کیا ورنہ ان کے تذکرے کا یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ ضعیف ہیں۔

پھر خاتمہ کتاب پر (جلد ۳ ص ۳۰۰) فرماتے ہیں کہ "میزان" کا مقصد اصلی اور موضوع توضعفاء ہی کا تذکرہ کرنا ہے لیکن جار جین نے ثقات کی مخلوق کثیر کو ضعفاء میں شامل کر ڈالا ہے 'لہذامیں نے ان کا ذکر اس لئے کیا کہ ان کی طرف سے دفاع کروں' یا بیہ بتاؤں کہ ان کے بارے میں جتنی جرحیں ہیں وہ لا حاصل ہیں ان سے ان کی ثقابت مشکوک نہیں ہوتی۔

### چند تمونے:

ان کے ارشاد گرامی کی روشنی میں کچھ نمونے بھی دیکھ لیجئے۔

"میزان" جلد اول ص ۱۸۶ پر جعفر بن ایاس الواسطی کا ترجمہ ہے " یہ بررگ نمایت تقد جیں لیکن این عدیؓ نے اپنی "الکامل" میں ان کو ایسا مجروح کیا

ہے کہ حلیہ ہی بگاڑ کرر کھ دیاہ۔

"میزان" جا صغه ۲۷۹ پر حمادی انی سلیمان الکوفی کا ترجمہ ہے یہ امام الد حنیفہ کے شخ ہیں 'حفرت انس سے روایت کرتے ہیں اور ابر اہیم محق جیسے نقیہ سے فقاہت کا درس لیتے ہیں 'پھر خود ان سے کیا او حنیفہ اور کیاسفیال اور کیا شعبہ سند جانے کتنے لقد روایت کرتے ہیں ؟ مگر انہیں الن عدی نے "مر جیہ "میں داخل نہ جانے کتنے لقد روایت کرتے ہیں ؟ مگر انہیں الن عدی نے "مر جیہ "میں داخل کر چھوڑا۔ (ایک مگر او فرقہ 'تفصیل آگے آتی ہے)۔

ان این عدی کا حال حافظ ذہبی کی "نذکرة الخاظ" میں بھی ویکھتے" مشائی ص

۱۳۸ پر ابوالقاسم عبداللہ البغوی کے ترجے میں "یہ بھی توان کی تصعیف کرتے

بیں "بھی قوی ٹھیراتے ہیں "ان کا موقف در اصل یہ ہے کہ جو بھی جرح کسی نے

کردی ہے اے نقل ضردر کردیں خواہدہ کتی ہی مہمل ہو "اس موقف کاذکر حافظ

سخادی نے بھی "فتح المخیث" میں ص ۷۷ میر کیا ہے "ان کے کلام کا خلاصہ یہ ہے

سخادی نے بھی "فتح المخیث" میں ص ۷۷ میر کیا ہے "ان کے کلام کا خلاصہ یہ ہے

آدمی پرکی گئی جرحوں کو بھی بے تکلفی سے نقل کر دیا ہے 'بھر حافظ سخادی "میزان

الاعتدال "کی تعریف کرتے ہوئے اس پریہ ریمادک دیتے ہیں کہ حافظ ذہبی

نار کردی ہے کہ بعد والوں کو اس پر بھر وسہ کرنا چاہئے 'حالا نکہ انہوں نے اس

نیاد کردی ہے کہ بعد والوں کو اس پر بھر وسہ کرنا چاہئے 'حالا نکہ انہوں نے اس

معالمے میں انن عدی کی پیردی کی ہے کہ ہر اس رادی کاذکر کردیں جس پر جرح

تواباے قارئین کرام! آپ ہمارامطلب سمجھ کے ہوں گے کہ "میزان الاعتدال" میں جو ہررادی پر کھے نہ کچھ جر حیں نظر آرہی ہیں دہ اس لئے نہیں ہیں کہ جس کم فہم کا جی چاہان کا کچھ حصہ نقل کر کے تالی پیٹ دے کہ دہ مارارادی کو 'وہ تو اس لئے ہیں کہ جو کچھ ان جرحوں کی صحیح پوزیش ہو اسے صاحب "میزان" داضح کریں اور اہل ایمان کو ان دھوکوں سے جائیں 'جو غلط جرحیں "میزان" داضح کریں اور اہل ایمان کو ان دھوکوں سے جائیں 'جو غلط جرحیں

ا نہیں دے سکتی ہیں ' چنانچہ جر حیں نقل کر کے وہ ان ایک کی آراء بھی پیش کرتے ہیں جنبوں نے ان جر حول کا ٹھیک وزن کر کے اپنے فیصلے ویئے ہیں اور پھر خود اپنی رائے بھی سپر و کتاب کر دیتے ہیں ' ویانت وار ارائه طریقہ یہ ہے کہ ہم جیسے انٹری کسی بھی جرح کو مستقل بالذات اجمیت نہ دیں بلحہ یہ دیکھیں کہ دوسر سے مستندا تکہ نے کیارائے ظاہر فرمائی ہے اور حافظ ذہبی نے جرح و تعدیل کا موازنہ کر کے کیا نتیجہ نکالا ہے ؟

جب یہ کلتہ آپ نے سمجھ لیا تواب یہ سمجھنا انشاء اللہ آپ کے لئے آسان ہو جائے گاکہ میال صاحب نے جو حرکت کی ہے وہ کس قدر غیر علمی اور غیر ویانتدارانہ ہے ،لیکن ابھی امر واقعہ کی نقاب کشائی سے پہلے ہم تھوڑا سااور قائدہ فی نقاب کشائی سے پہلے ہم تھوڑا سااور قائدہ فی کھنو کی نقاب کشائی سے پہلے ہم تھوڑا سااور قائدہ فی کھنو کی کھنو کی کے فر مودات عالیہ سے اٹھائیں گے 'وہ الرفع و التحمیل میں فرماتے ہیں کہ جو لوگ علم و خبر سے تی وامن ہیں وہ جب میزان الاعتدال یا تھذیب الکھال یا تقریب التقریب یا ''اساء الرجال''کی دیگر کتب میں دیکھتے ہیں کہ قلال راوی کو مرجئی (۱) کہا گیا' یا ای نوع کا کوئی الزام لگایا گیا (جیسے رفض' خارجیت راوی کو مرجئی (۱) کہا گیا' یا ای نوع کا کوئی الزام لگایا گیا (جیسے رفض' خارجیت میں داخل کر دیا گیا ہے حالا نکہ میمال تو حال ہے ہے کہ نہ جانے کتنوں نے لمام ابو حنیفہ اور ان کے رفیع الثان اصحاب اور شیوخ تک کی طرف ارجاء (۲) کی نسبت حنیفہ اور ان کے رفیع الثان اصحاب اور شیوخ تک کی طرف ارجاء (۲) کی نسبت کردی ہے (ایقاظ ۲۲)

چنانچداے قارئین کرام ملاحظہ فرمایتے "میزان الاعتدال" جلد ۳ صفحہ
۱۹۳ پر مسعر بن کدام کے ترجے میں محدث سلیمانی جو اہل سنت میں سے ہیں ا اور کثیر کتابوں کے مصنف ہیں کا قول دسیوں برے برے علاء کے باب میں مل جائے گاکہ دہ"مر جیہ" میں سے تھے۔

<sup>(</sup>۱) فرقد مرجیه مراہ فرقول میں سے ایک فرقد ہے اس کا عقیدہ بیہ تھا کہ ایمان لانے کے بعد کوئی گناہ نقصان سیں دیتاہے۔جو چاہے کئے جاؤسید ھے جنت میں جاؤگے۔ (۲) بعنی مرجئہ میں داخل کردیاہے۔

النعبرات الحسان فی مناقب النعمان کی ۲ سویں قصل میں الن حجر کی نے (صفحہ ۸۳ پر) ذکر کیا ہے کہ ایک احجمی خاصی جماعت نے امام او حنیفة کو مرجئه میں شار کر لیا ہے۔

عثان البتى (عثمان بن مسلم(١) متوفى سرس الها ) في الم اله حنيفة كو خط كلها كه تم "مرجئة" بو اس كے جواب ميں امام صاحب في ابناوه مسلك تفصيل سے لكھا جس كى ماير انہيں "مرجئة" قرار ديا جاتا تھا (يه خط كافى دلچيپ اور مفيد ہے۔ "معر" سے چھپ چكاہے " يمال خلط محث نہ ہو تا تو جی چاہتا تھا كہ اس كا ترجمہ پیش كرديا جائے۔ خير كيمر بھى سى)۔

ادر تواور امام الا تقیاء سیدنا یکی عبدالقادر جیلانی آنے "نفینة الطالبین" میں عمراہ فرقوں کی تفعیل دیتے ہوئے حنفیہ کو "مرجئه" میں گناہ۔ (عربی نسخه ۱۹۲۵) اردو نسخه اٹھادیکھئے "ہم نے مکتبہ " حجی "سے اٹھا کردیکھا صفحہ ۱۹۲ پر "مرجئه" کے تحت حنفیہ بھی شامل میں اور آگے ص ۱۹۳ پر یہ تفصیل ہے کہ ..... "حنفیہ" ایک فرقے کا نام ہے "یہ ابد حنیفہ نعمان بن ثابت سے منسوب ہے "۔ (شائع کردہ: ملک پیاشر زیرا ہویٹ لمیٹا۔ دیوبد)

اور حافظ ذہبی ''میزان''کی جلد دوم صغیہ ۱۱۷ پر عبدالر حمٰن بن الی حاتم کے ترجے میں ذکر فرماتے ہیں کہ سلیمانی نے ان لوگوں کو جو حضرت علیٰ کو حضرت عثال پر مقدم رکھتے ہیں شیعہ قرار دیتے ہوئے متعدد اور ثقتہ حضرات کے ساتھ نعمان بن ثابت (ابد حنیفہ ) کانام بھی شامل فہرست کیا ہے۔

(۲) على من عبدالله من جعفرايوا تحن\_استادامام مخارى\_

#### فرماتے ہیں:

افما لك عقل يا عقيلي! اتدرى فيمن تكلم؟ وانما تبعناك في ذكر هذا النمط لنذب عنهم ولنزيف ما قيل فيهم كانك لاتدرى ان كل واحد من هولاء اوثق منك بطبقات بل واوثق من ثقات كثير ين لم توردهم في كتابك.

(ارے عقیلی! کیاتم میں بالکل ہی عقل نہیں ہے؟ کیا تہیں پید نہیں کن لوگوں میں تم کیڑے ڈال رہے ہو؟ ..... ہم تو تمہارے اجاع میں اس راستے پر آگئے تا کہ ان بزرگوں پر اچھالی ہوئی گندگی صاف کر سکیں 'ادر ان پر کی گئی جرحوں کو مند مل کریں ..... اللہ کے بندے تم گویا جانتے ہی نہیں کہ جن میں تم کی طرے ڈال رہے ہو 'ان میں سے ہرا کی تم سے مرا تی تقد ترین مراتب زیادہ ثقد ہے جن پر تم نے اپنی کتاب میں جرح ترمیوں ہے بھی ثقہ ہے جن پر تم نے اپنی کتاب میں جرح تمیں کی ہے۔)

کیارائے ہے اے قار کین کرام! آگر عقیلی کی جگہ مولانا محد میاں کانام رکھ
دیں توکیسار ہے گا؟ انہوں نے بھی بروں بروں کی واڑھی سے کھیل کھیلا ہے۔
ہمیں تو عقیلی کی کتاب الضعفاء کی زیارت کا فخر حاصل نہیں ہوا ہلکن
الامام الکوٹری نے "نصب الرایه" کے مقدمہ میں صفحہ ۲ و ۵ ۵ پراور انتقاد
المعنی کے مقدمے میں صفحہ ۸ پر ذکر کیا ہے کہ ہم نے اس کتاب میں اپنے
برے بوے فقہاء اور ائم کے بارے میں وائی قشم کی بہت با تمیں پائیں ،عقیلی جرح
کے معاملہ میں تعنت کی آخری حدیر ہیں۔

پھریات عقیلی ہی تک نہیں روعمیٰ معاصرانہ تعصب یا غلط اطلاعیں بڑے

بڑے تقہ حضرات سے علمی کرادیتی ہیں 'مثلاً محمد بن اسخی صاحب المخازی کے بارے میں ابن سیدالناس نے اپنی کتاب عبون الاثر فی فنون المغازی والشمائل والسیر کے مقدم میں ص ۱۰ تا ۱۷ بران کے اور امام مالک کے بابین منافرت کا قصہ لکھ کراہام موصوف کی بیرائے بیان فرمائی ہے کہ هذا دحال من الدحاحله بردی عن الیهود (بیہ محمد بن اسحاق وجالوں میں کا آیک وجال ہے بودیوں سے روایتیں لے کر پھیلا تا ہے) لیکن کتب فن دکھے لیج محمد بن اسخی ایک کتب فن دکھے لیج محمد بن اسخی ایک ایک مدیث کے نزدیک لائی اعتاد ہیں چنانچہ شخ کھنوی نے اپنی کتاب امام الکلام فیما یتعلق بالقرائة فاتحه خلف الامام میں تقریبادی صفحات پر (از الکلام فیما یتعلق بالقرائة فاتحه خلف الامام میں تقریبادی صفحات پر (از

ای طرح سفیان توری کی جرح امام الا حنیفه پر "نسائی" کی احمد بن صالح پر ابن معین کی امام شافعی پر اور احمد بن حنبل کی حارث محاسی بر انکه فن سے نزدیک نا قابل التفات ہے۔

ان تفصیلات ہے قارئین اندازہ کر سکتے ہیں کہ فن سے نابلد کسی آدمی کا "میزان الاعتدال" دغیرہ سے مہم جرحیں نقل کر کے کسی راوی کو جھوٹا ہادینا 'کتابردا ظلم اور کیسا غیر علمی طریقہ ہے 'مزید پچھ کہنے کی ضرورت نہیں تھی 'گر آئے آپ کو خاص طور ہے ان کیجی ان سعید قطان کا بھی پچھ حال سنائیں 'جن کی دو جرحیں نقل فرما کر میاں صاحب نے دنیا کو یہ باور کر انا چاہا ہے کہ اسحاق بن یجی کا تحارف "اساء الرجال "کی کتابوں میں ہے۔

شخ کلھنوی الرفع والتکمیل کے ایقاظ نمبر ۱۲ میں فرماتے ہیں کہ "المیزان" اور "تمذیب التہذیب" وغیرہ میں بہت راوی ایسے ہیں جنہیں کی المطان نے متروک قراروے لیاہے "لیکن جاننا چاہئے کہ ان کے اس طرز عمل سے یہ راوی وائرہ اعتبار سے نمیں نکل گئے۔

<u>پھر کچھ اُگ فرماتے ہیں کہ اگر جارح متعنقین () میں سے ہے تواس کی </u> توثیق معتبر ہوگی ملین جرح آسانی ہے معتبر نہیں ہوگی مطعنتین میں ہے پچھ نام انهوں نے بیم منوائے ہیں : ابد حاتم 'نسائی این معین 'ان القطان ' بیمیٰ القطان \_ حافظ ذہبی "میزان" جلدادل میں سفیان بن عبینہ کے ترجے میں لکھتے ہیں کہ یعیبیٰ بن سعید القطان رجال کے معاملے میں معنت ہیں۔ حافظ ابن حجر یمی القطان کو سخت گیروں کی صف اول میں شار کرتے ہیں۔ بہ توان کے بارے میں عمومی تنبیہات ہو کیں 'اب کچھا صطلاحی الفاظ کے بارے میں بھی مزید س لیجے' حافظ ائن حجر فتح الباری شرح بنحاری کے مقدے میں فرماتے ہیں کہ جب این معین لیس بشینی کتے ہیں تواس سے رادی مجروح نہیں ہو تابیحہ ان کا مدعایس اتنا ہو تا ہے کہ اس رادی کی حدیثیں زیادہ نہیں ہیں 'میں بات حافظ سخاویؓ نے " فتح المخیث "میں ص ۱۲ا پر کھی ہے۔ اب اہل انصاف فیصلہ فرمائیں کہ جو هخص ان تمام باریکیوں اور نزاکوں سے تکمل بے پرواہو کر''میز ان الاعتدال''یاکسی بھی کتاب ہے جرح کے محض دو غیر مفتر الفاظ نقل کر کے بید دعویٰ کر گذرتا ہے کہ راوی کا کام تمام ہوا'اس کی جسارت اور ظلم کو آپ کون سادر جہ دیں گے 'آپ نے دیچہ ہی لیا کہ اس طرح کی مبهم جرحیں کوئی قیت نہیں رکھتیں 'خصوصاً جب وہ کسی معلوم و معروف معنت کی طرف سے ہوں 'حقیقت یہ ہے کہ میاں صاحب یا ہم جیے لوگوں کا منصب ہر گز نہیں ہے کہ "اساء الرجال" کی کتاب کھول کر کسی راوی کے بارے میں دو ٹوک فیصلہ دیں' ہم صرف یہ کر سکتے ہیں کہ نمی رادی کا مفصل حال اس کتاب

میں روطیں اور جرح و تعدیل کے بعد جورائے صاحب کتاب نے قائم کی ہے اسے صحیح شمجھیں ' یہ ارباب فن ہی جانتے ہیں کہ کس نے کو نسالفظ جرح یالفظ تعدیل کس مفہوم میں یو لاہے 'اور جرح و تعدیل کا مجموعی حاصل کیاہے۔

(١) بم ما يك بي كد حدد اس كت بي جو اوكولك مروح كرفي سائنا بنداور خد مير وو

میاں صاحب کی زیادتی ہی نہیں بدویا نتی بھی ہے کہ انہوں نے "میزان الاعتدال'' کھول کر اسحاق بن کیچیٰ کے بارے میں کیچیٰ بن سعید القطان جیسے متعنت کے دو لفظ اٹھا لئے اور اسے بالکل محول کر دیا کہ جرح د تعدیل کے بعد خود حافظ ز ہی نے کیارائے قائم کی ہے 'ڈراد کیھئے ''میزان''ہی میں این حبان کی یہ رائے ،یان کی گئی ہے کہ غور و فکر کے بعد اجتہادِ صحیح پیہ معلوم ہو تاہے کہ اسحاق بن میجیٰ کی صرف ان روایات کو نظر انداز کر دینا چاہیئے ' جن میں ان کا کوئی متابع نہیں ملتا' کیکن باقی روایات قابل حجت ہیں جن میں ثقات کی مخالفت نہیں ہے 'اور حافظ الن ج<sub>ر</sub> تہذیب التہذیب میں جرحیں نقل کرنے کے بعدیمی فرماتے ہیں اور این عمار الموصلي كايه قول نقل كرنے كے بعد كه اسحاق صالح بيں امام "مخارى" كايه فيصله نقل کرتے ہیں کہ اسحاق صدوق (سیجے) ہیں بس انتاہے کہ بعض روایات میں ان ے وہم صادر ہو جاتا ہے 'اندازہ تیجئے ''بخاری'' جیسے زرف نگاہ کا جیا تلافیصلہ' "خاری" کاعالم بہتے کہ وہ آسانی ہے کسی کی تعدیل شیں کرتے اور جمال تک وہم كا تعلق ہے اچھوں اچھوں سے اس كاصدور موجاتا ہے حتى كه خود امام خارى ادر امام مسلم بھی اس سے بیچے ہوئے نہیں ہیں' یہ الگ بات ہے کہ ان کی مثالیں کمیاب ہیں اور ان کا مقام صف اول کے ثقتہ حضر ات میں ہے۔

ذہبی اور ائن جمر کی ان وضاحتوں کی موجود گی میں کیا یہ بات محتاج میان رہ گئی کہ ایسا راوی کم سے کم ان روایات میں جن کا تعلق احکام و سنن سے نہ ہو' بالکل قابل قبول ہے'تمام اکار مور خین و محد ثمین اس سے روایات لیتے ہیں اور ہم بیسے کی اناڑی کی"جر حبازی"اسے نا قابل اعتبار نہیں، ماسکتی۔

موسىٰ بن طلحه :

ای روایت کے ایک راوی موسی من طلحہ ہیں ان کے بارے میں فرمایا گیا: "پانچویں رادی موسیٰ من طلحہ ہیں۔ وہ بقول حافظ ذہبی اللہ

جليل بين"(ص١٩٨)

یعنی چونکہ روایت مودودی کی بیان کردہ ہے اس کئے تقد سے تقدراوی و بھی میاں صاحب مانے کی طرح مانتا نہیں چاہیے گئے سے نشد راوی اسلامی میاں صاحب ماننے کی طرح مانتا نہیں چاہیے گئے سے کئے دیے انداز میں تلم چلایا جارہا ہے 'حالا نکہ وہ 'مخاری ''کتاب الادب باب فضل صدّ الرحم میں ابوابوب انساری سے جو وی کن طلحہ روایت کررہے ہیں وہ یمی ہیں مگر میاں صاحب بھر بھی اپنی زبان سے انہیں تقد کمنا نہیں چاہے باتھ حافظ و بہی پر تال رہے ہیں۔

# جرح مبهم کی مزید بحث:

ائمَد فن کے حوالوں ہے بتایا جا چکا ہے کہ مہم جرحیں قابل قبول نہیں ہیں'گر ہم بہت ہے حوالے ادر دیں گے تاکہ مولانا محمد میاں جیسے حضرات کو میہ احساس تو ہو جائے کہ علمی موضوعات پر لکھنا محنت جا ہتا ہے' یہ نہیں کہ قلم اٹھایا اور کاغذ سیاہ کرتے چلے گئے۔

شیخ تکھنوگی "الرفع والنکمیل" المرصد الاول میں فرماتے ہیں۔
واماالحرح فانه لایقبل الا مفسراً مبین السبب الحرح (ص٢)
الیی جرح لائت قبول نہ ہوگی جس میں سبب جرح کی صراحت نہ کی گئی ہو۔
(۲) این صلاح نے بھی اییا ہی فرمایا ہے 'محدث خطیب بغدادیؒ نے دضاحت کی ہے کہ حدیث کے حفاظ و اثمہ اور ناقدانِ فن جن میں "خاری" و "مسلم" جیسے افراد شامل ہیں میں مسلک رکھتے ہیں 'چنانچہ انھوں نے اور "مسلم" جیسے افراد شامل ہیں میں مسلک رکھتے ہیں 'چنانچہ انھوں نے اور "دوادی" نے بھی ایسے لوگوں کی روایات کی ہیں جن پر غیر مفسر جرحیں اور طعن کئے گئے۔ '(التھامہ ص ۱۰۹ وص ۱۰۹)

(m)طيبي كامهى يمي قول ب- (الرفع والتحيل ص 2)

(4) ملا على قارى حنَّى شرح شرح "الخبّة" ميں ايسا بى كہتے ہيں:النحريح

لايقبل مالم يبين وجهه (شرح شرح التجيدص ١١٢)

(۵) "شرح الا لمام باحادیث الا حکام (۱) " میں دقیق العید (۲) بھی قوائدِ اصول کا مقتضلی ای کو قرار دیتے ہیں کہ جرح مہم نہ قبول کی جائے۔ (الرفعوالشمیل ص ۷)

(۱) زین الدین عراقی صاحب"الفیه الحدیث" نے بھی اپی شرح "الفیع"(۲) میں ای قول کو صحیح دمشهور قرار دیاہ۔(ص ۳۰۰ جلداوّل)

(2) مولانا سمدي شرح نعبة الفكركي شرح "امعان النظر" (م) مي فرمات على المتعديل بلا سبب وعدم قبول المحرح الله بذكر السبب (م١٣)

(۸) امام نوویؒ نے بھی اپی شرح مسلم کے مقدے میں ای رائے گی۔ تو یُش کی ہے۔ (ص ۲۵ جلدا)

(9) امام ہدوویؒ کی رائے ہم 'دکشف الا سرار" جلد ۳ ص ۲۸ ہے (جائزے کے صدّ اول ص ۷ ااپر)ای کے مطابق نقل کر چکے ہیں۔

(۱۰) "التبيين شرح المنتخب الحسامى" من القائى نے بھى اى كومانا ب\_ (فان كان مبهماً فلا يكون مقبولاً) \_ (الرفعوالتحيل ص ٨)

(۱۱)ان الملک شرح المناد میں بھن علاء کا قول نقل کرتے ہیں کہ طعن مہم جرح ہے بی نہیں (ص ۱۹۳)

(۱۲) التوضيح شرح التنقيح (۵) يمل صدرالشريع عبيدالله بن مسعود (۱) اللهام" خود الن وقق الحيد كى كتاب به اوراس كى شرح"الهام فى شرح"الهام" بمى المين كى ب-

(٢) تقالدين محدين علي\_

(۳) یہ تمن جلدوں بٹی مجھی ہے۔اس کے ساتھ قاضی ذکریا کی شرح" تھنیہ "بھی ہے۔ (۴) شرح چیہالفتر کی کوئی بھی شرحاتنی مبسوط نسیں یوے سائز کے ۳۵۰ سفات۔

(۵) شركورمتن دونول على مدروالشر بيد كے بيل

ك الفاظ بي فان كان الطعن محملاً لايقبل (ص١٩طد)

(۱۳) ان قطلوبغا "شرح مختفر المنار" من لكصة بين - (لايسمع الحرح في الراوى اللا مفسراً بما هوقادح (الرفع والتحمل ص ٨)

(۱۳) اصول البزدوى كى شرح مىخشف الاسرار "ك مصنف عبدالعزيز البخارى التي "التحقيق شرح المنتخب الحسامى " من كمت بي كه (ان طعن طعناً مبهماً لايقبل) (حماله ندكور)

(10) ابو محمد محمود من احمد على حقى "البنايه شرح الهدايه" على قرمات بين الحرح المبهم غير مقبول عند الحذاق من الاصوليين (بحث شعر الميتة. حلد ١ص٤٣٤)

اور بحث سور الكلب ص ٢٦٦ جلدا عمل ان كے الفاظ بين الحرح المبهم غير معتبر - (كتاب الطمارة)

(۱۲) ملاخسرو"مرقاۃ الوصول" کی شرح مرآۃ الاصول (۱) میں رقمطراز بیں کہ اگر طعن وجرح کرنے والااستاد صدیث یول کے کہ فلال حدیث غیر ثابت ہے یا مجروح ومتروک ہے یااس کارادی غیر عدل (نا قابل اعتماد) ہے تو یہ جرح مہم ہے اسے قبول نہیں کیا جائےگا۔ (ص۲۲۹ جلد۲)

(١٤) لهام ابن البمام كى "تحرير الاصول" كى شرح التقرير و التحبير جلد ٢ صفحه ٢٥٨ پر ہے اكثر الفقهاء و منهم الحنفية و اكثر المحدثين و منهم البحارى و مسلم لا يقبل الحرح اللّ مبينًا (خط كشيره الفاظ ابن امير الحاج ك مبي اور باقى ابن البمام كے)

(۱۸) حافظ این جمر اور امام این البمام کے شاگر وشن الاسلام ذکریای محمد "فقی الباقی بعر حافظ این جمر اور امام این البرائے کی توثیق کرتے ہوئے این صلاح کا یہ قول قول نقل کرتے ہیں کہ بیہ قول فقہ اور اصول کا کھلا ضابطہ ہے 'اور خطیب کا بھی قول (۱) "مر قاۃ الوصول " بھی خود انسی کی ہے۔

ہے کہ میں ہمارے نزدیک درست ہے۔ (ص ۳۰۳ جلد۲) (۱۹) ''المنار''(۱)ادراس کی شرح'' فتح انغفار''میں ہے:

"الطعن المبهم من ائمة الحديث بان يقول هذاالحديث غير ثابت اومنكر او محروح او راويه متروك الحديث اوغير العدل لا يحرح الراوى فلا يقبل اللا اذاوقع مفسراً بما هو حرح متفق عليه (ص٣٠ ١ حلد٣)

(۲۰) ما فظ سخاوی "فتح المغیث" میں ای قول کی تصویب کرتے ہیں۔

(ص۱۳۰)

(۲۱) اور چیخ مولانا عبدالحی کلھنوی قوراللہ مرقدہ "الرفع والتعمیل" میں ص ۸ دو پر لکھتے ہیں کہ مہم اور غیر مفتر جرح کاغیر مقبول ہونا ایک معروف ضابطہ ہے 'جس کی تائید و تصویب کرنے والی عبار تیں اصولِ فقہ اور اصولِ حدیث کی کناوں میں کثرت ہے بھر ی ہوئی ہیں 'جن لوگوں کو علومِ شریعت میں مہارت ہے وہ اسے خوب جانبے ہیں اور وہ سب اس بات کے گواہ ہیں کہ مہم جرح کا نا قابل قبول ہوناہی ضح اور مبنی ر معقولیت ضابطہ ہے 'اور کی نہ جب جہور کا۔ نا قابل قبول ہوناہی خوج اور مبنی ر معقولیت ضابطہ ہے 'اور کی نہ جب جہور کا۔ میں شاید ہم حق جانب ہوں گے جوانھوں نے این عدی (۲) کی بے کئی اور نامعقول جرح بازیوں سے تھی آگر "نصب الرابیہ" کے مقدے میں سپرو قلم کے ہیں :

(۱) یہ کنز الد قائن کے مصنف حافظ الدین تعلق کی تالیف ہواوراس کی شرح فی الففار زین العلدین المان پین کے مصنف ہیں۔
المن پین کی ہے جو البحرائرائن شرع کنزالد قائن اورالا شاہ والطائر جیسی شروق آنان کمایوں کے مصنف ہیں۔
(۲) یہ این عدی ایو جعفر الطحاوی کے طفیل بعد ہیں سنجعل سمے بینے حق کہ ایک "مسند" بھی اما دیث او حفیقہ کی بیاری کی میں امان کی بیاری کی طرح چکی کی میں اس کی جس سے داوی نے محتی ابن کی ایک نازیا حرکت یہ میں کہ قصور تو ہے راوی کا گر کھال افقد رسا تھیوں کے بارے ہیں اس کی جس سے داوی نے روایت لی ہے "مثلاً اباء من جعفر النجیر می کی روایت ہے تقریفاً تمین سواحاد بیٹ انہیں سیجیں۔اب ان احادیث روایت لی جم اس کا تمام تر تعلق المن جعفر کی ذاشت میں جو میک ان عدی کے شیح ہیں محراس اللہ کے بیت میں مورس ہو سکے ان حبوب کو ابو حذیقہ پر چہاں کر دے "

"المتشبع بما لم يعط يستغنى عن علم كلِ عالم متقمقماً في جهلا ته غير ناظر الى ماور اله وامامه وهكذا يصنع مع سائر اثمتنا كلهم" (في تقدمة "نصب الراية" ص ٥٧)

(جو شخص اپنی علمی تمی دامنی کے باد جودیہ مظاہرہ کرتا ہو کہ اس کا دامن مالا مال ہے 'وہ تو ہر عالم کے علم ہے بے نیازی رہے گا 'و وبارہ گا آپنی جمالتوں کی گرائیوں میں 'کچھ نمیں دکھے پائے گا کہ چیچے کیا ہے اور آگے کیا' اور ای حتم کی گستا خیاں کرتارہ گا جارے گا جارے تمام بی در گوں کی جناب میں کیا مولانا محمد میاں صاحب سن رہے ہیں۔

### کھے فتح القدیرے:

ہم جائزے کے حصہ اول میں کہ آئے تھے کہ "مال غنیمت" کے حصول کے سلیے میں کچھ تفصیل آئے آئے گی اب اس دعدے کو پورا کردیں آپ دیکھ چکے کہ میان صاحب نے صرف ایک دوروا پتوں کے راویوں کو کمال بے علمی کے ساتھ ذیخ کرنا چاہا تھا گر چھری آئی کند نکلی کہ ان کی گردنوں پر نشان تک نہ آیا والا نکہ آگر مر مار کے "طبری" کی ایک روایت کو ضعیف بھی ٹامت کر دیا جائے اور غریب واقدی کو بھی جلاد طنی کی سزادے دی جائے "تواس سے کوئی فا کدہ میاں صاحب کو نہیں پنچا اباقی مور حین کا کیا کریں سے جو اپنی اپناد لئے بیٹھ ہیں اگر ان تمام سندوں میں ضعف بھی ہو تو ہم حوالوں کے ساتھ بتائی چکے کہ امام او حنیفہ اور بہتر سے محد ثمین کے نزدیک تحدد طرق سے ضعف خم ہوجا تا ہے۔ او حنیفہ اور بہتر سے محد ثمین کے نزدیک تحدد طرق سے ضعف خم ہوجا تا ہے۔ اس کی ایک مثال دینے کے لئے ہم "فتح القد رہ" کھول رہے ہیں۔

الم شافعيٌّ كامسلك:

الم شافعی کامسلک میہ ہے کہ میدانِ جمادیس اگر کوئی مجاہد اینے حریف کو

قل کرتا ہے تو مقتول کا سلب (سازو سامان 'ہتھیار وغیرہ) ای کا ہے بھر طبیکہ مقتول دوبد ولڑا ہو 'ایبانہ ہو کہ وہ پیٹے پھیر کر بھا گا جارہا ہویا مثلاً کسی کام میں مشغول ہو ' یا سورہا ہو اور اسے قتل کر دیا جائے 'ایسی تمام صور توں میں قاتل اسکے سلب کا حقد ارنہ ہوگا 'البتہ 'دوبدو'لڑ ائی میں مقتول کا سازو سامان قاتل مجاہد کا حصتہ ہوگا۔

> صاحب "بدايه" في كامسلك النالفاظ مين ميان كيا به : وقال الشافعى السلب للقاتل اذا كان من اهل ان يسهم له وقد قتله مقبلا

اورامام شافعی نے کہاہے کہ سلب قاتل کے لئے ہے 'جب کہ یہ قاتل ان افراد میں ہوجو" مال غنیمت" کے حصہ دار ہوتے میں (۱)اوراس نے قتل کیا ہو' دوبدو۔

غیر مفیدنہ ہوگا گر آگے ہو صنے سے پہلے ہم طلبائے عزیز کو یہ بتادیں کہ
اس مقام پر صاحب "ہدایہ" سے ازراہ بھریت تین سمو ہوئے ہیں 'جن میں سے
ایک کا تعلق توعین ای عبارت ہے ہے 'انھوں نے قول شافعیؒ وقد قلہ مقبلا میں
مقبلا کا ذوالحال قمل کی ضمیر مرفوع کو تصور کرتے ہوئے یہ معنی لے لئے ہیں کہ
قاتل دو'بدو'ہو' چنانچہ دہ آگے شافعی نقط نظر کی وضاحت میں فرماتے ہیں کہ

ولان القاتل مقبلا اكثر غناه فيختص بسلبه اظهاراً للتفارت بينه

وبين غيره ۔

لیکن داقعہ یوں ہے کہ مقبلاکا ذوالحال "،" کی ضمیر منصوب ہے ،جس کا مطلب یہ ہے کہ مقتول دوبد دہو' یکی مسلک ہے شافعید کا جیسا کہ ان کی تنب معتبرہ سے ظاہر ہے۔(۲)

() غلام ' عورت ' ولو عابالغ ' مجولاردی مال تغیمت کے شر کی حصد داردل میں نہیں ہیں۔ ال مید کم لام الجی صولیدید سے انہیں تحوز اسا یکو دید سے۔ (۲) کماصر حبد ساحب البتاب دوسر اسمویہ ہے کہ یمال مسلک حنی کی دلیل میں جو حدیث انھول نے پیش فرمائی ہے اس میں نام حبیب بن افی سلمہ لیا ہے حالانکہ صحیح نام ابن سلمہ ہے نہ کہ ابن افی سلمہ

تبسراسہویہ ہے کہ خطاب رسول علیہ کا مخاطب انھوں نے حبیب بن سلمہ کو قرار دے دیا 'حالال کہ یہال وہ حضرت معاذ کے مخاطب ہیں ند کہ حضور علیہ کے۔(۱)

ان توضیحات ہے مقصود اعتراض ہر گز نہیں بلحہ علمی دیانت کا حق ادا کرنا ہے 'اب دیکھئے امام شافعیؓ کی دلیل کیاہے ؟

### دلىل شافعىؓ :

سوائے نسائی کے تمام "صحاح" میں اور "موطا" امام مالک میں اور قادة کی سے
روایت صحح اسناوسے مروی ہے کہ ہم حضور علیہ کے ساتھ "غزوہ حنین" (۲)

کیلئے نکلے 'جب کفار سے مٹ بھیر ہوئی ' قو ہمارے لشکر میں اہری پیل گئ 'ای
دور الن میں نے ایک کافر کو دیکھا کہ اس نے ایک مجاہد پر قانہ پالیا ہے ' میں نے بیچھے
دور الن میں نے آئی کافر کی گرون پر تکوار ماری 'وہ کھا کر آکدم پانا اور مجھے ایساولہ چاکہ
میری جان پر بن گئ 'گر چھروہ مرحمیا اور میں اس کی گرفت سے نگاد اس کے بعد
میری جان پر بن گئ 'گر چھروہ مرحمیا اور میں اس کی گرفت سے نگاد اس کے بعد
میں عمر ہے ما تو عرض کیا کہ آج لوگوں کو کیا ہوگیا ؟ وہ بولے حمم الی ' پھر
(۱) کا صرح بہ صاحب فتح القدید (۲) حنین نام ہے "کمد "اور" طائف "کے در میان ایک مقامت : د فی
کمد کے بعد می غزوہ بیش آیا ہے اس دن حضور کے ساتھ بارہ ہزار کا نشر جرار تھا 'گراہتماء ای فلست : د فی
کمد کے بعد می غزوہ بیش آیا ہے اس دن حضور کے ساتھ بارہ ہزار کا نشر جرار تھا 'گراہتماء ای فلست : د فی
میر علے بین اللہ نار کا مرح کے قوار دیا ہے بعض مسلمانوں کے اس محمد کی اورہ تو تو ہم بہت
میر علے بین اللہ نار کل تھا مثل الد سعیان ہو ہے کہ یہ بعلوں کے اس محمد کا کہ دورہ تی تو ہم بہت
میں کون ہارے مقابل پر ٹھیر عکے گا نمی تغیر دکھ کی اس موقد پر "مور آ تو بہ میں دیوم حنین اند

ملمان لوثے اس وقت حضور علیہ نے فرمایا کہ من قتل فتیلا له علیه بینة فله سلبه (جس نے کمی کافر کو قل کیا ہے اور اس کے پاس اس کی شمادت ہے تو مقتول کاسازوسامان ای کاہے) میں نے یہ سنا تو کھڑ اہوا ( تاکہ اپناقصتہ سناؤں ) گر پھر سوچا کہ میر آگواہ کون ہے 'میرسوچ کر پیٹھ گیا' حضور ﷺ نے دوبار ہ اپنی بات و ہرائی تو میں بھر کھڑ ا ہوا گر بھروہی خیال آیا کہ گواہی کس کی دلواؤں گا'لنذابیٹھ گیا' حضور ﷺ نے تیسری بار پھر وہی بات کہی تو میں پھر کھڑا ہوا' اب حضور علی نے مجھ سے بوجھاک او قادہ کیا معاملہ ہے؟ میں نے سب قصة سالاً ای وقت ایک صاحب بول بوے کہ یار سول اللہ عَلَیْکُ قاد دیج کتے ہیں ادر اس مقتول کا سازوسامان میرے پاس ہے' آپ علیہ وہ مجھے معاف کراد یجے' اس پر فورااد بر او کے کہ خدا کی قتم رسول اللہ علیہ الیا ہر گزنہ کریں گے کہ اللہ کے تروں میں کاایک شیر القداور رسول ﷺ کی طرف سے نزے اور مقتول کاسامان منہيں مل جائے ، حضور علي نے ارشاد فرمايا كد ادبر نحك كتے ہيں وہ سامان او قادہ کو دیرو'اس بر انمول نے سامان مجھے دیدیا'اس حدیث کے علاوہ "او داؤد "میں حضرت انس بن مالک ؓ ہے مر دی ہے کہ "غروءَ حنین "میں حضور علیہ ہے نے فرمایامن قبل کا فراً خلہ سلبہ کا وطلحہؓ نے اس دان ڈس آدمی مارے اور ان سب کاسازوسامان انحوں نے ہی لیا۔

میر روایت بیان کرنے کے بعد "او واؤد" این حبان اور ما کم کا حوالہ دیت ہوئے یہ بھی کہتے ہیں کہ یہ "مسلم" کی شر الط کے مطابق سی حدیث ہے۔"
الن دونوں سی الحادیث کی بنا پر امام شافعیؓ نے یہ رائے تا کم کی ہے کہ متنول کا ساز وسامان قاتل کے حقے میں آنا کیک ضابطہ اور قانون ہے نہ کہ از قبلی انفل۔
کین احناف کا مسلک ہے ہے کہ یہ کوئی قاعد بُرکئے نئیں بلعہ امام کی مرضی پر موقوف ہے وہ چاہے تاکہ قاتل کو متنول کا سامان نے لینے: اللہ کی مرضی پر تو قاتل اس کا ماک نہ ہو گالوروہ سب "مال فنیمت" میں شامل: و کر ہے جائے گا۔
تو قاتل اس کا مالک نہ ہو گالوروہ سب "مال فنیمت" میں شامل: و کر ہے جائے گا۔

احناف کا بیہ مسلک اس بدیاد پر شمیں کہ ند کورہ دونوں روایات کی صحت مشكوك ب، جي نهين ان المام خود فرمات بي كه ولا حلاف في انه عليه الصلوة والسلام قال ذالك (أس من كوكي اختلاف شيس بك ب ك يك حضور علی کے مجم (۱) سے ذیل کی ردایت پیش کی۔

> "تبرص كاايك آدمى بهت سے بيرے جواہرات ساتھ لئے "آذربائجان" كراسة يرجار اتحاكه حبيب بن ملمدن اسے محل کر کے مال پر قبضہ کیا (۲) امیر الحیش حضرت او عبیرہ نے طابا کہ اس میں ہے حمل "بیت المال" کے لئے الگ کرلیں اس پر حبیب ہولے کہ اے او عبیدہ جورزق اللہ نے جھے دیاہے اے آپ کول جھ پر حرام کرتے ہیں اللہ کے رسول ﷺ نے تو مقتول کا سازو سامان قاتل کے لئے تخذبناد باتحابه

یمیں حضرت معالاً بھی موجود تھے انھول نے کما کہ اے حبیب! میں نے اللہ کے رسول عظیمہ کویہ فرمانے ساہے کہ مِر آدمی کوده بات پند کرنی چاہئے جے امام پند کرتا ہو۔"

یہ روایت بیان کرنے کے بعد ائن الجمام فرمائے میں و هذامعلول بعمروبن واقد (یہ حدیث انن واقد کی دجہ سے معلول ہے) اب چوکلہ سند انمول نقل نمیں کی اس لئے ہم نمیں کہ سکتے کہ علت کی تفصیل کیاہے؟ محراس ہے ہمیں عث بھی نہیں' دیکھنا تؤیہ ہے کہ خود احناف کے نزدیک اس مدیث میں علت کی بناپر ضعف پیدا ہو گیا ہے۔

(1) جس طرح منداس مجوعه مديث كو كت بي جس بي محلية كي روايات ال كي ترشيب كارهايت ے الگ الگ جن كردى كى مول - مثلاً بيلے حضرت لوير جرحضرت عربى على بداالقياس اى طرح مجم اس مجور مديث كوكت بن جس بس الي شيون كالماديد الدر تيب بح كى كل مول (۲) زمانه جنگ کا تله زمانه این شرایی حرکت تهین کی جاسکتی

اس کے بعد وہ بتاتے ہیں کہ اسحاق بن را ہو یہ کی روایت یوں ہے کہ حبیب تو سارا مال چاہتے ہے اور او عبیدہ کی کے حصر رکھ او اس وقت حبیب ہے ان کا کچھ حصر رکھ او اس وقت حبیب ہے ان سے قبیل رسول علیہ بیان کیا کہ من قتل قتبلا فلہ سلبہ او عبیدہ کے سیب ہی تھی کہ معادہ قریب بیٹی کریوئے اے حبیب اللہ سے ڈرد اور جو کچھ تھی کہ معادہ قریب بیٹی کریوئے اے حبیب اللہ سے ڈرد اور جو کچھ تممارا المام خوش سے دے رہا ہے اتنا لے لوئید کہ کر معادہ نے حضور علیہ کی یہ حدیث بیان کی کہ فاتمالك ما طابت به نفس امامك (تممارے لئے س اتنائی میں ماملک (تممارے لئے س اتنائی ہے جتنا تمحارا المام خوش سے دیدے) یہ سنتا تھا کہ جملہ حاضرین متفق الرائے ہوگئے اور او عبیدہ نے دولے کردیا۔

صاحب "ہدایہ" نے ای روایت کا آخری صد ملک حنی کی دلیل کے طور پر پیش کیا ہے 'ام این اہمام نے اس کے ذیل میں کیا کماا سے سجھنے کے لئے اس روایت کی سند کا یہ کھڑا ملح ظار کھنا ہوگا 'ابن الولید حد ثنی رجل عن محصول ۔ یعنی اسحاق بن راہویہ کی اس روایت کو این الولید نے ایک آدمی سے سااور اس آدمی نے کھول سے سنا'یہ ایک آدمی کون تھااس کی کچھ خبر نہیں گویا مجمول میں کئے۔

ای کے تعلق سے این البمام کتے ہیں کہ جمول راوی کی ماء پر روایت ضعیف کی کیا ہے۔ کچھ نقصان نہیں کیوں کہ قاتل کے لئے مقول کا سامان لینے کا جو حق حضور علیہ کے قول و فعل سے ثابت ہے اس میں دونوں احتال ہیں ایک یہ کہ وہ بلور قاعدہ شرعیہ بمیشہ کے لئے ہو اور دوسر ایہ کہ وہ قاعدہ نہ ہو بلحہ حضور علیہ نے لیاور معلی (ز) ایساکیا ہو نہم دوسرے احتال کو افتیار کرتے ہیں اور ہمارے افتیار کی تائیداس روایت سے ہوتی ہے جو "خاری" و مسلم "میں عبد الرحمٰن من عوف ہے مروی ہے کہ "غزد و بدر" میں معاذین اسلم بیس عبد الرحمٰن من عوف ہے مروی ہے کہ "غزد و بدر" میں معاذین اللہ ایک مرض ہے کی کو جو کھو زیود دے اے اللہ اور صنیل کتے ہیں۔

عمر داور معاذین عفر اع(ا) دونوں نے ل کرایو جهل کو قتل کیا اور حضور علی کے ا دونوں کی خون آکود تکواروں کی طرف دیکھتے ہوئے فرمایا کہ تم دونوں نے اسے قتل کیا ہے الیکن اس کے بعد آپ نے ایو جهل کا ساز دسامان تنااول الذکر کو دیدیا' تو معلوم ہواکہ قاتل کا مالک بن جانا اگر ضابطہ شرعید ہوں رکمپ یوڈوک نے نس یہ سامان تقسیم کرتے کیوں کہ دونوں قاتل تھے۔

اس دلیل پر پہلی اعتراض کرتے ہیں کہ "غزدہ بدر" کی غنیمت تو بھم قرآنی سب کی سب حضور علی ہے ہیں کہ المانیں حق تھا کہ جے جتنا چاہیں دیں 'چنانچہ آپ نے اس میں سے بعض ایسے لوگوں کو بھی حصہ دیاجو شریک جماد نمیں ہے 'تب حضور علیہ نے نے جداد نمیں ہے 'تب حضور علیہ نے نے سلب مقول کو قاتل کا حصہ بنادیا'اور بھی بات طے شدہ ہوگئی۔

جوابا ان مردویه کی ایک این روایت، سے جوبہ انتبار سند صحیح نمیں ہے اس اول کیا گیا کہ دیکھئے 'بدر کے دن بھی حضور علیقے نے یہ فرمایا تھا کہ من قتل قتیاد فلہ سلبعہ پھر ابوالیسیر "دو قید یول کو لئے ساتھ آئے 'تو سعد بن عبادہ ؓ نے حضور علیقے سے عرض کیا کہ "یارسول اللہ! دستمن کے مقالے میں برول ہم ہی نمیں بین نہ جان پر کھیل جانے میں طیل بین جو پچھ ہمارے ہما کیوں نے کیا ہے ہم بھی کر سکتے سے (یعنی ہم بھی میدان میں آگے بردھ کر دشن کو قتل اور قید کر ہم بھی کر سکتے سے (یعنی ہم بھی میدان میں آگے بردھ کر دشن کو قتل اور قید کر سکتے سے (یعنی ہم بھی میدان میں آگے بردھ کر دشن کو قتل اور قید کر سکتے سے (یعنی ہم بھی میدان میں آگے بردھ کر دشن کو قتل اور قید کر سکتے سے (یعنی ہم بھی میدان میں بھوڑ جا کیں گا در بیات

(۱) حاری۔ کتاب المغازی۔ باب مل الو جسل میں جو روایات آئی ہیں وہ حضرت عبد الرحمٰن ان عوف ہے مسی باید حضرت انس ہے حروی ہیں اوراں میں ابنا عفد او کے الفاظ آئے ہیں بینی دونول قاتل عفراء کے بین ہیں اوراں میں ابنا عفدا میں مسمناور مختصر اجوروایت عبدالرحمٰن من عوف ہے مروی ہے الم این البمام نے اس کا حوالہ دیا ہے "مسلم" میں بھی ای کے مطابق ہے اعالیا بھی زیادہ صحیح دو کیو کلہ حضرت الس شر کا عبدر میں میں ہیں اوران کی روایت از صمیم مرسل ہے ( ایعبی کسی اور معالی ہے من کرواقعہ بیان محررت عبدالرحمن "فودشر کے بدر تھے و یسے اپن تجر نے "فتح البادی" میں اس پر لطیف عث کی ہے جس کا تعلق بھارے میں اس پر لطیف عث کی ہے جس کا تعلق بھارے بیان کے موضوع ہے نہیں سے مرف نظر کرتے ہیں۔

رادی کہتے ہیں کہ اس پراللہ کے رسول علی ہے تھم دیا کہ جملہ "مال ننیمت "سب میں تقسیم کیا جائے۔

"فتح القدير" سے بث كر ذرائى بات سمجھ ليجئ او داؤدكى ايك روايت من اس اسيرا فله كذا اس "بدر" كے سليلے ميں يہ مروى ہے كه حضور عليقة نے من اسر اسيرا فله كذا و كذا بھى فرمايا تھا (جس نے كى دشمن كوقيدى بناياس كے لئے يہ يہ انعام ہے) چنانچہ ابواليسير و وقيدى بناكر لائے تھے 'حضور عليقة كے اس ار شاد كے تحت دوان دونوں قيديوں كے مالك بلنے كے مستحق تھے 'اى لئے حضر ت سعد من عبادة نے فرور مات كى ۔

صاحب فتح القدير كہتے ہيں كہ اس سے معلوم ہوا كہ حضور عليہ كاار شاد كوئى ضابطہ شرعىنہ تعا'ورندمال''غنيمت'' برابر كيوں تقسيم كيا جا تااور اس ضابطے يرعمل كيوںند كياجا تا۔

اس کے بعدوہ فرماتے ہیں کہ سند ہے شک اس روایت کی بھی ضعف ہے گر اسے ''لا داؤد'' کی اس روایت سے تقویت حاصل ہوتی ہے کہ بدر کے دن حضور علی ہے نے فرمایا تھا۔ میں فتل فنیلا فلہ کذا و کذا (جس نے سی کو قتل کیا اس کے لئے یہ یہ ہے ) ظاہر ہے کہ کذا و کذا راوی کے الفاظ ہیں حضور علی ہے شہیں ، حضور علی ہے نایا ہیاں کیا ' اس کے نئی یہ بین حضور علی نے جس انعام کاذکر کیا ہوگا اسے راوی نے کنایا ہیاں کیا ' تواب و کھنا یہ چاہئے کہ کذا و کذا سے کیا مطلب ہو سکتا ہے ' جمال تک قیاس کا مرتا ہے اس سے درہم ودینار تو مراد ہو نہیں سکتے ' یعنی حضور علی نے بانعام میں روپیہ پیبہ دینے کی بات نہ کہی ہوگی 'کیول کہ '' درہم ودینار '' تو وہال سے بی نمیں یا ہوں گے توبر اے نام 'اور ویسے بھی اس طرح کا دعدہ خلاف عادت تھا'لہذا میں یا ہوں گے توبر اے نام 'اور ویسے بھی اس طرح کا دعدہ خلاف عادت تھا'لہذا فین عالب بی ہے کہ کذا و کذا سے راوی کی مراد متقول کا سلب نمی ایس کے کہ اس کا قاتا ہے ' تھو لگنا مر متاد ہے (سیون عاد تا قدر تا عموماً ہا تھے لگتا ہے ) اور یہ بالکل ضرور کی خرور کی تعی ہے کہ جو پچھ (سازوسامان) ہوگا 'سلب بی ایس کی ہے کہ اس کا قاتا ہے ' تھو لگنا مر متاد ہے کہ وین عاد تا قدر تا عموماً ہا تھے لگتا ہے ) اور یہ بالکل ضرور کی خرور کی جو پچھ کے دیو تا تھوں کے کہ ویکھ کی عاد تا قدر تا عموماً ہا تھے لگتا ہے ) اور یہ بالکل ضرور کی خرور کی میں ہے کہ جو پچھ

ضعف روایات میں آیا ہو وہ باطل ہی ہو'ان روایات نے اس طن کا فا کدہ دیا کہ "برر" کے دن حضور علی نے نے اعلان فرمایا تھا کہ جو جے فتل کرے وہ اس کا ساز دسامان لے لے'اور جو جے پکڑے اسے اپنا فلام بنائے 'لبذانس کو قبول کرنا واجب ہو گیا کہ حضور علی کے تبدر کے دن "سلب ہی کے بارے میں فرمایا تھا جے راوی نے کذا و کذا ہے کنایہ کیا ہے )۔

خلاصہ یہ نکلا کہ احادیث ضعیفہ سے وہ مطلب حاصل ہو گیا جو ہمارے مسلک کی تائید کر تاہے ، یعنی سلب والا قاعدہ ، قانون عام اور ضابطہ وائی نمیں ہے ، والضعیف اذا تعددت طرقہ یرتقی الی الحسن فیغلب الظن انہ تنفیل فی تلک الوقائع (اور جب ضعیف کے طرق روایت کی ہو جائیں تو وہ ترقی کر کے حسن ہو جاتا ہے ، پس ظن غالب (۱) حاصل ہو گیا کہ بطور نفل انعام واکرام ای قبیل ہے ہے ، قانون شرعی نمیں ہے )۔ (فتح القدیر جددم۔ مفادہ سے متاب کا تعلق میں ہو گیا کہ بطور نظر ہم نے ایک مائے ہی دور تک چل ہے لیکن ہمارے مقصد کا تعلق جس کنتہ سے تھا وہ کھل کر آپ کے سامنے آگیا اوپر کے جملے پر خط ہم نے ای جس کنتہ سے تاکہ اسے تمایاں طور برد کھے لیاجائے۔

رد یک واقعہ بول مہیں ہے اس کئے کہ اسے مضبوط مان لینے کے بعد ال متعدد روایات کورد کرنایز تاہے جو باوجود ضعف ہونے کے "ور جہ حسن" میں آگئ ہیں ' اراس لئے بھی کہ شوافع اینے مسلک کو "مقبلا" کی قیدے مقید کرتے ہیں جس کا مطلب سے کہ انہوں نے ہی قول حضور علی کوایک جامع مانع ضابطے کی حيثيت شين دي اگر وييت تو "مقبلا" كي شرط كاكياسوال بيدا موتاتها ، بهر تو مر عال من سلب قاتل بن كا تصر تا كوجب ده قياس ادر ديگر ردايات كي ردشن ميس مدیث کے عموم کو مقید کر سکتے ہیں تواحناف کیوں نہ ابیا کریں ایبا کرنے کے اشحقاق میں جب دونوں براہر ہیں تو پھروی تحدیداور تعبیر زیادہ بہتر ہوسکتی ہے جو دیگر رولیات سے مطابقت پیدا کرنے والی ہو'ضعیف رولیات کو یوننی نظر انداز کردیتا علمی احتیاط اور مقتضائے فن کے خلاف ہے ' شوافع نے جو مسلک اختیار کیا ہوہ کی الی روایات کو نا قابل تو جیہ مادیتا ہے جو ضعیف ہونے کے باوجو دواجب القول ہیں'یہ حال یہاں حنی و شافعی مسالک میں محاکمے کی ضرورت نہیں' یمال بوجم قارئین کویه یاد و لانا چاہتے ہیں کہ ایک شخ الحدیث ادر صدر مفتی کس بے تکلفی سے ضعیف روایات اور مجہول راویوں کو کوڑا کباڑ قرار دیتے چلے سکتے مِن أب نے دیکھا یمال ایک روایت میں مجمول راوی تما مجمول بھی ایہادیما نہیں ' «جمول عین"جس کانام تک معلوم نہیں 'گر فقهائے کبار روایت رو نہیں کرتے 'بعداس کے ذریعے ایک صحیح ترین روایت کے عموم کو خصوص میں بدلتے ہیں' معالمه تادی وسیر کا بھی نہیں عظم شر عی کاب نقد کاہے ، پھر کیول نہ ہم میال صاحب کے غیر علمی طرز عمل کے جواب میں وہی اثر انگیز فقرے وہرائیں جو حافظ ذہی ؓ نے عقبلی کے طرز عمل کے جواب میں دہرائے ہیں 'عقبلی راویوں کو مروح كرنے ميں جب حدے كرر جاتے ہيں تو حافظ ذہي كوبہت جوش آتاب وہ کہتے ہیں کہ اے عقیلی اگر ہم تمہاری روش پر چلیل تو پھر تو لعلقنا الباب وانقطع الخطاب ولما تت الآثار واستولت الزنادقة ولخرج الدحالون!

(ہم پر روایت کا در وازہ ہی ہمد ہو جائے اور سلسلہ خطاب ٹوٹ جائے 'اور پچھلوں کے نقوش قدم مٹ جائیں اور زنادقہ چھا جائیں ادر د جاجلہ (۱) نکل پڑیں۔ (میزان الاعتدال جلد ۲صفحہ ۲۳۰)

اے ہزرگو! اے علم دین کے حامیو! کیا میاں صاحب کا طریقہ روایات رو کرنے کے معالم بین کے حامیو! کیا میاں صاحب کا طریقہ روایات رو کرنے کے معالم میں ٹھیک الن زنادقہ جیسا نہیں ہے جو احادیث کو تجمی سازش ہتاتے ہیں 'کون ساراوی ہے جس کے بارے میں کوئی نہ کوئی جرح کہیں سے ہاتھ نہ لگ جائے 'پھر تو علم روایت کی ساط ہا اسٹ گئی؟ میاں صاحب نے جگہ جگہ کی المناک کھیل کھیلا ہے جس کے مزید نمونے آگے آرہے ہیں۔ فیاحسر تا،

#### مصنوعی تضادات :

چوٹی کے علماء و مور خین کی قبول کردہ روایات میں جتنے کیڑے میاں صاحب نے ڈالے 'انہیں تو ہم نے نکال کر پھینک دیا 'البتہ اس تضاد و تخالف کے بارے میں کچھ کمناباتی رہ گیاہے جو مروان کو دیئے جانے والے خس کی رقم کے سلسلے میں پایاجا تا ہے۔

میان صاحب نے امام زہریؒ کے قول کے متعلق ارشاد فرمایا:
"اس قول میں دوسری علت (خرابی) یہ ہے کہ قول میں یہ ہے
کہ مروان کے لئے "مصر کا خمس" لکھ دیا جو سر اسر غلط ہے "اگر
خمس دینے کی روایت ہے بھی تو" افریقہ "کے "مال غنیمت" کی
ہے "مصر کے خمس کی ضیں" مودودی صاحب نے اس بگاڑ کو
درست کرنے کی کوشش کی اور یعنی کمہ کر غلط کو صحیح کرنا چاہا
گریہ کھلی ہوئی جنبہ داری ہے "روایت میں خمس مصر ہے جو
یقیناغلط ہے 'زہریؒ الی غلط بات ضیں کمہ سے تے"۔ ص ۱۹۳

(۱) دجال کې جمع۔

یمال مودودی صاحب کی جس "کوشش" کاذکرہاس کا تعلق "خلافت و ملوکیت" کے صفحہ ۱۰۱ کے حاشے سے ہے جب کہ گفتگو یمال صفحہ ۳۲۷ کی روایت سے ہو رہی ہے 'میال صاحب کو بیہ بھی سلقہ نہ ہوا کہ صفحہ کا حوالہ دیدیتے۔

خیر! صورت بیہ که صغحه ۱۰۲ پر مودودی صاحب نے "این الا ثیر" کی ایک روایت بیان کی تھی'جس میں "افریقہ" کے خمس کا ذکر ہے بھر انہوں نے فقهاء دمحد ثین کے معروف طریقے کے اتباع میں کوشش کی کہ "افریقہ" اور "مصر" والے اختلاف کاحل نکالیں 'اہل فن کا پیہ معمول رہاہے کہ وہ اگر دوروایات کے کسی جزمیں کراؤد کھے ہیں توسب سے پیلے ان کی کوشش میں ہوتی ہے کہ تحقیق دیز رہے کوئی مناسب تادیل اس نکراؤ کے دور کرنے کی ڈھونڈی جائے' وہ پیر احقانہ حرکت نہیں کرتے کہ محیث سے ان روایتوں کو جھٹلا دیں' جنہیں اساتذہ نے قبول کیا ہے ' یہ حرکت اصول حدیث کی جروں پر تیشہ چلانے کے مر ادف ہے اگر کوئی تاویل نہیں بہنتی ہوتی توجور وایت اس میں سند کے اعتبار ہے نسبتاً قوی ہوتی ہے اے اصل مان کر دوسری روایت کے اس لفظ یا الفاظ کو رادی کا وہم اور بھول قرار دیدیتے ہیں جو تکراؤ پیدا کر رہے ہیں'باقی مضمون جو دونوں روانتوں میں بکسال ہے اپنی جگہ مقبول رہتا ہے۔ (ملاحظہ سیج تاعدہ نمبر ۱۱) مثلًا چیجیے آپ شاہ عبدالعزیز کی شحقیق بڑھ آئے'انہوں نے "افریقہ" اور ''مصر''وغیرہ کے تخالف کی جانج پڑتال کر کے فیصلہ کر دیا کہ اصل بات یوں ہے'گر مودودی صاحب نے تطبق کی کوشش کی جو محد ثین د فقهاء کے یمال متفٰق علیہ طور پرافضل واولی ہے 'اب کسی صاحب علم کے لئے یہ تو جائز ہے کہ وہ شاہ صاحب یا مودودی صاحب کے فیصلوں سے اختلاف کرتے ہوئے اینے اجتماد ے کوئی اور صورت تطبیق نکالے ایا متصادم الفاظ کو معلق چھوڑ دے امر بدوہ تصور بھی نمیں کر سکنا کہ بوے بوے اہلِ فن کی قبول کردہ روایات کو بیک بیننی و دو گوش ایوانِ قبول سے باہر کروے اور جاہلانہ چرب زبانی کو علمی استدلال کا قائم مقام ہالے۔

"ان اثیر" کی تاریخ دنیا بھر میں مشہور د مقبول ہے ان کے بارے میں
"قاضی این خلکان" جو ان کے ہم عصر تھے 'لکھتے ہیں کہ دہ حدیث کے حفظ اور اس
کی معرفت اور اس کے متعلقات میں امام تھے 'قدیم وجدید تاریخ کے حافظ تھے اور
اہل عرب کے انساب اور ان کے حالات سے خوب باخبر تھے"۔

(وفيات الاعيان ج ٣٩ ص ٣٣ ٣٣ خلانت ولموكيت ص ٣١٥)

ہمارے استاد الاسائڈہ حضرت میاں صاحب نے بھی بہ اطمینان ان کی روایات اپنی کماب میں لی ہیں 'حوالے دیئے ہیں 'گرانسیں مطلق پردانہیں کہ کسی کے عناد میں بردے بورے انکہ واسائڈہ کو دلیل علمی کے بغیر جمونا'غلط گواور نا قابل اعتماد کہتے چلے جانا کیسی تاریک قلبی کا مظاہرہ ہے 'کوراندازہ سیجئے 'اسلوب کیاہے ؟ "مودودی صاحب نے ادھر ادھر ہاتھ پیر مارے تو اتفاق ہے "ان اثیر" کا دامن ہاتھ آگیا۔۔۔۔" "گر مودودی صاحب نے ادھر ادھر ہاتھ پیر مارے تو اتفاق ہے "ائن اثیر" کا دامن ہاتھ آگیا۔۔۔۔" "گر مودودی صاحب نے خیال نہیں فرمایا جو دامن دہ کیٹررہے ہیں دہ خود

اصرار بھی شیں 'ایک ہی بار مائے 'عیداللہ بن سعد کو نہیں مروان کو مائے 'کسی کو بھی نہ مانئے بابحہ یوں کمہ دیجئے کہ معاملہ معلق رکھو' مگر کیا تمام روایات متعلقہ کی اس قدر مشترک ہے بھی انکار ممکن ہے کہ "خس" دینے کاوا تعہ پیش آیا ہے ؟ ایسا انکار مکاہرہ(۱)اور ہٹ و هرمی کملائے گا'ابیابے تکا آدمی" خاری"اور"مسلم"کی ر وابتوں کو بھی کھٹ ہے جھٹلا سکتا ہے' ویسے تضادات کا حل بھی مشکل نسیں اگر آدمی اہل علم کی طرح غور کرے 'مثلاً جو مور نعین بول کتے ہیں کہ یا فی لاکھ کا خس مروان کو دیا' ان کی مراد'' خس'' کی اصل قیمت سے ہوتی ہے' اس پر مور خین کا انفاق ہے کہ بیہ خمس تھا کم دہیش یانچ ہی لاکھ کا' اب اگرچہ شاہ عبدالعزیّز کی تحقیق کے مطابق یہ مروان نے ایک لاکھ میں ادھار خریدا' گرجب یہ لاکھ معاف کرویئے گئے تو فی الحقیقت پانچ لاکھ ہی کا مال مروان کے جصے میں آیا اے اگر کوئی یول کے کہ مروان کویانج لاکھ دیئے گئے تواس میں کون سام مجوبہ ے اور جو مور خین ایک لاکھ لکھتے ہیں وہ اس رقم کے لحاظ سے لکھتے ہیں جو مروان کواد اکرنی تھی 'اور جو ناقدین خس لکھنے والوں پر یوں معترض ہوتے ہیں کہ تم نے خمس غلط کماوہ تو خمس کا خمس تھا' تو ظاہر ہے بیہ نزاع بھی محض نفظی ہے' بیہ اعتراض اس پہلوہے کیا گیا کہ مروان کوجور تم معاف کی گئیوہ ایک لاکھ تھی یعنی خمس کی مشخصہ قیمت کا یانچوال حصہ 'معافی آس ایک لاکھ کی ہوئی ہے لہذا خمس کا خمس کمو' دیکھ لیجئے ننس واقعہ بمر صورت ایک رہتا ہے' ناک سامنے ہے پکڑویا گردن کے بیچیے ہے ہاتھ لا کریا مداریوں کی طرح ہاتھ کوٹا گواں کے بیچے ہے نکال کر'ناک ہر حال میں ناک رہے گی اور ہاتھ ہر حال میں ہاتھ۔

ہم بڑے و کھ اور تکلیف کے ساتھ یہ کہنے پر اپنے کو مجبور پاتے ہیں کہ مولانا محمد میال صاحب نے مودود ی کی تر دید کے جوش میں علم دفن کے ساتھ بڑادر د ناک مذاق کیاہے جس ہے منکرین حدیث بھر پور فا کدہ اٹھا سکتے ہیں 'خدا کی بناہ۔

(۱) یوالی جنانا اور بت وحرمی کے ساتھ مقابلہ کرنا۔

#### یہ خبر متواتر کا انکارہے:

مولانا محمد میاں ہوں یا کوئی بھی ہو 'جو بھی جھڑت عثال ؓ کی سیرت و کر دار کے ان پہلوؤں کا انکار کر تاہے جن میں وہ ابو بحرؓ وعمرؓ سے الگ نظر آتے ہیں وہ بلا شبہ تو اتر کا انکار کر تاہے 'اہلِ علم ہمیں معانب فرمائیں یمال عام تارئین کی اطلاحؓ کے لئے ہم بھن مبادیات کی توضیح کریں گئے۔

حدیث اور خبر اصل کے اعتبار ہے ایک ہی منہوم کے دو الفاظ ہیں لیکن تمذیب فن کی خاطر اصطلاح یہ مقرر کی گئی ہے کہ حدیث اسے کہیں گے جس کا تعلق حضور علی ہے ہو اور باقی تمام اطلاعات کو خبر کانام دیں گے "گویا ہر خبر حدیث نہیں ہے مگر ہر حدیث خبر ضرور ہے۔

بعیادا خبر کی دو فشمیں کی گئی ہیں۔ «خبر متواتر" اور «خبر واحد"۔

خبر متواتروہ ہے جوشر وع ہے آخر تک اسے انسانوں سے مروی ہو کہ عادیا ان کا جھوٹ پر انفاق کرلینا ممکن نہ ہو' مثلاً حضور علیہ نے ایک بات فرمائی' اسے دس مختف صحابہ ؓ نے آپ علیہ ہے نقل کیا' پھر ان میں سے ہر ایک سحافیؒ سے وس بارہ تابعین نے نقل کیا' پھر ان میں سے ہر تابعی سے دس بارہ تجے تابعین نے نقل کیا' ای طرح آخر تک ہر ہر ناقل سے اسے بی داوی نقل کرتے چلے گئے' یہ ہے" حدیث متواتر" یا "خبر متواتر"۔

اس کی توضیح میں دوباتیں سمجھ لیں ایک بید کہ جمال تک امکانِ عقلی کا تعلق ہے سو آدمی ہی جھوٹ پر متفق ہو سکتے ہیں لیکن عاد خادر عمانا ایسا نہیں ہوتا ' لہذا جب کیئر سحابہ ' نے حضور علیہ ہے ایک بات نقل کی تو علماء کا کہنا ہیہ ہے کہ استے سحابہ ' جھوٹ پر متفق نہیں ہو سکتے ' دکھیر'' کے لئے کوئی خاص عدد معین نہیں بعض نے سحابہ جھوٹ پر متفق نہیں ہو سکتے ' دکھیر' سکے لئے کوئی خاص عدد معین مہیں 'بعض نے کم ہے کم ہار 'بعض نے دس بارہ بعض نے چالیس اور بعض نے ستر کی قید لگائی ہے ' مگر انقاق کمی عدد پر نہیں' البتہ چار سے کم کمی کے نزدیک بھی

ججت نهيں۔

ویے تو آپ جاتے ہی ہیں کہ حدمث رسول اللہ ہیاں کرنے کی حد تک علاء ہر صحافی کو عدل یعنی سچا استے ہیں الیکن اس پر سب متفق ہیں کہ ایک یادویا تین سحابہ کے میان سے فقط علم ظنی حاصل ہو تاہے علم بھینی نہیں اس لئے وہ کسی ایسی حدیث کے منکر کو کا فر نہیں کہتے جو متواتر نہ ہو کفر صرف "حدیث متواتر" میں کے انکار سے لازم آتاہے کیوں کہ اس سے حاصل شدہ علم قطعی و بھینی ہے اور کفر علم بھینی ہی کے انکار کانام ہے نہ کہ علم ظنی کے انکار کا۔

دوسرے بیر کہ تواتر کا تعلق صرف حسی امیدے ہوسکتا ہے نہ کہ عقلی اور نظری امورے ہوسکتا ہے نہ کہ عقلی اور نظری امورے مثلاً حضور عقلیہ مسواک کرتے تھے توبیہ ایک آنکھوں سے نظر آنے والاواقعہ ہے 'یا آپ نے تھم دیا کہ فلال کام کرد توبیہ ارشاد کانوں سے سنا گیا اور سننا فلامرے کہ حسی امور میں ہے۔

اور سنتا ظاہر ہے کہ حمی امور میں ہے ہے۔ یہ ہوئی "خبر متواتر" کی تعریف 'باتی ہر خبر "خبر واحد" ہے ' (جمع میں یہ لیس کے تو "اخبار احاد" کمیں کے ) کیکن یہ بھی سمجھ لیجئے کہ اگر "خبر متواتر" کی اور اس بھی بھی اور نیامیں ہمشکل وو تین حدیثیں ہی متواتر رہ جا کیں گی اور بعض کے نزدیک تو نقط ایک ' چنانچہ مشہور امام فن حافظ این صلاح نے جاطور پر بعض کے نزدیک تو نقط ایک ' چنانچہ مشہور امام فن حافظ این صلاح نے جاطور پر دعویٰ کیا کہ اس تعریف کی روے و نیامیں فقط ایک حدیث متواتر ہے۔ وہ یہ ہے :

من كذب على متعمداً فليتبوء مقعده من النار\_

"حضور ﷺ نے فرمایا کہ جس نے مجھ پر جھوٹ ہولادہ اپنا ٹھکانا جنم میں مالے"

حافظ الن مجر من اپنی شرح ' تخبع '' میں الن صلاح کے اس وعوے کو قلت اطلاع اور اسانید ورواۃ کے حالات سے ناوا تفیت کا ثمر ہ قرار دیا ہے 'نیکن ہم کہتے ہیں کہ یہ اعتراض جا نہیں ' یہ اعتراض اس وقت جا ہو تاجب حافظ صاحب ٹھیک اس قتریف کے مطابق دوجار احادیث کا متواتر ہونا ثابت فرما دیتے 'لیکن انہوں اس

نے جس تعریف کے تحت کثیر احاد مث ِ متواترہ کاوجود ثابت کیا ہے دہ اس تعریف سے مختلف ہے اور اس کی رو سے ائن صلاح بھی ہر گزیہ نہیں کہتے کہ "حدیث متواتر" عنقا ہے۔

بہر حال یہ توالگ عث ہے 'ہم کہنا یہ چاہے ہیں کہ "متوات" کی فقط ایک ہی فتم نہیں ہے بلعہ چار فتمیں ہیں اور یہ جو تعریف ابھی ہم نے کی یہ نواتر الاسناد کملاتی ہے 'بقیہ تین فتمیں نواتر الطبقة ' تواتر عمل 'اور تواتر القدر المسئوك ہیں 'ہم میال صاحب پر جس تواتر ہے انکار کا الزام عا کد کر رہے ہیں اس کا تعلق آخری دو قسمول ہے ہے ' یعنی تواتر الطبقة اور تواتر القدر المشترك ہو سكتا ہے بعض المل علم اعتراض کریں کہ ایکہ فن تو عمواً تواتر کی دو قسمیں بیان کرتے آرہے ہیں ''تواتر لفظی "اور "تواتر معنوی "تم نے یہ چار کمال سے نقل کر دیں 'ہم عرض کریں گے کہ یہ لفظی اور معنوی تقسیم تو بینادی حیثیت ہے ہو فروعی اور فقہی حیثیت ہے تہ کورہ چاروں ہی اقسام علمائے اصول کی کتاوں میں فروعی اور فقہی حیثیت ہے تہ کورہ چاروں ہی اقسام علمائے اصول کی کتاوں میں بھر ی ہوئی ہیں 'اورا نہیں الگ الگ مستقل عنوان دینے کا سر امحد شرشہیر مولانا انور شاہ کا شمیری کے سر ہے۔

# الجزائريُّ كى تصريحات :

یمال علامه الجزائری کی "نوجیه النظر" ہے ایک اقتباس پیش کریں گے،

تاکہ بات آگے بڑھے اور جمارے مقصود کی وضاحت اصحاب فن کے حوالے ہے

ہوجائے علامہ الجزائری "معنوی تواتر" کی شرح ان الفاظ میں کرتے ہیں کہ ایک

ہی واقعہ کے مختلف راوی مختلف الفاظ میان کریں اور ان الفاظ سے واقعے کی بعض

تفصیلات میں اختلاف واقع ہور ہا ہو تویہ سب روایات جس قدر مشترک کو اپنے

اندر لئے ہوئے ہوں اسے "متواتر المعنی" قرار دیا جائے گا، مثلاً ایک شخص نے کما

کہ حاتم نے زید کو سو اشر فیاں بطور حشش دیں، دوسرے نے کما ہزار دیں،

تیسرے نے کماسواونٹ بخٹے تھے 'چوتھے نے کمااونٹ نہیں گھوڑے 'پانچویں نے کماسو نہیں پچاس اونٹ تھے۔ وغیر ذلك۔

توالیی صورت میں قدرِ مشترک ہے ہے کہ حاتم نے مخش ضرور کی ہے جو اس کی سخاوت کی دلیل ہے ' ہے دادو دہش بطور ''تواتر معنوی'' خامت ہے ' ہے اس لئے کہ ہررادی دادود ہش کی خبر دینے میں مشترک ہے۔( توجید النظر ص ۴۶)

اب اس سے پہلے کہ ہم الزام ثابت کریں 'یہ عرض کردینا ضروری ہے کہ چونکہ معاملہ حضور علیہ کا نہیں بلعہ حضرت عثالی کا ہاس لئے تواتر کے انکار سے کفر کا سوال پیدا نہیں ہوتا 'کین کسی بھی معاملے میں "خبر متواتر" کا انکار کرنے والا اہلِ عقل اور ارباب علم کے نزویک کس پوزیش میں ہے اس کی وضاحت احناف کے ایک مشہور امام فن فخر الاسلام "بزدوی" کی زبانی سنئے جے وضاحت احناف کے ایک مشہور امام فن فخر الاسلام "بزدوی" کی زبانی سنئے جے میں کشف الاسرار شرح اصول البزدوی کی جلد دوم صفحہ ۲۲ سے نقل کرتے ہیں :

هذا رجل سفيه لم يعرف نفسه ولادينه ولا دنياه ولا امه ولا اباه مثل من انكر العيان

یہ مخص انٹا حق ہے کہ اسے نہ اپنی خبر ہے نہ اپنے وین کی اور نہ اپنی دنیا کی اور نہ اپنی دنیا کی اور نہ اپنی دنیا کی اس تو اپنی مال اور اپنے باپ کا بھی پیتہ نسیں اس کی مثال اس آومی کی سے جو چشم سر سے نظر آنے والی اشیاء کا منکر ہے۔

دراصل جو خیر "تواتر" سے نامت ہواس کا درجہ تو نیین مشاہدے کا درجہ بے کیا قرآن میں مشاہدے کا درجہ ہے 'کیا قرآن میں آپ نمیں پڑھتے کہ الم ترکیف فعل ربك باصحاب الفیل۔ الم ترکیف فعل ربك بعاد۔ الم یردا کم اهلکنا من قبلہم من قرن۔ وغیر ذلك۔ وكم ليج "اسحاب فیل" کا واقعہ جب پیش آیا حضور علی لیج پیدا بھی منسس ہوئے تھے' یازیادہ سے زیادہ بعض روایات کے مطابق اس دن پیدا ، و سے تھے'

گراللہ کہ رہاہے کہ کیاتم نے نہیں دیکھا"اصحاب فیل" کے ساتھ تمہارے رب نے کیا گیا؟ "عاد و تمود" تو حضور علیہ سے نہ جانے گئے زمانے قبل کے افراد و اقوام ہیں، گران کے متعلق اللہ تعالیٰ بی کہ رہاہے کہ کیا تم نے نہیں دیکھا؟ اور دوسر ب لوگوں کے بارے میں بھی فرمارہاہے کہ کیا انہوں نے نہیں دیکھا کہ ہم نے ان سے قبل کتوں کو ہلاک کیا؟ اس سے ظاہر ہے کہ جو خبریں" تواتر" سے پنچی ہیں اللہ تعالیٰ انہیں مشاہدے ہی کے درج میں رکھ رہاہے 'اور یہ بھی کیا خوام دراہ بھی نوکا فرو مشرک 'نہ تقابت کا سوال نہ جمولیت کی گفتگو" تواتر" کی بیاد صرف میں توکا فرو مشرک 'نہ تقابت کا سوال نہ جمولیت کی گفتگو" تواتر" کی بیاد صرف شہر سے عام پررکھ دی گئی اور ای کو قاتم کھوں دیکھی بات "قراد دے دیا گیا۔

# التقر روالتحير:

سمی واقعے کے لئے آگر معمولی می بدیادِ صحیح موجود ہو تو پھر شہرت اور قبول عام سے میہ معمولی بدیاد ہی انتہائی غیر معمولی قوت داہمیت حاصل کر کہتی ہے اس کی ایک فقهی مثال ملاحظہ کی جائے۔

#### قرآن مين فرمايا حمياب:

کتب علیکم اذا حضر احد کم الموت ان توك خبر ان الوصیة للوالدین والاقربین بالمعروف حقا علی المتقین فرض کر دیا گیا تم پر جب عاضر ہو کی کو تم میں موت 'بخر طیکہ چھوڑے کچھ مال وصیت کرنا مال باپ کے واسطے اور رشتہ داروں کے لئے انصاف کے ساتھ 'یہ تھم الذم ہے پر بیزگاروں پر ۔ (البقره آبت ۱۸۰ ترجمہ شخ الند) لازم ہے پر بیزگاروں پر ۔ (البقره آبت ۱۸۰ ترجمہ شخ الند) مدیث نے اس مدیث نے سندی واضح ہے اور کیسی تاکیدی 'گر اے ایک الی حدیث نے سندوڑ کر دیا جو محض "خبر داحد " ہے 'وہ بھی الی کہ نہ "خاری " نے اے روایت

کیانہ "مسلم" نے 'ہاں امام شافعی اور امام احمد نے اس کی تخریج کی ہے اور ترندی
اے "حدیث حسن صحیح" بتاتے ہیں ' ظاہر ہے کہ فن ردایت کے اعتبار سے یہ
ایک معمولی "خبر واحد" ہے جو اتنی قوی نہیں ہو سکتی کہ آیت قرآنی کو منسوخ
کر دے 'لیکن اس میں قوت جس چیز نے پیدا کا دہ اس کی شہر ت اور قبول عام ہے '
چنانچہ اس کی پچھ تفصیل ددیوے حنی فقہاء سے سنئے۔

اصول نقہ میں امام این البمام کی ایک مشہور کتاب ہے "التحریر" اس کی شرح محقق این امیر الحاج نے "التحریر" کے نام سے تکھی ہے 'یہ احتاف و شوافع دونوں کے اصولوں کی جامع ہے 'اس میں جلد ۳ صفحہ ۱۳ پرای حدیث اور آئی کا شخ بیشک آیت کی عنت میں فرمایا گیا ہے کہ اس طرح کی حدیث ہے آیت قرآئی کا شخ بیشک قابل اعتراض ہے 'لیکن یہ اعتراض اس لئے دور ہو جاتا ہے کہ اس حدیث کو شہرت اور قبولیت نے بہت مضبوط کردیا ہے 'لبذااس ہے آیت قرآئی کا شخ احناف وشوافع دونوں کے نزویک حق ہے 'اور امام کر ٹی نے قاضی الا یوسف سے نقل کیا ہے کہ مسم علی الحین جسی حدیثوں سے ان کی شہرت کی باء پر شخ کتاب (قرآن کا شخ) جائز ہے :

لانه في قوة المتواتر اذا لمتواتر نوعان متواتر من حيث الرواية و متواتر من حيث ظهور العمل من غير نكير فان ظهوره يغني الناس عن روايته\_

"یہ اس لئے کہ جو صحیح البنیاد حدیث شرت کر جائے 'وہ قوت میں "حدیث متواتر "جیسی ہو جاتی ہے کیوں کہ "متواتر" دو قتم پرہے ایک حیثیت روایت کے (لیمنی شروع سے آخر تک کے مراحل میں کثیر راویوں کاپلیا جانا) اور ایک اس عتبارے کہ اہل علم میں اس حدیث کو معمول بنایا گیا 'اور

علماء کی طرف ہے اس پراحجاج داختلاف نہیں پایا گیا' تواس کی کثرت اشاعت اور شدت ظہور اس بات کے لئے کافی ہے کہ لوگ اس کے روایتی پہلو ہے بے نیاز ہو جائیں' یہ دیکھنا ضرور کی نہیں رہا کہ بقاعد ۂ روایت بیہ متواتر ہے کہ نہیں''

### قدرمشترك كياب؟:

اب ہم کمنا چاہتے ہیں کہ حضرت عثان کے بارے میں جتنی خبریں گونا گوں دولیات کے ذریعے دنیا کو پینی ہیں 'ان میں سے اجزاء تو قابلِ حشہ ہو سکتے ہیں کہ فلال جنگ کا خمس مر دان کو دیا گیا تھایا عبد اللہ بن سعد بن افی سرح کو 'رقم پانچ لاکھ تھی یا ایک لاکھ 'عبد اللہ بن عامر "نے سرکاری آمدنی میں اضافہ ظلم سے کیا تھا یا انساف سے 'فلال گور نر کو مناسب دجوہ سے معزول کیا گیایا نامناسب دجوہ سے مر دان کے باپ تھم کو داپس " مدینے "بلانا جائز تھایا مکرود دو غیر ذلک 'مگر ان تمام روایات میں جوامور قدر مشترک کے طور پریائے جاتے ہیں دوسے ہیں :

- (۱) حضرت عثان كوايز ابل خاندان في غير معمول محبت تقى -
  - (۲) آپ نے اپنے اقرباء کو عمدے عطا کئے۔
  - (۳) ان عمدیدارول میں بعض سے بدعنوانیول کاصدور ہوا۔
- (۳) "بیت المال" کے رخ پر باد جود دیانت داری کے آپ کارویہ او بکڑ و عمرؓ کے رویے سے بوری طرح مطابقت نسیس رکھتا تھا۔
- (۵) اقرباء کے ساتھ آپ کاغیر معمولی حسن سلوک او گوں کے لئے بد مگمانی اور اعتراض کاباعث بن گیا۔

ان پانچوں امور میں ہے اول الذکر کے لئے دو قوی ترین بنیادیں ہم پیش کر چکے 'ایک دنئر ت عمرؓ کی دو پیشن گوئی جس میں آپ نے قتم کھا کراور دہرا دہرا کریہ فرمایا تھا کہ اگر عثمانؓ خلیفہ بن گئے تو یہ اپنے خاندان والوں کو لوگوں کی گر دنوں پر مسلط کر دیں گے 'دوسری دہ روایت جو ہم نے "مند امام احمہ " ہے۔ پیش کی۔

افی الذكر كے لئے تمام ستب تاريخ كا اتفاق كافى شافى ہے۔

قالت الذكر كے لئے ایک بنیاد حضرت عمر كى مذكورہ بنين گوئى ميں بى موجود ہے ، آپ نے يہ بھى فرمايا تھا كہ عثان كے خاندان والے لوگوں كى گردنوں پر مسلط ہونے كے بعد خداكى نا فرمائى كريں گے ، اور بتيجہ يہ ہوگا كہ لوگ عثان پر مسلط ہونے كے بعد خداكى نا فرمائى كريں گے ، اور بتيجہ يہ ہوگا كہ لوگ عثان پر چڑھ دوڑيں گے ، دوسرى بنياد وليدكى شراب نوشى كا واقعہ ہے جو تاريخوں ميں اس حد تك داخل مسلمات ہے كہ شراب نوشى كى حد جارى ہوئى ، صيح «مسلم تك » ميں اس كاذكر موجود ہے ، رابع الذكر اور خاص الذكر امور بھى اپنى بنيادكى حد تك قوى اور غير مختلف فيہ روايات ہے خامت ہيں اليم اليك بھى كتاب تاريخ نميں تشكيم نہ كيا گيا ہوكہ حضرت عثان كے مفصل حالات بيان كئے گئے ہوں اور يہ تشكيم نہ كيا گيا ہوكہ حضرت عثان پر اقرباء پر درى كے سلسلہ ميں اعتر اضات كئے گئے ہوں اور يہ گئے ، عث اس ہے نميں ہے كہ اعتر اضات صيح تنے يا خاط ، بلا شبہ بہت ہے گئے ، عث اس ہے نميں ہے كہ اعتر اضات المحے تنے يا خاط ، بلا شبہ بہت ہے اعتراض خاط اور بھن مبالغہ آميز بنے ، ليكن اس ہے اس تائح حقیقت كی نفی تو منيں ہوتى كہ بدگانياں کھيليں ، اعتراضات المحے اور فتنہ شعاوں كی طرح ليك ، منيں ہوتى كہ بدگور ويانچوں اموركى مضبوط بنياديں باباريب موجود ہيں۔ حاصل كلام ہے كہ ندگور ويانچوں اموركى مضبوط بنياديں باباريب موجود و ہيں۔ حاصل كلام ہے كہ ندگور ويانچوں اموركى مضبوط بنياديں باباريب موجود و ہيں۔

اب دیکھے کہ ان پانچوں امور کو اپنے اندر سمونے والی "قدر مشترک" کن مور ضین اور علاء کے بیمال پائی جار ہی ہے اسب کاذکر مقصود سیں اس کی ضرورت بھی سیں " " واتر" کے لئے عدد کثیر کافی ہے ان کے نام یہ بیں الن سعد "ان جریز" ان عساکر "ان اثیر" ان کثیر "ان عبدالبر" ان خلدون "باؤری ان معد حجر" ذہبی محب الطبری " امام مادردی " واقدی اور نہ جانے کون کون اور پھر متاخرین میں ایک جم عفیہ ہے جس نے حضرت عثال کے مالات بیان کرنے میں اس قدر مشترک کو محفوظ رکھا ہے ،ورق الٹ کر قاعدد نمبر الیر نظر وال لیجی اس قدر مشترک کو محفوظ رکھا ہے ،ورق الٹ کر قاعدد نمبر الیر نظر وال لیجی ا

مونی میات ہے کہ آگر مثلاً مروان کے یوم پیدائش کے سلسلے میں اختلاف پایاجاتا ہے کہ وہ کب پیدا ہوا تو ہر محقق زیادہ سے زیادہ بیہ کر سکتا ہے کہ اپی تحقیق کے مطابق جس روایت کو درست سمجھے اسے لے کر باقی کورد کر دے 'لیکن وہ بیہ تو نہیں کر سکتا کہ مروان کی پیدائش ہی کا افکار کر دے 'مروان کا پیدا ہونا جملہ روایات میں قدرِ مشتر کے اس سے افکار ممکن نہیں۔

یا مثنا ظہور "و جال" کی رواتیوں پر نظر ڈالنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ بھن تفصیلات ایک دوسرے ہے متعارض ہیں 'کسی روایت میں ہے کہ دہ "اصفہال" ہے اٹھے گا 'کسی میں "خراسالن" کا نام ہے 'کسی میں ایک بات ہے تو کسی میں دوسری 'اس تعارض کے سلسلے میں دوہی طرز عمل ممکن ہیں 'یا تو ہم تطابق کی کوشش کریں 'یا پھر ان تفصیلات مختلفہ کو جوں کا توں غیر فیصل رہنے دیں 'گر ہم یہ نہیں کر سکتے کہ " ظہور د جال "ہی کا سرے سے انکار کر دیں 'یہ ظہور تو ان سب روایات میں "قدر مشترک" ہے 'اسے کیسے رد کیا جاسکتا ہے۔

## اسناد کی محث :

جمال تک اسادی عمدگی اور راویوں کی نقابت کا تعلق ہے تو ہم کہیں سے کہ اول تو یہ دعویٰ کہ ان روایات کی تمام سندیں ضعیف ہیں 'صرف وہ شخص کر سکتا ہے جو تمام موجود سندوں کو ایک ایک کر کے اصول فن کی کسوٹی پر جانچ اور خابت کر کے دکھلاوے کہ کوئی بھی سند قوی نہیں ہے 'میاں صاحب آگر صرف "طبری" یا" واقدی" یا"ان کثیر " ہیں سے کسی ایک کی کوئی روایت لے کر اس کی سند کا صحف خابت کر ویے ہیں (حالا نکہ وہ خابت نہیں کر سکتے ہیں) تو یہ ایک کار لایعنی ہوگا کیوں کہ بے شار اور سندوں کا ضعف ہوتا اس سے لازم نہیں آتا 'آگر ان بی شار سندوں میں چند بھی قوی ہوں تو باقی سندوں کا ضعف کچھ بھی مضرف ہوگا۔

مثلًا أَنْهِي آب حديث من كذب على متعمداً فليتبوء مقعده من الناركا

ذکر سن چکے 'یہ تقریباً سوسندوں سے مروی ہے 'بلیمہ اگر امام نودیؓ کے قلم کی چوک ند تجمی جائے تو وہ شرح مسلم میں دو سوکا عدد (مئا تدین) استعمال فرمائے بیں 'لیکن حافظ سخاویؓ نے جائے پڑتال کے بعد دعویٰ کیا کہ الن میں متبول اور مردد دونوں ہی طرح کی سندیں ہیں 'مقبول صرف اس ہیں' باقی سب گڑیو ہیں۔ کوئی منقطع 'کوئی ساقط 'کوئی ضعیف۔

ای طرح احادیث ختم نبوت کا معاملہ ہے ، بعض اہلِ علم نے ان کی سندیں جمع کیں ' تو گنتی ڈیڑھ سو تک پہنچی ' گر ان میں بھی کثرت ضعیف ہی اساد کی ہے ' لیکن کوئی بتائے کہ ضعیف و ساقط اساد سے تفسِ ر دایت کی صحت اور قطعیت میں کیا فرق واقع ہوا.....؟۔

دوسرے یہ قاعدہ عقل و نقل دونوں رخ سے ٹامت کیا جاچکا کہ طریق کا تعدد اور اساد کی گونا گونی ضعف کو قوت سے بدل دیتی ہے ایکی قوت جے احکام و عقائد تک کی صورت کری میں استعال کیا جاسکتا ہے ' تیسرے یہ بھی ٹامت کیا جا چکا ہے کہ تاریخ وسیر اور مغازی واخبار میں ردو قبول کا معیار وہ ہر گزشیں ہے جو احکام وعقائد کی روایات میں ہے۔

چوتے یہ نکتہ سمجھ لینے کا ہے کہ جب حافظ النِ صال کے نے یہ فرمایا کہ "تواتر" کی جو تحریف بعض لوگ کرتے ہیں اس کی روسے تو "احاد عثِ متواترہ" تقریباً ناپید ہیں یہ مشکل تمام فقا ایک من کذب علی والی حدیث متواتر کمی جا سکتی ہے 'باقی کوئی نہیں' تواس کے جواب میں حافظ ان جر ؒ نے فرمایا کہ نہیں یہ بات نہیں بعد متواتر حدیثیں بہت ہیں جنہیں متواتر اس بنا پر کما جاسکتا ہے کہ :

ان الكتب المشهورة المتداوله بايدى اهل العلم شرقاً و غرباً المقطوعة عندهم بصحة نسبتها الى مصنفيها اذا اجتمعت على احراج حديث و تعددت طرقه تعدداً تحيل العادة تواطوهم على الكذب. مشہور و متداول کتابیں جو شرق و غرب کے اہلِ علم کے ہاتھوں میں ہیں ان کا انتساب ان کے مصفین کی طرف اہلِ علم کے نزدیک امر یقینی ہے 'جب یہ مصفین کسی روایت کی تخریج پر جمع ہو گئے اور ان کی متعدد سندیں سامنے آگئیں تو یہ بات عادیًا محال ہو گئی کہ وہ جھوٹ پر باہم متفق ہو جائیں۔(نزھۃ انظر فی توضیح بجہ الفحرص ۱۳۔ فتح المہم جاص ۵) دیکھا آپ نے 'یہ شرط نہیں ہے کہ سندول کے ضعف و قوت کی جانچ کی ۔ رادیوں کا ثقہ اور غیر ثقہ ہونا دیکھا جائے 'اس اتناکا فی ہے کہ قابل اعتماد

و یکھا آپ کے بیہ سرط یں ہے کہ سمدوں کے ساعت و توت کی جائ کی جائے گی اور خیر لقہ ہونا و یکھا جائے 'کی اتاکا فی ہے کہ قابل اعتاد مصفین اتنی ہوئی تعداد میں ایک بات کہ درہے ہیں کہ ان کا جھوٹ اور غلط گوئی پر اتفاق عاد تا ناممکن ہے' قابل تحقیق جو کچھ ہوسکتا ہے یہ ہوسکتا ہے کہ یہ کتابیں واقعتا ان مصفین کی ہیں یا نہیں'اگر تحقیق ہوگئی کہ انہیں کی ہیں تواب دہ امور دا قتا ان مصفین کی ہیں یا نہیں'اگر تحقیق ہوگئی کہ انہیں کی ہیں تواب دہ امور "الر" کے درجے میں سمجھے جائمیں گے جوان میں متفق علیہ طور پر بیان ہوئے ہیں۔

اس کے بعد حافظ صاحب کہتے ہیں:

افاد العلم اليقيني بصحة نسبته الي قائله ومثل ذلك في الكتب المشهورة كثير.

یدردایت علم بقینی کا فائدہ دے گی کیوں کہ اس کی نسبت اس کے خورہ کے قائل کی طرف بقینی ہے اور اس کی مثالیں کتب مشہورہ میں بہت ہیں۔

مثالیں حافظ صاحب نے شمیں دیں الکین اہل علم جانے ہیں کہ مسح علی الحقین اور غسل الرحلین اور حدیث الشفاعة والحوض اور حدیث شق القمر اور حدیث الائمة من قریش وغیروای کی نظیریں ہیں' ان کا "تواتر معنوی"اس خاص تعریف کے تحت شمیں ہے جس پر 'ان سال ہ' نے متذکرہ بالابات کمی تھی 'بلحدای ابن حجر ؒ والے قاعدے کے تحت ہے۔

ٹھیک ای طرح وہ تمام امور "متواتر" مانے جائیں گے ،جو حفرت عثان کے احوال و واقعات بیان کرنے والی مشہور اور متداول کالاں کی روایات میں قدرِ مشترک کی حیثیت سے موجود ہیں کیا بیہ بات یقینی نمیں ہے کہ الطبقات الكبری ائن سعد کی ہے طبری ائن جرائے کی ہے الكامل ائن اشیر کی ہے الكامل ائن اشیر کی ہے الاستیعاب ائن عبدالبر كی ہے البدایه والنهایه ائن کثیر كی ہے انساب الاشراف بلاذری كی ہے۔وغيرذلك۔

اور کمیا یہ طے شیں ہے کہ یہ سب کے سب جھوٹ پر متنق شیں ہو سکتے ' پھر اس کے سواکیا نتیجہ نکلا کہ ان کتابوں کی روایات میں صرف وہی اجزاء محل اختلاف بن سکیں گے 'جن پر سب مصفین متفق نہیں ہیں 'لیکن جن اجزاء میں یہ متفق اور ہم آواز ہیں ان میں اختلاف یاان سے انکار کاسوال ہی پیدانہ ہوگا کیوں کہ "نواز معنوی"کاانکار مسلمہ طور پر گمراہی اور حمالت وجمالت ہے۔

ای حقیقت علمی کو ملاعلی قاری حفی سے الفاظ میں سنے:

التحقیق ان الاحالة العادة تواطنهم علی الكذب فی المتواتر قدیكون من حیثیة الكثرت من غیر الملاحظة الوصفیة (فتح الملهم ج ۱ ص ٥ و ظفر الامانی ص ٩) تحقیق بات یہ ہے كہ بھی جھوٹ پر متنق ہونے كا كال عادى موتابا عتبار كثرت جس ميں موتاہے 'الی كثرت جس میں وصفیت كو نہیں و یکھا جاتا۔

یعنی راوی ثقہ ہے یاضعیف مجھول ہے یا معرد ف اس طرح کی دصفی حثول میں پڑے بغیر بھی دہ امور متواتر المعنی تشکیم ہو جاتے ہیں جنہیں ثقہ اہل علم کی ایک کثیر تعداد نے اپنی کتابوں میں جمع کر دیاہے 'اور دہ باہم دگر ان میں متحد البیان ہیں۔ اور ای بات کو صاحب '' فتح الملہم'' کے الفاظ میں سنئے :

فالمتواتر قديفيدالعلم بمحض كثرة رواته و ناقليه (ج

۱ ص ٥)۔ پس متواتر کبھی محص اس طرح بھی علم یقین(۱) کافائدہ دیتاہے کہ اس کے رادی اور یا قل کثیر ہیں۔

پانچویں یمال ایک اور تفصیل بھی ذہن نشین کرنے کے قابل ہے 'یہ کہ شہر باتیں ایک ہوتی ہیں جن کے مطابق بیش ہوتی ہیں جن کے لئے اگر چہ محد ثین کے قاعدے کے مطابق قوی و متصل اساد نہیں ہوتیں گروہ شہرت عام یا بعض اور وجوہ سے درجہ تواتر میں آجاتی ہیں 'مثلا قر آن ہیں آپ نے دیکھا' "اصحاب فیل" کے واقعیا" قوم عاد" کی اہلاکت یا بہت کی اور اقوام کی تباہی کو اللہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور الن کے ذمانے کے دوسر بے لوگوں کے لئے مثل چشم دید کے قرار دیا'الم ترکیف؟ حالا تکہ دیکھ لیجئے ان واقعات ماضیہ کے بارے ہیں کسی کے پاس اس طرح کی ایک بھی سند نہیں تھی جسے محد ثین کے قواعد سے سند سے کہا جا سکے 'صحے تو دور کی بات ہے غیر صحیح اساد کا بھی وجود نہیں تھا۔

ایٹی می زمانے کی مثالیں لے لیجے 'گاند سی اور کنیڈی گولی ہے مارے گئے 'یا ہظر ایک سفاک انسان تھا'یا آخری جنگ عظیم میں جاپان نے ہول ہار ہر پر اچاک مماری کی 'یا مولانا آزاد فلال فتم کی بہترین چائے ہیئے تھے 'ان تھی ومتواتر خبرول میں سے کیا ایک کو بھی آپ یا میں الیمی سند سے نامت کر سکتے ہیں جو محد ثین کے تواعد سے 'سند صححے'' ہو ؟ ...... ناممکن ہے 'سند صحح کا سوال تو اس وفت ہو تاہے جب سند کے ہر ہر راوی کا قابل اعتبار ہونا متند ذر التح ہے مُتح ہو چکا ہو گاند سی جی اگر مر مار کے ہم کسی سند کا سلسلہ اس خاص آدمی تک پہنچا بھی دیں' جس نے گاند سی جی اکنیڈی کو قبل ہوتے اپنی آ تھول سے دیکھا تھا' تو یہ بھر بھی ناممکن ہے کہ در میان کے ہر ہر راوی کا ثقتہ ہونا ثابت کیا جا سکے۔

اور تواؤر میال صاحب توایک سند صححاسبات کی بھی نہیں لاسکتے کہ باریا ہمایوں یا کبریا جما نگیر نامی کو کی بادشاہ "بندوستان" میں حکومت کر چکاہے 'انہیں (۱) صف می علم بیٹنی کی تل دی ہے جو توازے ماصل ہوتا ہے اس لیے اس فقرے میں لفظ"علم" میٹنی علم می کے مفوم میں ہے۔ لاز آالی کالال کا سارالینا پڑے گا جن کے مصفین کے متعلق وہ ہر گز ثامت نمیں کر سکیں گے کہ جھوٹ ہولناان کے لئے محال تھا فقط ای بنیاد پر الن بادشاہوں کا دجو داکیہ امر واقعہ مانا جاسکتا ہے کہ کثیر مصفین ..... چاہے وہ اپنی اپنی جگہ ثقہ اور متقی نہ ہول ایہا جھوٹ نہیں ہول سکتے کہ جن ہستیوں کا دجود ہی نہ ہو ان کی داستانیں لکھتے چلے جائیں۔

د کی لیجئے بیال کسی نے یہ بھی پروانہ کی کہ ہر مورخ جائے خود کتناصالح اور ویانت دار ہے کا فر ہے یا مسلمان 'شرالی ہے یا ایمی ' فہم ہے یا غبی ' بس چو نکہ عاد تا ایسا ہونا محال ہے کہ کشر لوگ سفید جھوٹ پر متفق ہوجا نیں ' اس لئے استاد اور رواۃ کے محد ثانہ قواعد کو مکمل طور پر نظر انداز کر کے مان لیا گیا کہ باہر اور ہما یوں وغیر ہ سجے بچے او شاہ گذر ہے ہیں۔

اور ہم جن جلیل القدر مور خین کے نام لے آئے ہیں ان کاحال تو یہ ہے
کہ ایک ایک کے علم و فضل ' زہد و ورع ' حفظ و انقان ' دیانت و راست بازی اور
دیداری کی قوی شہاد تیں دستاویزی شکل میں موجود ہیں ' پھر کتنی بری جہارت '
کیسی بے مثال جافت اور کس قدر شاندار ہے دھر می ہوگی 'اگر ان و اقعات و اخبار
کے لئے بھی جوان تمام بررگول کی ہیان کردہ روایات میں قدر مشترک کے طور پر
موجود ہیں 'اسناد کی چنیں چنال اور رواۃ کی این و آل میں پڑا جائے 'ہم میال صاحب
کو چیلنج کرتے ہیں کہ وہ اگر مجر دکتا ہوں اور مصنفوں پر اعتاد کے قائل نہیں تو یہ
شامت کرنے کے لئے کہ آج جو قر آن امت کے پاس موجود ہے وہ لفظ بہ لفظ اصلی
شامت کرنے کے لئے کہ آج جو قر آن امت کے پاس موجود ہے وہ لفظ بہ لفظ اصلی
شامت کرنے کے لئے کہ آج جو قر آن امت کے پاس موجود ہے وہ لفظ بہ لفظ اصلی
شامت کرنے کے لئے کہ آج جو قر آن امت کے پاس موجود ہے وہ لفظ بہ لفظ اصلی
سند تھیج " ہو آگر لا سکیس تو ہم ہزار آدمیوں کے ردیروان کے قدم دھو کر پئیس گے۔
ایک ہی سنت ہے کہ جو شخص اس کے مسنون ہونے کا انکار کرے وہ کا فر

کوں آخر .....؟ اس کی روایت تو سند کے اعتبار سے ہر گز ہر گز حدیث متواتر نہیں ہے ، کوئی ایک بھی محدث اور امام فن ایبا نہیں ہے جس نے بہ قواعد سنداس کے تواتر کا دعویٰ کیا ہو' اور کفر صرف حدیث متواتر کے انکار سے لازم آتا ہے ، کسی بھی اور حدیث کا انکار علائے محققین کے نزدیک کفر نہیں ہے تو کس لئے اے تواتر کے درجے میں رکھ کراس کے انکار کو کفر کامر ادف قرار دیا گیا؟ ۔ اس لئے کہ سند میں فنی تواتر آگرچہ نہیں' مگر مسواک کو سنت سمجھ کراس پر ممل کرتا عمد رسالت سے آج تک ہر دور اور ہر قرن میں بے شار ایسے اہل ایمان کر مائے حق کا عمل رہا ہے جن کے بارے میں یہ مگان کر لینا کہ وہ جھوٹ پر انفاق کر سکتے ہیں عاد نا محالات میں سے ہے' اس لئے اس قبول عام نے اسے" در جہ تو اتر "دے دیا در اس کا انکار کفر قرار بایا۔

فخر الاسلام بر دوی حنی فرماتے ہیں :

المشهور ما كان الاحاد فى الاصل ثم انتشر فصار ينقله قوم لايتوهم تواطئهم على الكذب وهم القرن الثانى ومن بعدهم واولئك قوم ثقاة ائمة لايتهمون فصار بشهادتهم وتصديقهم بمنزلة المتواتر حجة من حجج الله حتى قال الحصاص انه احد قسمى المتواتر . (كشف الاسرار شرح اصول البزدوى حلد مفحه ٣٦٨)

حدیث مشہور جو اصلاً "خبر واحد " ہو (متواتر نہ ہو) پھر دہ پھیل جائے " پس اے اسے لوگ نقل کریں کہ ان کے جھوٹ پر متفق ہو جانے کا دہم نہ کیا جا سکے اور وہ متصل زمانے کے بھی اور دہ ایسے مستند اور متاز بھی ہوں اور ان کے بعد کے بھی اور دہ ایسے مستند اور متاز بھی ہوں کہ ان پر اتهام نہ لگایا گیا ہو اتوان کی شمادت

آور تصدیق کی بناپر "خبر واحد" حدیث "متواتر" کے مرتبے میں آجائے گی جواللہ کی حجتوں میں ہے ایک جمت ہے 'یمال تک کہ جساص حق صاحب" احکام القرآن") کئے ہیں کہ یہ بھی "متواتر" کی اقسام میں سے ایک ہے۔ حافظ ائن تقرید فرماتے ہیں:

ان الخبر الذي تلقته الامة بالقبول تصديقاً له او عملاً بموجبه يفيد العلم عندجما هير السلف والخلف وهذا

في معنى المتواتر ( فتح الملهم ص٧ ج١)

جس خرر کوامت (سواد اعظم)بایس طور تبول کرلے کہ زبان سے اس کی تقید ہی کرے 'یا اگر اس میں کسی عمل کی تلقین ہے تو اس پر عمل کرے 'تو یہ خبر علم بیٹنی کا فائدہ دے گ' تمام اعظے بچھلے علاء کے زدیک اور یہ اعتمادات 'کے معنی میں ہے۔

فخر الاسلام نے جو و هم الفرن النانی کے الفاظ فرمائے منے 'ان کا بھی مصداق دیکھ لیجئے کہ معاملہ چو تکہ حضرت عثال کا ہے اس لئے قرنِ ثانی تابعین کا دور کملائے گا'امام زہر گائی دور کے بیں جن کی روایت آپ ملاحظہ فرما چکے 'وہ امام خاریؒ کے شخ الثیور ٹی بین موجھ میں پیدا ہوئے 'یعنی حضرت عثال ؓ کی شمادت کے صرف ۱ ممال بعد 'نہ جائے گئے صحابہ کے دیدارے مشرف ہوئے۔

پھر ان کے دو مشہور ترین شاگر دول نے تاریخ کے سلسلة الذهب کو نمایت سلیقے سے آگے موصلیا موئی بن عقبہ اور محدین الحق نماند کی دستبردے موسلی بن عقبہ کی کتاب آگرچہ نہ جی الیکن مدتول تک علم دخبر کا مصدر بنی رہی اور مفاذی وسیر کی اکثر قدیم کتابوں میں اس کے حوالے ملاحظہ فرمائے جاسکتے ہیں۔

قاضى الويوسف :

یمال ہم خیر القرون کے عمد ثالث کی ایک ایس جلیل القدر ہتی کاذ کر بھی

کریں گے 'جو حدیث 'فقہ اور اسلامی معاشیات کی الیی جا مع ہے کہ کم لوگ اس صف کے ملیں گے 'یہ ہیں امام او حنیفہ ؒ کے وہ شاگر در شید او بوسف ؓ جنہوں نے مال امام صاحب کا دامن فیض اس طرح بکڑے رکھا کہ صبح کی نماز ہمیشہ ان کے ساتھ پڑھی 'یہ حضرت علی اور قاضی شر تک ؒ کے فاوی کے شاید سب سے بڑے امین تھے 'ائن جوزی جیسا سخت کیر اور کف در دہاں ناقد اسمیں امت کے ب مثال حفاظ ( قوت حفظ ر کھنے والوں ) ہیں شار کرتا ہے 'یہ ایسے بررگ ہیں کہ ہم میں در ق بھی لکھیں توان کے مقام بلد کا پور اتعارف نہ ہو 'ازر اوا خصار حافظ ذہی گی تصر بحات پر اکتفار تے ہیں۔

تذكرة الحفاظ من وجي النكارجمه العنوان سع لكهة بين: "قاضى ابويوسف الامام العلامة"

پھر دہ بتاتے ہیں کہ تمام مسلمان ان کی ذات والا صفات پر مجتمع ہے ، یکی ہن معین جیسا "ویر آشنا" امام فن کتا ہے کہ اصحاب الرای(۱) میں قاضی اویوسٹ سے بڑھ کر حدیثوں کاسر مایہ دار اور قوی د ثقہ آدمی کوئی نہیں ہے 'عباس نے ائن معین کابیہ قول نقل کیا ہے کہ اویوسف صاحب حدیث اور صاحب سنت تھے 'امام احدیث فرمایا کہ اویوسف صدیث المساف پہند تھے۔

(تذكرة المحفاظ جلداول ـ صفحه ٢٦٧)

حافظ ذہی ؓ کا بیر ترجمہ اگر چہ او بوسٹ کی بلند مقامی کے مقابلے میں کافی تشنہ ہے کیونکہ اس میں ان کی خداد او فقاہت اور بعض اور اوصا ف بادرہ کاذکر نہیں ہے لیکن ضروری تعارف کے لئے کافی ہے۔

بہر حال انِ قاضی او بوسف کی ایک مختر کتاب ہے "کتاب الخراج" یہ خلیفہ ہارون رشید کی خواہش پر تصنیف کی گئی تھی ہم چارے تو خیر کیا جا نیں (۱) اہم او حیف اور ان کے اصاب کے لیے انداز اللہ محتری کے لیے ایجاد کیا کیا تھا کر چریان کا بالا تیازی کیا اہل علم اسے سقیم کے طور پر میں بعد نشان فتابت کے طور پر استعال کرنے کو 'یہ الگ بات ہے کہ در کا استعال کرلیتے ہوں۔ بات ہے کہ در کا استعال کرلیتے ہوں۔

بررگول سے سناہے کہ اپنے موضوع پر دنیا میں یہ الجواب ہے 'مطالعہ کی سعادت ہمیں بھی نصیب ہوئی ہے 'اس خامہ فرسائی کے بعد ہم یہ بتنا چاہتے ہیں کہ ماہ گذشتہ حصہ اوّل کے صفحہ ۲۰ اپر ہم نے "طحادی" جلد دوم سے محمرین علیٰ کا قول نقل کیا تھا 'پھر ص ۱۲۱ پر یہ دکھلایا تھا کہ امام این الہمامؓ نے "فتح القدیر" (شرح بدایہ) میں بھی اس قول کولیا ہے 'اب سننے کہ قاضی الدیوسف بھی "کتاب الخراج" میں اس کا ذکر فرماتے ہیں 'کرہ ان بحالف ابنا بکروعمر رضی الله عنهما میں اس کا ذکر فرماتے ہیں 'کرہ ان بحالف ابنا بکروعمر رضی الله عنهما او حضرت علی یہ پند نہیں کرتے ہے کہ خس وغیرہ کے معاملات میں الدیکڑوعمر 'کی راہ سے الگ کوئی راہ چلیں) اب دکھے لیجئے یہ خود علی کے بیٹے کا قول ہے اور ادیا ہواکہ الدیوسف بھی فقیہ و محدث نے اسے شامل محث کیا ہے 'جوزمانہ علیٰ سے بہت قریب ہیں (پیدائش ۹۳ ھے و قات ۱۸۲ھ) اس کا مطلب اس کے سواکیا ہواکہ قریب ہیں امر واقعہ کا" تو از " ہم خامت کررہے ہیں اس کی بیاد بہت مضبوط ہے 'مائی معاملات میں حضرت عثمان کی روش سے مختلف ہونا یوم اوّل معاملات میں حضرت عثمان کی روش کا شخین کی روش سے مختلف ہونا یوم اوّل معاملات میں حضرت عثمان کی روش کے مختلف ہونا یوم اوّل سے مطاملت میں داخل ہے۔

# غير منقطع سلسلهء تاريخ:

قاضی ابو یوسف کے ذکر مبارک کے بعد ہم پھر امام زہری کی طرف لوٹے ہیں 'وہ تابعی ہیں اس لئے ان کے اور حفرت عثان کے زمانوں میں کوئی قرن عاکل نہیں 'ان کے دونوں مشہور شاگر دموسیٰ بن عقبۃ اور محد بن اسحاق بھی تابعی ہیں 'اول الذکر حفرت عبداللہ بن عمر آ کے دیداد ہے مشرف ہوئے تھے 'اور ٹائی الذکر حضرت انس کے 'مغازی ہیں ٹعد بن اسحاق کا حال ہے ہے کہ لقب ہی ''امام فن مغازی'' پڑ گیا ہے 'اردو کے بعض بایم پایہ مصنین نے ان کے تذکرے میں تحریر فرمایے کہ محد ثین مغازی وسیر میں اکی روایات کو قابل استناد سمجھے ہیں کی روایات کو قابل استناد سمجھے ہیں کی روایات کو قابل استناد سمجھے ہیں کی ساتھ انھوں نے یہ بھی لکھ دیا ہے کہ ''امام مالک آن کے خت مخالف

بیں "اس سے مغالطہ پیدا ہوتا ہے'اگر امام الک کی مخالفت کی نوعیت کاسر اغ لگالیا جاتا توبات کی اور ڈھنگ سے لکھی جاتی 'واقعہ یہ ہے کہ یہ مخالفت ذاتی نوع کی تھی اور اس کے تحت امام مالک غفیناک ہو کر یولے تھے تھے تھے کہ محمد بن اسحاق بیووی نومسلموں سے غزوات النبی علیقے کے قصے نقل کرتا ہے 'وہ سنجیدگی اور مخل کے ساتھ کوئی فیصلہ نہیں دے رہے تھے۔

ابن سید الناس نے اپنی کتاب عیون الاثر فی فنون المعازی والشمائل والسیر کے مقدمہ میں (جلداول ص ۱۰ تا ۱۸) این حبان کی کتاب "الثقات" سے امام مالک اور محمد بن اسحاق کی لڑائی کا مفسل قصة نقل کیا ہے اس کا خلاصہ سیہ ہے کہ لم یقدح فیہ مالک من احل الحدیث (امام مالک جوبر ایھلا محمد بن اسحاق کو کہتے تھے اس کا مطلب بیدنہ تفاکہ وہ حدیث کی روایت میں نا قابلِ اعتبار جیں) بعد میں ان کا جھگڑا فتم بھی ہو محمیا تھا۔ حسم الله علیهما۔

امام لكصنويٌ "الرفع والتحميل" إيقاظ ٢٥ ميس لكهية مين :

لم يقبل قول امام مالك في محمد بن اسحاق صاحب "المغازى" انماد حال من الدحاحلة لما علم انه صدر من منافرة باهرة بل حقّقوا انه حسن الحديث واحتحت به ائمة الحديث (محمد بن اسحاق صاحب المغازى ك بارك "بين امام مالك كاب قول قبول نهين كيا جائك گاكه "وه دجالول بين كا ايك دجال بي "كونكه معلوم به وچكا ب كه بيبات كلى منافرت كى رويين زبان سي نكل بقى "صحح بيب كه المي فن كونويك محقق بو چكا ب كه حديث ك معالم بين المن اسحاق عمده منع اور اثمة حديث ان سياستد لال بكرت بين)

پھرامام لکھنوگ نے اپنی کماب "امام الکلام فیما یتعلق بالقراء و خلف الامام" میں تقریباً دس صفح پر (۱۹۲سے ۲۰۱ تک) محدین اسحاق کا دفاع کیا ہے' انھیں ثقہ ثامت فرمایا ہے۔

الامام الكوثري في خافظ الوبحر الحاذمي كى كمتاب "شروط الاتمة الخمسة"

کی تعلیق میں (صفحہ ۲۹ پر) ذکر کیا ہے کہ ان سیدالناس نے اپنی کتاب "عیون الاٹر" میں بہت سے لوگول کی طرف سے محمد بن اسحاق کی توثیق نقل کی ہے 'اور بدرالدین عینی نے اپنی شرح "مخاری" میں انھیں ' ثقه قرار دیا ہے ' قاضی ابد بحر ابن العربی "اپنی کتاب" احکام القرآن "میں ان کی تحریف کرتے ہیں۔

خلاصہ یہ کہ محمد بن اسحاق" ثقہ حضرات میں ہیں 'حافظ ذہبیؒ نے اگریہ لکھا کہ وہ یبود ونصاری سے روایت کرتے تھے 'یاان حیان نے بعض محد ثین کی طرف ہے یمی اعتراض نقل کیا' تو اس ہے ان کی ثقابت ہر گز مجروح نہیں ہوتی 'اوّل تو یوں کہ وہ روایات ایک محدود وائرے کی ہیں جو یہودونصاریٰ ہے لی گئی ہیں'کوئی ثقة ذریعہ ان روایات تک رسائی کانہ تھا'این اسحالؓ نے اٹھیں صرف اضافہ معلومات کے لئے لیاان سے ججت نہیں پکڑی (جیساکہ محققین نے کماہے) دوسرے یوں کہ آخر یہ کیے فیصلہ کر لیا گیا کہ ہر یہودی یا نصرانی نومسلم لازماً جھوٹ بی و لے گا بہتر ہے معاملات ہیں جن میں قبول شادۃ کے لئے زبد و تقویٰ کی شرط نهیں افسق تو در کنار کفر تک قبول شادت میں مانع نهیں ہوتا ا "نحير" وغيره كے قصے احكام ہے متعلق نہيں ان ميں جو جزئيات فقهاء كے كام کی یائی جاتی ہیں وہ لنن اسحال ہے بھی اور دیگر محد ثین ہے بھی مضبوط اساد کے ساتھ مروی ہیں'لندا مجروان تفصیلات میں جو احکام کا مبنی نہیں ہیں یہودی یا نفرانی نومسلموں کے بیانات سے تاریخی معلومات میں اضافہ کرناجرم کیا ہوا؟ ہم و کیمنے میں کہ امام خار کی کی حمز ۽ القرأة " (۱) میں بھی این اسحاق کی روایات موجود ہیں۔ عروه بن زبير 'شعبي 'و بب بن منبه 'عاصم بن عمر بن قاده 'بيرسب تابعين بيل 'جنھول نے تاریخ وسیرت بر کام کیا ہے اور ان کے متصل بعد تبع تابعین کے دور مين عبدالملك بن محدٌّ، على بن مجابِرٌ، عبدالله بن جعفرٌ، مسلمه بن الفضلُ وغيره اي (۱) جس طرح مندا مجم مفنف کتب حدیث کی فتمیں ہیں اکاری "ج: " ہی ایک فتم ہے۔ جزءاے کتے ہیں کہ ایک ہی مسئلے برامادیث جمع کی جا تمید

زیجر کی گڑیاں ہیں 'پھر عبد الملک آئن بشام' علی بن محد المدائن 'محد بن عیسیٰ ترفہ کی گڑیاں ہیں 'پھر عبد الملک آئن بشام' علی بن محد الله انقطاع سلسلہ عتاری کا الراہیم بن اسحاق اور او بحر احمد بن الل خقیمہ وغیرہ نے بلا انقطاع سلسلہ تاریخ نگاری جاری رکھا' ہم بتا نا یہ چاہتے ہیں کہ '' تواترِ معنوی ''کا انحصار جس سلسل پر ہے وہ قرون مشہود لهما بالخیر میں مکمل طور پر موجود ہے 'اور ہماراد عویٰ ہے کہ ان مور خین قدیم میں سے کسی آیک نے بھی حضر سے عثال کے ذکر وبیان میں اس '' قدر مشترک ''کی نئی نہیں کی جس کا '' تواتر ''بیال ہمارا موضوع کلام ہے 'پھر این سعد ''این جریر طبری 'این عبد البر اور این اخیر جیسے لوگ آئے اور ذہبی اور این جرار اسیوطی تک اس زنجیر میں مسلسل کڑیاں پڑتی جلی گئیں 'بھر بے شار متاج علاء و مور خین کا ایک تم غفیر ہے جس کا اختیام شاہ ولی اللہ پھر ان کے بیط متاج عبد لعزیر اور پھر بالکل آخر میں خاتم الحد ثین انور شاہ کا شمیری استاد ''وار العلوم دیو، عد "پر ہو تا ہے۔

عدے دیے 'انھوں نے ''بیت المال '' کے بارے میں وہ فراخد لاندروش افتیار کی جو اگر چہ خیانت پر مبنی ہر گر نہیں تھی 'گر او پر افر کے رویے سے مخلف تھی 'اور لوگوں کو اس پر اعتراض ہوا'ان میں بد گمانیاں تھیلیں 'اور پھر حفرت عالیٰ کے بعض رشتہ دار عالموں کی غلط حرکات نے آگ پر تیل کاکام کر کے فتنہ وشر کودہاں تک پنچادیا جمال آیک پاکبازودیا تقدار خلیفہ شقادت کیسا تھد شہید کر دیاجا تا ہے 'جمال 'خلافت راشدہ 'ایک الیمی سمت موڑدی جاتی ہے جو اپنی فطرت میں بادشاہت اور ملوک کی سمت ہے 'جمال حفرت میں بادشاہت اور ملوک کی سمت ہے 'جمال حفرت علی جھے شجاع'ذی' متی اور جمال 'خلافت راست کیلئے مشکلات اور چھید گیول کے انبار کے ہوئے ہیں' اور جمال 'خلافت راسدہ کی ناو آخر کارخون کے دریا میں غوطے لگا کر تہہ میں جا بیٹھتی ہے۔

ہمیں بتائے اگریہ "تواتر معنوی" نہیں ہے تو تواترِ معنوی دنیا کے کس کونے میں پایا جاتا ہے ' فقماء تو کتے ہیں کہ الشابت بالبر هان کالشابت بالعیان (دلا کل سے جو چیز ثابت ہو جائے وہ ایسی ہی ہے جیسی آ تکھوں دیکھی) اور آپ دیکھتے ہی ہیں کہ خداآ تکھوں سے نظر نہیں آتا گراس کا وجود ہر مشاہد چیز ہے بھی زیادہ قطعی دیقیتی ہے۔

## شاه معین الدین کی تاریخِ اسلام:

یے محل نہ ہوگا اگر مواا ناشاہ معین الدین ندوی کی تاریخ اسلام ہے بھی استفادہ کرلیا جائے' یہ "دار المصفین" کی مطبوعات میں سے ہے' حصة اوّل مارے سامنے ہے' چندا قتباسات لماحظہ ہوں:

"حضرت عثال ہوے نرم خو اور کنبہ پردر تھ اپی جیب خاص سے بنی لمیّہ کی بردی مدد کرتے تھ ای کنبہ پردری میں اپنے بہت سے عزیزوں کو جن میں حکومت کی اہلیّت نہ تھی ایا آپ کوان کا تجربہ نہ تھا حکومت کے ذمتہ دار عمدوں پر متاز کردیا تھا اُن کی بد عنوانیوں پر لوگوں کو نکتہ چینی کا موقع مل گیا۔"(۲۵۹)

"ائي فطرى نرى كى وجه سے حفرت عثال معمولى بے عنوانيوں سے چثم يوشى كرجاتے تھ"اى لئے تا تجربه كار "اموى عمال"كى "ب عنوانيال "يو هتى كئيں اور حفرت عثال كى خالفوں كواعتراض كاموقع ل كيا۔" (ص") "حضرت عثال كى زمانے ميں جب نظام خلافت ميں وہ "

استواری باتی نه ره می اور "اموی عمال کی بعض "ب عنواندول" اور دوسرے مختف اسباب کی مناء پر جن کی تفصیل اور مرز می دهنرت عمان کے خلاف کلتہ چینی شروع ہوئی۔"(م۲۲۰)

"داهش بے عنوانیوں میں اپنی فطری نری کی بناپر چیثم پوشی ہی کر جاتے ہے اسلئے مخالفین کوبد نام کرنے کا موقع بہر حال مل جاتا تھا اس لئے بھن مخلص اور خیر خواہ خلافت مگر سادہ مزاج برر گوں کے دلوں میں بھی شکوک پیدا ہوگئے۔"
(ص۲۲۲)

"جیساکہ اوپر معلوم ہوچکا ہے بھن "عثمانی عمال"کی بے عنوانیوں کی وجہ سے بھن صحابہ کو بھی ان سے شکایات تھیں۔"(ص۲۱۵)

فرمائيں مياں صاحب 'كيا شاہ معين الدين مجمى بض عثان اور عدادت مواميہ ميں مبتلا ہيں۔

ویسے یہ ہم بھدادب واحرام شاہ موصوف کے بارے میں بھی عرض کریں گے کہ حضرت عثال کے دفاع میں وہ کمیں کمیں حقیقت پندی سے کچھ ہٹ گئے ہیں اس کے نتیج میں تضاد پیدا ہو گیا ہے 'یہاں تفصیل بے محل ہو گی' صرف ایک بات مفصلا کہدیں 'صفحہ ۴ کا پر انھوں نے فرمایا ہے : "مروان کو "طرابلس" کے "مالِ غنیمت "کا کوئی صتہ آپ نے عطانہیں کیا تھا'بلے۔اس نے پانچ لاکھ میں خریدا تھا۔"

اس کے لئے موصوف نے "ان خلدون" جلدی ص ۱۲۹ کا حوالہ دیا ہے " ذراساسهواس میں پیہے کہ بیبات"ان خلدون"نے جلد دوم میں نہیں جلد دوم ے '' تکملہ'' میں کبی ہے' جلد دوم کے صفحات اپنی جگہ مستقل ہیں' کہیں 179 پر حضرت عثانٌ اور مروان وغیر ہ کے ذکر کاسوال ہی پیدا نہیں ہو تا' ہاں ''تکملہ'' میں بے شک ص ۱۲۹ پر ہی ہے موجود ہے الیکن ہمیں جرت ہے کہ موصوف نے یمال تاریخی صاف بیانی سے کام نہیں لیا معترضین کا اعتراض مروان کے سلسلے میں یہ نہیں تھا کہ ''خس''اس نے خریدا نہیں'بلحہ بیہ تھا کہ جس قیت میں اس نے خریدا تھا وہ اسے معاف کر دی گئی'اس طرح" خمس"مفت میں اس گا ہو گیا۔ "ان خلدون" نے اس مقام پر صرف ہی وضاحت کی ہے کہ "خس"اس نے خریدا تھا'وہ براوراست عطیہ نہیں تھا'اس سے زیادہ انھوں نے کچھ نہیں کما'اس ہے نہ تواعتراض دفع ہو تاہےادر نہ ''ان خلدون''اس جگہ اصل اعتراض کو دفع كررے ہيں 'شاہ صاحب ہے يوشيدہ نہ ہوگاكہ اس اجمال كی تفصيل يہيں صرف دس صفحہ بعد خود ''اتن خلاوان'' کے الفاظ میں موجود ہے کہ فو ضعهاعته (ص ۱۴۰) پی وہ رقم جس کے ہدیلے مروان نے خمس خریدا تھا خفرت عثال ہے اہے معاف فرمادی اس وضاحت کی موجود گی میں بھی اگرشاہ صاحب وہ عبارت لکھتے ہیں جو ہم نے نقل کی تواہے حقیقت پیندی نہ کمہ سکیں گے ،معلوم ہے کہ اعتراض خس کی رقم معاف کردیے ہی کا تھااور ''این خلدون'' نے بھی معافی کی تصدیق کی ہے اند کہ تردید۔

## مولانامناظراحسن گیلانی فرماتے ہیں:

یہ نام بھی ایسا نہیں کہ دیو ہمدی طلقے میں اس کے تعارف کی ضرورت ہو' آگے"واقدی" کے سلسلہ میں بھی ان کاحوالہ آنے والا ہے' یہال حضرت عثالیؓ پر ان کے ایک مضمون (شائع شدہ ماہنامہ "بر ہان"۔ دہلی") کی چند سطریں پڑھ لی جائیں:

''آپ کی اس فطری زم مزاجی اور شرمیلی طبیعت نے لوگوں
کی ہمتیں بلند کر دیں 'گواپنی حد تک پنیمبر عظیمی کے دین کی
خدمت کے متعلق جو پچھ دہ کر سکتے تھے کرتے رہے 'کیکن
عنقریب معلوم ہوگا کہ حدیث میں فتنے کی ابتداجن لوگوں
کی راہ سے ہوئی 'یہ وہی تھے جن کے لئے حضرت عثال ؓ کی
نرم حکومت نے بد هتانہ جبار توں کے ار تکاب کے مواقع
فراہم کردیئے تھے۔''(مئی ۵۱ء)

## اور تاریخ بتاتی ہے:

عبداللہ بن الرق فق میں مفرت کے "بیت المال" کے حاکم ہیں انھیں حفرت عرفاروق نے اس منصب پر ما مور کیا ہے یہ پہلے آنخضرت علی ہے کے منتی تھے ' اور ان کی امانت و دیانت پر حضور علی ہے کہ بند کر کے میر لگادو 'بیر بولی بات تھی۔ کسی اہم ہتی کو خط لکھواتے تو کہدیتے کہ بند کر کے میر لگادو 'بیر بولی بات تھی۔ حضور علی پر حنالکھنا نہیں جانے تھے 'اس لئے احتیاط کا تقاضا تھا کہ جو پچھ لکھوایا ہے اسے کسی اور سے بھی پڑھوا کر سن لیں 'گرا حتیاط کس لئے جب کہ این اور تھی کی دیانت پر مکمل بھر وسہ ہے 'عمر فاروق بھی اول دن سے انھیں ببند کرتے ہیں ' اور جن میں انھیں میر منشی بنائے رکھا' پھر عمر فاروق آئے تو تو اللہ بیر صدیق نے اپنی خلافت میں انھیں میر منشی بنائے رکھا' پھر عمر فاروق آئے تو تو 'بیت المال''کی و فایت بھی ان کے سپر و فرمادی۔

اب تاریخ باتی ہے کہ مروان کو خمس معاف کرنے کے بعد حضرت عثان اپنے چیا "حکم" اور اس سے لا کے "حارث" کو تین لا کھ دیتے ہیں 'پھر تین بی لا کھ عبداللہ بن خالد بن سعید کو دیتے جاتے ہیں 'اور ایک ایک لا کھ ان دو مخصول کو بھی عطا ہوتے ہیں 'جو عبداللہ بن خالد کے ساتھ آئے تھے 'ائن ارقم اس دادود ہش کو مناسب نہیں سمجھے' دور قم دینے سے معذوری ظاہر کر دیتے ہیں ' دادود ہش کو مناسب نہیں ہوتے ہیں 'ائن ارقم استعفاء بیش کر دیتے ہیں۔ حضرت عثمان اس پر خشمکیں ہوتے ہیں 'ائن ارقم استعفاء بیش کر دیتے ہیں۔ استعفاء منظور کر لیا جاتا ہے اور شاید یہ محسوس کر کے کہ ائن ارقم شکود کھ بہنچا ہے انھیں بھی تین لا کھ دید بنا چاہے ہیں 'گر دہ لینا منظور نہیں کرتے کیونکہ ان کے فزد یک مسلمانوں کا بی مال اس طرح کی فیاضیوں کا محل نہیں ہے۔

ایک ایسے وکیل کی طرح وہ ہر قیت پر اپ موکل کو بچائے جانا چاہتا ہے' ہم بہ آسانی کہ سکتے ہیں کہ حضرت عثانؓ نے بعض ایسے ہی حضرات کو عمد ب دیئے' جنھیں حضرتِ عمرؓ نے بھی عمد ب دیے ہے'لین تاریخ حضرت علیؓ کی زبان ہے ہمیں ٹوکق ہے کہ ذراسوچو کیا کہ رہے ہو'"طبری" "لین خلدون" "لین اخیر" "البدایہ والنہایہ" "انساب الاشراف"کس کتاب ہیں بہ قصة درج نہیں ہے کہ حضرت علیؓ نے اس استد لال کے جواب میں کیا فرمایا تھا'انھوں نے کما تھا:

> "آپ جھے ہے پوچھے ہیں توسنے "عمر" جے بھی دالی باتے اس پر پوری طرح مسلط رہتے " ذرا کوئی خبر اس کی بد عنوانی کی سی اور بلا تاخیر مزاج پرس کر ڈالی آپ اپنے اقرباء کے ساتھ بہت نرمی برتے ہیں "۔

> > حضرت عثالاً نے فرمایا تھا:

"جن لوگول پراعتراض ہور ہاہے وہ آپ کے بھی تورشتہ دار "

<u>ئيں"۔</u>

حضرت علیؓ نے جواب دیا تھا :

"بے شک ہیں مگر دوسرے وہ لوگ جو میرے آپ کے رشتہ دار نہیں ہیں ان سے زیادہ افضل ہیں "۔

حضرت عثمانٌ پھريو لے تھے :

"ائے علیٰ کیامعاویہ کو عمرہ نے گور نر نہیں، نایا تھا؟"

حضرت علیؓ نے ہر ملا کہا تھا:

دوتہیں قشم ہے عثال سے کھی کہنا کیا عرد کا غلام برفاء جتنا عمر ہے ور تا تھا معاویۃ اس سے بھی زیادہ عمر سے نہیں ڈرتے ہے تھی ؟

"بے شک ٹھیک ہے"۔

"پھر .... معادیہ کا حال تو یہ ہے کہ آپ سے پوچھے سمچھ بغیر جو چاہے کر گزرتے ہیں اور کمہ ویتے ہیں کہ یہ خلیفہ کا حکم ہے اس کے میں کہتے ان سے کوئی بازیرس نہیں کرتے "۔
سے کوئی بازیرس نہیں کرتے "۔

اے بدرگانِ کرام! کیا ہم اس مکالے کو بھی جھٹادیں اور پھر کیا ہم دورِ فتن
کے اس واقعے کو بھی جھٹلادیں کہ حفرت عثان صورت حال سے پریشان ہو کر
حفرت علی کے گھر آتے ہیں اور کتے ہیں کہ اے علی ! آپ کو قرابت کا داسطہ۔
اس مصیبت میں میری مدد کریں علی جواب دیتے ہیں ..... "اے عثال یہ سب
مروان اور سعید اور عبداللہ بن عامر اور معاویہ کی بدولت ہو رہا ہے "آپ ہماری
میں سنتے بلحہ ان لوگوں کی مرضی اور مشوروں کے پیچے چلتے ہیں "۔

اگر ہمار اموقف یہ ہے کہ تاریخ ہماری خواہشات اور پہند کے پیچھے چلے ا اگر ہم ثامت شدہ سچائیوں کے عوض اپنے تخیلات ادر عقیدت مندیوں کا نام تاریخ رکھنا چاہتے ہیں تب تو بے شک ہمیں کوئی نہیں روک سکتا کہ ساری روائیوں کو جھٹلاتے چلے جا کیں اور تاریخ کے قدیم ادراق کو پھاڑ کر ہے ادراق
اس میں تنظی کریں 'جن پر خود ہمارے تھنیف کردہ کوا نف ادر ہماری اپنی ہمائی
ہوئی تصویریں جلوہ گر جول 'لیکن اگر حقیقت پہندی ادر صدق وامانت اس پچکانہ
حرکت کانام نمیں ہے ' تو ہمیں ہر حال میں مانناپڑے گا کہ بعض سچائیاں ایسی ہمی
بیں جو ہماری خواہشات کے خلاف اور ہماری تمناؤں کی ضد ہیں 'ہمیں مانباپڑے گا
کہ جوانقلاب روز اول ہے مقدر تھااس کی مختم ریزی رہ کا سکات کی تکوینی مصالح
نے دورِ عثانی ہی کے لئے مقدر فرمادی تھی 'جن بد عنوں کے جصے میں خلیفہ راشد
سیدناعثان کو شہید کر ڈالنے کا جرم عظیم آنا تھا وہ آکر رہا۔

حضرت عثال نے شریعت کی خلاف درزی نہیں کی کیکن وہ خالق کے عطا کردہ اس مزاج اس فطرت اس خصلت کو کیے بدل دیے جس میں موم جیسا گداز تھا ، روئی جیسی نرمی تھی ، وہ عرق جیسی صلاحت اور یوبر جیسا یقین محکم کمال سے لے آتے ، یہ چیزیں بازاروں میں نہیں ہاتیں کانوں سے نہیں نگلتیں ، تاریخ کا طالب علم و کیے رہا ہے کہ عمر این الخطاب کمہ کے بہاڑ ''حرہ ''کی گھائی پر ایک دیوار من کر کھڑے ہوگئے ہیں کہ کسی تھی متاز قریش سحانی کو مدینے سے باہر نہ نگلنے ویں گئے ، شریعت کی روح سے باہر خلف کو یہ ہے تا ہی تھائی ہوا ہر ویں گئے ، شریعت کی روح سے باخبر خلیفہ جانیا تھا کہ اسلامی حکومت کا مفاد اور رعایا کی خیر خوابی میں اٹھایا ہوا ہر باخبر خلیفہ جانیا تھا کہ اسلامی حکومت کا مفاد اور رعایا کی خیر خوابی میں اٹھایا ہوا ہر باخبر خلیفہ جانیا تھا کہ اسلامی حکومت کا مفاد اور رعایا کی خیر خوابی میں اٹھایا ہوا ہر باخبر خلیفہ جانیا تھا کہ اسلامی حکومت کا مفاد اور رعایا کی خیر خوابی میں اٹھایا ہوا ہو ہو یہ باخبر خلیفہ جانیا تھا کہ اسلامی حکومت کا مفاد اور رعایا کی خیر خوابی میں اٹھایا ہوا ہر باخبر خلیفہ جانیا تھا کہ اسلامی حکومت کا مفاد اور رعایا کی خیر خوابی میں اٹھایا ہوا ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہی ہیں اپنے جیتے جی اسے ایسا نہیں کرنے دول کی ضرور تول کے سواکسی اور مد میں رکھائی ہوا ہیں اپنے جیتے جی اسے ایسا نہیں کرنے دول گا ''۔

وہ کہتاہے..... ''مئن رکھو! میں ''حرہ کی گھاٹی'' پر قریش کی گر د ن اور کمر پکڑے رکھوں گاتا کہ انہیں آگ میں کو د جانے ہے رد کوں''۔

یہ تھا ایک بے مثال مدہر کا عزم صمیم .....ادر اس عزم کو شکست در ہخت سے چانے کے لئے دیو جیسی طاقت در کار تھی' مٹھی بھر پڈیوں کامجموعہ عمر فار دق' یقیناایک بھر ہی تھا'ایبابھر جو کسی بھی بھر ی کمز دری ہے بالاتر نہیں'نہ وہ معصوم تما نہ مافوق'لیکن معنوی قدو قامت کے لحاظ ہے ''کو واحد'' کی بلندیاں بھی اس کے سامنے بچے تھیں 'اے اس کے رب نے ایک ایسا رعب دیا تھاجو فولاد کو پکھلا و پتاہے 'پھر مشیت نے اسے شہادت کی نیند سلادیا'' نوحرہ''کی گھاٹی میں کو کی دیوار نەرىپى ٔ حضرت عثال چاہتے بھی توان میں دیوارین جانے کی تاب د تواں آخر کہاں ے آجاتی'وہ آئے تو حضرت عمر کابا ندھا ہوا ہد ٹوٹ گیا' ممتاز حضرات ''مدینے'' ے نکلے 'جس کا جمال تی جا ہا چلا گیا' پھر اس آگ کو بھڑ کنے ہے کون رو کتا جے عمر " کی حیرت ناک توانائی رو کے ہوئے تھی 'مال ادر جاہ' کے فتنے تو اپنی جگه....سب سے بہا انقلاب بہیں سے جنم لیتا ہے کہ وہ متاز محابہ جنھیں حضرت عمر فی "مدین" میں باند هر کھا تحابا ہر نکتے ہیں 'اور طالع آزمالو گوں کے لئے مواقع بیدا ہوتے ہیں کہ ان کے گرد جمع ہوں' انحیس آلہ کار منانے کی تركيبين كرين اور آخر كارشيطان كواين جالين جلنے كارات ل جائے 'يه شيطان حضرت عمرٌے تنگ آیا ہوا تھا'شادت عمرٌ نے آے مڑ د ءُ جانفزا سٰایا'ادر آب دہ سالهاسال کا حساب چکانے نکل کھڑا ہوا ہے، جمیں بڑی آسانی ہو جاتی اگر انٹد نے یہ قانون مادیا ہو تاکہ 'شیطان کے ہے کائے میں آنے والوں کو محرم قرار نہیں دیا جائے گا مگر قرآن توب وعيدساتا ہے كہ مجرم وہ بھى بيں جو بھكائے ميں آگئے ہيں ا فكان عاقبتهما إنهما في النّار ، يُقر بم كسي "عبدالله بن سبا" ياكس اور افسانوي شخصیت کا سارا لیکر کیا کریں؟ "حق یہ ہے کہ تاریخ کے ان صفحات میں بری عبرت ہے بخرطیکہ ہم "عیسیٰ ان اللہ" اور "محمہ علیہ عالم الغیب" والی شاعرانہ ذانیت ہے دامن جاکر حقیقت پیندی کی عینک آنکھوں پر لگالیں 'ادر تاریج کی کسی بھی شخصیت کے چرے پر اگر کوئی مہاسہ کوئی دھتہ کوئی جھری نظر آرہی ہے تو اسے تخیل کے غازے کی موٹی تہہ دیمر چھانے کی کوشش نہ کریں اپنی قوم ' ایے بررگ ایے مروح بلاشبراس کے مستحق ہیں کہ ہماری علمی و عقلی صلاحیتیں ان کے دفاع میں صرف ہول کیکن حق و صدافت ان سے بھی زیادہ اس کے مستحق ہیں کہ ان کا ففادہ ہم اپنی گر دنول میں ڈالیس اور کسی بھی دوسرے جذبے اور میلان کوان پر فوقیت نددیں 'خدا کے حضور تقویٰ کی پوچھ ہوگی اور تقویٰ نام ہے خداسے ڈریے کانہ کہ خیالی تصویروں سے دل بہلانے کا''۔(۱)

#### قربالاسناد :

سے عنوان حصد اوّل کے ص ۲۲۷ پر آدیا وہاں ہم نے بہ ہتایا تھا کہ روایت
میں داسطوں کا کم سے کم ہونا محد ثین کے بیمال مستقل ایک خوفی ہے اور میال
صاحب اس سے لاعلم ہیں اس لئے انھوں نے اس بات پر مودودی کو صلوا تیں
سائی ہیں کہ وہ واسطوں کی کمی کو اہم قرار دے رہا ہے 'بہتر ہوگا کہ حصد اول کا بیہ
مقام پھر پڑھ لیاجائے 'وہاں جتنا پچھ ہم نے سپر و قلم کیادہ اگرچہ کافی ہے 'لیکن اس
مقام پھر پڑھ لیاجائے 'وہاں جتنا پچھ ہم نے سپر و قلم کیادہ اگرچہ کافی ہے 'لیکن اس
میں تھوڑ اسااضافہ مناسب معلوم ہو تاہے 'محد ثین کی دومتقابل اصطلاحیں ہیں '
مالی "اور "نازل" کم واسطوں والی سند "عالی" اور زیادہ والی "نازل" کملاتی ہے '
مثلا ایک ہی روایت کو دو آو میوں نے اپنی اپنی سندوں سے روایت کیا' اب دیکھا
جائے گا کہ کس کی سند میں کم رادیوں کا' واسطہ ہے اور کس کی میں زیادہ 'کم والی
کو "علو" کا تمغہ ملے گا اور زیادہ دالی کو "نرول" کا عنوان 'علوے سند کو بھی
"ار تفاع" اور بھی "قرب الاساد" بھی کہتے ہیں۔

حافظ الن صلار آنے "مقدمه الن صلاح" میں منتقل ایک باب باندها ہے" معرفة الا سناد العالى والنازل (صفحه اسلامال النوع التاسع والعشرون) فرماتے میں وطلب العلق فیه سنّة ایضاً (سند میں علوکی طلب سنت بھی ہے) پھر کچھ آگے فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) خالبًا مولانا مودودی اور مولاناعامر عنانی مین مین سب سے بروی قدر مشترک محقی۔اورانظر ما قال و لا تنظر الى من قال اى كوكتے بين قول كود كيموكتے والے كے فنل كومت وكيمواى كانام اسلام ب (مرتب)

"احد ائن حنبل نے فرمایا کہ اساد عالی کی طلب بزرگانِ سلف کی سنت ہے 'ہم سے میان کیا گیاہے کہ یجی بن معین سے ان کی سنت ہے 'ہم سے میان کیا گیاہے کہ یجی بن معین سے ان سکے مرض الموت میں سوال کیا گیا کہ آپ کی کیا خواہش ہے۔جواب دیا"بیت حالی و اسناد عالی۔"

پھر کہتے ہیں:

"سند جول جول عالی ہوگی ، خلل اور خطا کے اندیشے ہے اتن ای دور ہوگی ، کیونکہ سند کے ہر ہر راوی کے بارے میں خطرہ موجود ہے ، کہ خلل اور قصور چاہے اراد تا ہویا سوالی کی طرف ہے ہو اہذا جتنے رادی کم ہول کے جماتِ خلل بھی اتنی بی کم ہول گی اور جتنے زیادہ ہول کے جمات خلل بھی اتنی بی کم ہول گی اور جتنے زیادہ ہول کے جمات خلل بھی اتنی بی زیادہ ہول گی و هذا حلی و اصح۔"

الحمد ملته ماه گزشته صغه ۱۳۳ کالم ایک میں ہم بھی اپنی زبان میں بی کمه

آئے ہیں۔

"ان صلاح" کابی باب ص ۱۳۱ ہے ۲ ۱۳ اتک چلا گیا ہے 'وہ علوِ سندکی پانچ فتمیں بیان کرتے ہیں 'ایک تو بھی ہے جو ہم نے ذکر کی 'اس کا تعلق راویوں کی کم تعداد ہے ہے' ایک ہے راوی کے بن وفات سے متعلق' اس کا عنوان ہے 'المعلو المستفاد" اس کی تعریف مثال ہیش 'خود این صلاح مثال پیش فراتے ہیں کہ میں نے ایک ہی حدیث درج ذیل دو سندوں سے بیان کی ہے۔ فراتے ہیں کہ میں نے ایک ہی حدیث درج ذیل دو سندوں سے بیان کی ہے۔ فراتے ہیں کہ میں نے ایک ہی حدیث طللی نے 'انھیں حافظ پہتی نے 'انھیں حاکم

را) مصے میرسے ل الد نے خبر دی۔ (تمین داسطے)

ر) مجھے میرے شیخ نے 'انہیں او بحرین خلف نے 'انہیں حاکم نے 'خبر دی (تین واسطے)

اس میں پہلی سند "عالی" ہے اور دوسری" نازل"..... کیوں ؟.....راوی

کی گفتی تو دونوں میں پر امر ہے ' پہلی میں بھی تین اور دوسری میں بھی تین ' کیکن پہتی کا انقال پہلے ہوا ہے لیعنی ۵۸ سھ میں اور ابو بحر بن خلف کا بعد میں یعنی ۷ ۲ سھ میں 'اس طرح پہتی کا تقریباً ۲۹ سال قبل انقال کرنا' سند کو مقابلتاً عالی ہا گیا۔

اورسنئے .....راوی تمنی میں برابر ہوں تو سائ کا آگے بیچھے ہونا بھی علو کی ایک فتم ہے 'مثلاً زید ہے ان کے ایک شاگر دنے کوئی حدیث وس سال قبل سی محمی ' فور دوسرے شاگر دنے پندرہ سال قبل ' تو سندیں دونوں کی اگر چہ میسال بیں لیکن دوسرے کی سند"عالی" اور پہلے کی " نازل" مانی گئی ' کیونکہ دوسرے نے پہلے ہے اپنچ سال قبل ساعت کی تھی ' یہ "علومتفاد" ہی کی ایک نوع ہے۔

ایک اور امام فن سے استفادہ سیجئے۔

او عبداللد نیشا پوری معرفة علوم الحدیث صفیه ۵ پر عنوان قائم کرتے ہیں "معرفة علق الحدیث" اس کے تحت انھوں نے شروع ہی میں ایک قصہ میان کیا ہے جو "صحیح مسلم" سے ماخوذ ہے 'رسول الله علیہ کچھ اصحاب سمیت مجلس افروز ہے 'ایک اعرافی(۱) آیا اور حضور علیہ سے سوالات کرنے لگا 'صحابہ کمتے ہیں کہ ہمیں یوا تعجب ہوا کیونکہ حضور علیہ نے ہمیں توزیادہ سوالات کرنے سے منع کرد کھا تھا مگرده را اول کے گیا اور حضور خندہ پیشانی سے جواب دیے گئے۔ سوال وجواب دور تک ہیں ہم نمونتاؤہ تین نقل کرتے ہیں :

اعرانی نے کماکہ یا محمد ہمارے پاس آپ کا قاصد آیا تھا اس نے ہمیں متایا کہ آپ اپنے آپ کواللہ کار سول خیال کرتے ہیں ؟

حضور علية فرمايا-"بال اس في كما-"

(۱) اعراق کے معنی دیے تو دیماتی کے بیں اور دیماتی اردو می وائے ساتہ اوربد تندیب کوا اجاتا ب سیال سدم او برگز نمیں المس چو مکدو کی علاقے کے دینے والے تھے اس لیے "اعراق" کما گیا کید منام ان نقلیہ سعدی تھے انسول نے فتم وے دے کر حضور کے سوالات کیے تھے۔ اعرائی نے پوچھا.... "آسان کس نے پیداکیا؟" حضور علی ہو لے "انتہ نے"
نے" .... اس نے پوچھا .... "زمین کس نے پیداکی؟" جواب ملا "اللہ نے"
.... اس نے پوچھا" یہ بہاڈ کس نے زمین میں نصب کردیے "..... جواب دیا
گیا "اللہ نے" ۔ اس طرح بہت سے سیدھے سادے سوالات اس نے کے اور
حضور علی ہے نمایت سکون و محل سے اسے جواب دیتے رہے 'پھر دہ چلا گیا' امام
نیٹالوری کہتے ہیں کہ:

وفیه دلیل علی احازة طلب المرء العلو من الا سنادو ترك الا قنصار علی الترول فیه وان كان سماعته عن الثقة (اوراس مین اسبات كی ولیل ب كه حضور علیه كی معامل طرف ب آدمی كواجازت دی گئی به كه وه سند كه معامل مین "نزول" پر قاعت نه كرب "بلحه "علو" كا طالب بور چاب روایت اس نے ثقه بی ب من كی بور) به گیر فرمایا ..... "اگر اساد مین علو كی طلب و تااش مستحب نه بوتی تو حضور علیه به بیش استان اس اعرائی كوثوكت " جمر كتے " اس كے بعد فرمایا ..... "بهتم سے صحابة اس نے اساد عالی كی طلب من اساد عالی كی طلب میں با قاعده سفر كتے بیں۔ "

اور پھر بہت ہے قصے سمایہ کے لکھے 'بیاب س ۱۲ تک چااگیا ہے 'اس سے ٹاہت ہواکہ علوئے سند 'یا" قرب الاسناد "محد ثین کے یہاں شروع بی ہے ایک مسلمہ خوبی ہے 'وہ اس کے شیدائی رہے ہیں' انھوں نے "علق "کو باعث نخر اور "نزول" کو باعث نگ سمجھا ہے 'چنانچہ این صلاح نے تصر ت کی ہے کہ قول مسجح کے مطابق نزولِ سندایک نحوست اور عاد ہے (شوم)

ذرااندازہ کیجئے'امام مخاریؒ نے اپن سیحے''مخاری'' میں بھن ایسے راویوں کی روایت بھی لےرکھی ہے جنھیں خودانھوں نے اپنی تاریخ میں ضعیف قرار دیاہے' جیسے زهرین محمد النہ کی ایوب بن عائذ محمد بن ثابت الکونی 'زیاد بن الربیع' محمد بن برید 'سعید بن عبید الله النفی 'عباد بن راشد اور مقسم مولی ابن عباس 'آخر کیوں ؟ بعض اہلِ علم اس کی بیہ توجید کرتے ہیں کہ ان احادیث کے لئے ان کے پاس صحح وقوی سندیں بھی ہوں گی 'جن کی دجہ ہے احادیث کی صحت پر اطمینان ہوگا 'لیکن وہ سندیں نسبتان مازل" ہوں گی 'اوریہ جو ضعیف راویوں دالی سندیں انھوں نے پسند کیں 'یدان کے مقابلے میں عالی ہوں گی۔

«مسلم" كى مثال ليجيئ خطيب بغدادى اين تاريخ بغدادين ايك دانعه بيان کرتے ہیں جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ صحیح مسلم میں بھن ضعیف رادی موجود ہیں جیسے اسباط بن نصر ، قطن بن نسیر اور احمد بن عیسی ۔امام ابد زرعة (امام مسلم ٌ کے استاد) نے ان پر شدو درہے اعتراض کیا 'اور کما کہ لو بینی "مسلم" نے تو ہمارا سر اہل ہدعت نے آگے نیجا کردیا اُب اگر ان کے خلاف صحیح "مسلم" کی حدیثوں ہے استدلال کیا جائے گا تو وہ صاف تهدیں گے کہ یہ کتاب "صلح" نہیں ہے وغیر ہوغیر ہ 'سعیدین عمروالبرذعی کہتے ہیں کہ جب میں نیشا پورلوٹا تو میں نے امام مسلم سے اوزر عد کے اعتراض کی تفصیل بیان کی اسپر انھوں نے جواب دیا کہ میری کتاب ہے تو "صحیح" کیکن معاملہ یہ ہے کہ ابن نصر اور قطن واحمہ ہے میں نے صرف وہ صدیث لی ہے جس کی روایت الن کے شیوخ سے ثقد لوگوں نے بھی کی ہے' جمال کہیں الیی صورت ہوئی کہ ثقہ رادی کے مقایلے میں ان سے ردایت لیناعلو وار تفاع کاباعث نظر آیا میں نے ان سے روایت لے لی اور نزول سے چ گیا (۱)۔اس سے اصل حدیث میں کوئی ضعنب واقع نہیں ہوا کیو نکہ وہ تو تقنہ راویوں ے ثابت ومعروف ب ' (تاریخ مبغداد" - جلدس ص۲۷۳ و۲۷۰ سروط الائمة الخمسة لابي بكر الحاز مي ص١٠ تا ٦٣ \_ ماتمس اليه الحاجة

ص ۱۲و۲۲) (۱) یعنی می روایت آگر ثقد راوی سے لیتا تواس کی شدهیں واسطے زیادہ ہوتے بد نسبت اس سند کے جو اس کم ثقہ راوی کے ذریعے میا ہوئی۔ لن صلاح نے محدین اسلم الطّوی الزابد العالم کایہ قول ذکر فرمایا ہے: قال قرب الا سناد قرب او قربة الى الله عزّو حل فرمایا قرب الاسناد الله عزوج تل سے قرمت کی ایک شکل ہے۔ "این صلاح" وضاحت فرماتے ہیں:

ان تفصیلات سے اندازہ سیجئے کہ سند میں داسطوں کی کی کو محد ثین کے بیال کس در جہ اہمیت حاصل رہی ہے اس کے بعد مولانا مودودی کا یہ ارشاد پھر تازہ کر لیجئے۔

"بدامام زہری کامیان ہے جن کا زمانہ سیدنا عثال کے عمد سے قریب ترین تھا اور محد بن سعد کا زمانہ امام زہری کے زمانے سے بہت قریب ہے الن سعد نے صرف دوواسطوں سے الن کابی قول نقل کیا ہے۔"

اور اس پر فاضل اجل خاتم الحد ثین مجیخ وقت مولانا محد میال صاحب مد ظله العالی کادرج ذیل دیمارک سرمه عودید ، عبرت مایئ :

" یہ دوسر ا مغالطہ یا دھول جھو تکنے کی دوسری کوشش ہے' کسی تعمیر کے متعلق تو یہ کہا جاسکتا ہے کہ حال کی تغمیر ہے' صرف دو پشتیں گزری ہیں'اس کی تغمیر ہوئی تھی' للذاابھی مضوط ہوگی ممر کسی روایت کے متعلق یہ کہنا سر اسر مخالطے میں ڈالنا ہے کہ صرف دور او یوں کا واسطہ ہے یا فلال کا زمانہ فلال سے بہت قریب ہے۔" (شوابد تقدّس ص ١٨٩)

اب بتایے کیا تاریخ عالم میں مولانا محد میاں سے بردھسر قابل اور باخبر شخصی اللہ میں مولانا محد میاں سے بردھسر قابل اور باخبر شخصی گزرا ہوگا؟ کیاا یہ بی کسی در دناک المید پر شخص سعدیؒ نے یہ شعر ند کما ہوگا۔

اسپ تازی شدہ مجروح بور پالاں طوقِ زریس ہمہ در گردنِ خرمی بینم اقرباء کے معالمے میں حضرت عثمانؓ کے طرزِ عمل کی تشر تکے:

سید ناعمان نے این اقرباء کے معاملہ میں جو طرز عمل اختیار فرمایا اس کے متعلق میرے وہم د گمان میں بھی بھی ہیے شہ نہیں آیا کہ معاداللہ وہ کسی بدنی کی بر منی تھا'ایمان لانے کے وقت سے ان کی شادت تک ان کی بوری زندگی اس بات کی گواہی دیتی ہے کہ وہ رسول اللہ عظیمہ کے مخلص ترین ادر مجوب ترین محادول میں سے تھے وین حق کے لئے ان کی قرمانیاں' ان کے نمایت یا کیزہ اخلاق اور ان کے تفویٰ وطمارت کو دیکھ کر' آخر کون صاحب عقل آدی یہ گمان کر سکتا ہے کہ اس سیرت و کر دار کا انسان پدنیتی کے ساتھ وہ طرز عمل اختیار کرسکتا ہے جس کو آج کل کی سیای اصطلاح میں خویش نوازی (NEPOTISM) کما جاتا ہے ' در اصل ان کے اس طرز عمل کی بدیادوہی تھی جو انھوں نے خود بیان فرمائی ہے کہ وہ اسے صلہ رحمی کا تقاضا سمجھتے ہتھے' (۱) ان کا خیال میہ تھاکہ قرآن وسنت میں جس صلہ رحی کا تھم دیا گیا

<sup>(</sup>١) كزالا عمال ع ٥ ، حديث فمر ٣٣٣٣ طبقات لن عد ع ١٣٠٠ من ١٠٠

ے'اس کا قاضا ای طرح بورا ہوسکتا ہے کہ اینے رشتہ داروں کے ساتھ جو بھلائی کرنا بھی آدمی کے اختیار میں ہووہ اس ہے در بغ ند کرے ' یہ نیت کی غلطی نہیں بلحہ رائے گی غلطی' پایالفاظ دیگر اجتهادی غلطی تقی' نبیت کی غلطی وه اس وقت ہوتی جب کہ وہ اس کام کونا جائز جانتے اور پھر محض اینے اقرباء کے مفاد کے لئے اس کاار تکاب کرتے الیکن اسے اجتنادی غلطی کہنے کے سواکوئی جارہ بھی نہیں ہے ' کیونکہ "صله رحی" کے حکم کا تعلق ان کی ذات ہے تھا نہ کہ ان کے منصب خلافت سے 'انھوں نے زندگی بھر اپنی ذات ہے اینے اقرباء کے ساتھ جو فیاضانہ حن سلوک کیا وہ بلاشیہ 'صلیہ رحی'کا بہترین نمونہ تھا'انھوں نے اپنی تمام جا کداد اور ساری دولت اییخ رشته داردن میں تقسیم کردی ٔ اور خوواینی او لاد کوان کے برابر ر کھا'اس کی جتنی تعریف کی چائے وہ تم ہے ، تگر صلہ رحمی کا کوئی تحکم خلافت کے عہدے ہے تعلق نہ رکھتا تما کہ خلیفہ ہونے کی حیثیت ہے بھی اپنے ا قرباء كو فائده پنجاناس حكم كاصحح تفاضا موتا ـ "صلدر حی" کے شرعی احکام کی تاویل کرتے ہوئے حضرت عثانؓ نے تحیثیت خلیفہ اینے اقرباء کے ساتھ جو سلوک کیا 'اس کے کسی جزء کو بھی شرعاً نا جائز نہیں کما جاسکتا' طاہر ہے کہ شریعت میں ایبا کوئی تھم نہیں ہے کہ خلیفہ کسی ایسے تخص کو کوئی عمدہ نہ دے 'جواس کے خاندان ماہر ادری ہے تعلق رکھتا ہو'نہ "خمس"کی تقنیم یا" بیت المال" سے امداد دیے کے معالمے میں کوئی ایساضاطہ شرعی موجود تھا جسکی

انھوں نے کوئی خلاف درزی کی ہو 'اس سلسلے میں حضرت عمرٌ کی جس وصیّت کا میں نے ذکر کیا ہے وہ بھی کوئی شریعت نہ تقی مجسکی یابعدی حفرت عثال یر لازم لور خلاف درزی ناجائز ہوتی' اسلئے ان پر یہ الزام ہر گز نئیں لگایا جاسکتا کہ انھوں نے اس معالم میں حد جواز سے کوئی تجاوز کیا تھا' لیکن کیااس کابھی نکار کیا جاسکتاہے کہ تدبیر کے لحاظ ہے صحیح ترین الی<sup>سے</sup> ہی تھی جو حضر **ت او بر**ڑو عرشنے اپنے اقرباء کے ں مے میں اختیار فرمائی؟ اور جسکی وصیت حضرت عمرؓ نے ایے تمام امکانی جانشینوں کو کی تھی ؟ اور کیااس بات کومانے میں بھی تامل کیا جاسکتا ہے کہ سیدنا عثالیؓ نے اس سے بٹ کر جوياليسي اختيار كياه ولمحاظ تدبير نامناسب بهي تقي ادر عباأ سخت نقصان ده بھی ثابت ہوئی ؟ بلاشیہ حضر ت والا کوان نقصانات كاندازہ نہيں تفاجوبعد ميں اس ہے ہوئے 'اور يہ كوئي احمق ہی خیال کر سکتا ہے کہ انھوں نے جو کچھ کیاس ارادے ت کیا کہ یہ نمائج اس ہے بر آمد ہوں الیکن تدبیر کی غلطی کو بہر حال غلطی مانتایزے گا۔ (خلافت و لموکیت صفحہ ۳۲۱ و۳۲۲)

#### مروان اور

# اس کا بایپ حَکَم بن ابی العاص

جرت کی نمیں بلعہ قیاس کے عین مطالق بات ہے کہ جس شخص کے ول و دماغ پر شیطان کا جادو چل کیا ہوگا اس کے ول سے ایسے لوگوں کی نفرت و کراہت نکل جائے گی جو خداور سول علی کے مجرم ہیں۔ مروان کیا تھا' یہ اہل علم کے لئے ڈھکاچمپائٹیں' حضرت طلح کا تا تل'جمعہ کے منبر پر سیدنا حضرت علی کو گالیاں دینے والا' حضرت عثالیٰ کی شادت کا سب سے برواسبب ظاہری' اور سید الاہرار صلی اللہ علیہ وسلم کی زبانِ صدانت النزام سے ملعون قرار پایا ہوا' (ایک ایک بات کا فہوت آگے آرہاہے)۔

پھر کیوں نہ میاں صاحب کو اس سے خصوصی محبت ہوتی 'یہ محبت ہی کا کر شمہ ہے کہ اسے بہ اطمینان صحافی بھی قرار دے ڈالا 'حالا نکہ جس '' تقریب التہذیب ''سے وہ کئی حوالے مختلف امور میں لائے ہیں ای میں این مجر کا یہ فیصلہ موجودے کہ :

لا يثبت له صحبته (مروالن كاسحالى بونا ثابت نيس)

اور مروان کاباپ تھم بھی کیول نہ موصوف کو محبوب ہو 'جب کہ اسے ثقہ مور خین نے صف اول کے دشمنان رسول بھاتھ میں شار کیا ہے' اور رسول اللہ مور خین نے صف اول کے دشمنان رسول بھاتھ میں شار کیا ہے' اور رسول اللہ مقالی ہے موصوف محرم کو کہ اگر تین سطرول میں تین بار تھم کانام آیا تو تینول بار "حضرت تھم" بی تحریر فرمایا گیا (ص ۱۸۲) اور اس کے بیٹے مروان کو بھی ایک بی صفح میں چاربار "حضرت" کے لفظ سے تعظیم دی گئی (ص ۲۱۱)

مروان کے متعلق مودودی نے لکھا تھا:

"خصوصاً جب كه اس كامعتوب بب موجود تخاادر الني ييخ كدر يع حكومت كى كامول پراتر انداز ، وسكتا تحا" حضرت ميال صاحب السية بين المحترب كايد انداز تحرير بهى لرزه خيز "مار به لك تو مودودى صاحب كايد انداز تحرير بهى لرزه خيز بهارت حاصل به مروان ادر تحكم جيسے بهى مول ان كويد سعادت حاصل مقى كه سيد الانبياء رحمته للعالمين صلى الله عليه وسلم كرد كانوركى زيارت حاصل موكى تحى"

چند فقر دل بعد .....

"ان کی بی سعادت باعث رشک ادر موجب صداحترام ہے 'یہ مودودی صاحب ہی کی جسارت ہے کہ ان کے متعلق دوانداز اختیار کر رہے ہیں جیسے کسی بازاری مخص کے ساتھ جو مجرم ادر مزم بھی ہو"۔(ص۱۸۲)

خداجهالت کے ساتھ نمائش تقویٰ ہے بھی چائے 'ہم تفصیل میں جانے ہے قبل خاتم الحد ثین حضرت شاہ عبدالعزیز کا ایک نتویٰ نقل کرتے ہیں تاکہ کوئی اللہ کا بدہ '' فاویٰ عزیزی 'کا ایک نسخہ اٹھا کر کھر ل میں پیسے اور سرمہ تیار کر کے میاں صاحب کودے کہ یو قت خواب آنکھوں میں اٹکا کیں۔

شاہ عبدالعزیز محدث وہلوی کا ذکر خیر آپ پڑھتے ہی آرہے ہیں 'ان کے فاری فآدیٰ کا نام ہے" فآدیٰ عزیزی"۔

### فآوى عزيزى :

حضرت موصوف ہے شاہ بخارانے دس سوال پو بیٹھے تنے پانچوال ان میں کا بیہ تھا۔

"پنجم آنکه سب مروان و معاویه نزد اهل سنت جه تحقیق دفته، (مروان و معاویه کوبر اکنے کے بارے میں الل سنت کی تحقیق کیا ہے؟ الل سنت کی تحقیق کیا ہے؟ شاہ صاحب جواب دیتے ہیں :

"مروان علیه اللعنة رابد گفتن و بدل از و بیزار بودن خصوصاً درسلوکے که با حضرت امام حسین و اهل بیت می نمود و عداوت مستتره ازان بزرگواران دردل داشت از لوازم سنت و محبت اهل بیت است که از حمله فرائض ایمان است" (فآوی عزیزی مطبوع کتب فاند رجمید "ویویم" مل ۱۷۷)

ترجمہ: (مروان علیہ اللعنۃ کویر اکمنااور تہہ ول سے اس سے
ہیز ارر بنا فاص طور پر اس بدسلوکی کی دجہ سے جو اس نے امام
حسین اور اہل بیت کے ساتھ کی اور اس عداوت کی دجہ سے
جو اس کے دل میں ان بزرگول کی طرف سے گھر کئے ہوئے
تھی 'سنت اور محبت اہل بیت کے لواز مات میں سے ہے 'جو
فرائض ایمان میں سے ایک فریضہ ہے۔)

اس کے بعد حضرت معاویہ کے متعلق جواب دیا گیاہے اسے ہم نے یمال غیر متعلق سمجھ کر حذف کر دیا۔

اب اے قارئین کرام اور اے علاء عظام! فیصلہ دیا جائے کہ شاہ عبد العزیزُ نے مودودی کو اہل سنت میں سے خارج کیایا مولانا محد میال دام ظلہ العالی کو؟ اہل سیت اطہار کے دسٹن میال صاحب ہوئے یا مودودی؟ فریضہ ایمانی میں کو تابی اول الذکرنے کی یا ثانی الذکرنے ؟۔

#### ازالة الخفاء:

آئے اب ان کے والد ماجد حضرت شاہ دلی اللہ ہے بھی مروان کے بارے میں کچھ یو چھیں 'شاہ صاحب جنت کو سدھار گئے 'اس لئے ان کی کتابوں میں سے جواب حاصل کیا جاسکتا ہے 'تو لیجئے ہم نے ''ازالۃ الٹھاء ''اٹھائی ' بیدوہ قدیم قاری نسخہ ہے جس پر محمد احسن صدیقی نانو توی کا فاری حاشیہ ہے اور پر یلی کے مطبع صدیقی نے در میں (سوسال سے بھی قبل) اسے چھاپا تھا' مقصد اول فصل حشم میں شاہ صاحب قرآنی سور تول کے کچھ معارف میان کرتے چلے جارہ ہیں 'سورہ نون (قلم) کا نمبر آیا تو درج ذیل روایت نقل کرتے ہیں : (ص ۲۵۱)

عن ابى عثمان النهدى قال قال مروان بن الحكم لما بايع الناس ليزيد سنة ابى بكر و عمر فقال عبدالرحمن بن ابى بكر و عمر وقال عبدالرحمن بن ابى بكر انها ليست بسنة ابى بكر و عمر ولكنها سنة هر قل فقال مروان هذا الذى انزلت فيه والذى قال لوالد يه اف لكما (الاية) فسمعت ذلك عائشة فقالت انهالم تنزل فى عبدالرحمن و لكن نزل فى ابيك ولا تطع كل حلاف مهين هماز مشاء بنميم.

او عثان نهدی ہے مردی ہے انہوں نے بیان کیا کہ جب
مردان بزید کے لئے لوگوں سے بعت لے رہاتھا تو کہنا تھا کہ
یہ ابو بحر و عمر کی سنت ہے اس پر ابو بحر کے صاحبرادے
عبدالرحمٰن نے کما کہ ابو بحر و عمر کی تو نہیں 'یہ تو ''ہم قل''کی
سنت ہے (روم کابادشاہ ' جمٰلی) اب مردان بولا کہ یہ وہی آدمی
ہے جس کے متعلق قرآن میں آباہے کہ والذی (۱) الایہ
جب حضرت عائشہ نے بیبات سنی تو فرمایا کہ عبدالرحمٰن کے
بارے میں تو یہ آیت نازل نہیں ہوئی 'البتہ خود تیر ہاب

یہ توان برر گول کے افاضات عالیہ ہوئے جن کی عظمت و جلالت پر میال صاحب کے بیٹی جی میں اور "دیوری "کے صاحب کے بیٹی جی نمیں سارے شیورٹی "دیوری "کی رائے بیں اور "دیوری "کے (ا) یہ سورہ احقاف (پارہ ۲۶) کی آیت ہے "سعاد تمند اولاد کے مقابلہ شی در ضعد در کش اولاد کا ذکر کیا جد ہاہے کہ اور جس محض نے کہا ہے البال باب کو شی بین اربوں تم ہے " (ترجمہ شخالند)

(۲) اس آیت کا ترجمہ یہ جور تو کہا نہ مان کی قشمیں کھانے دائے بہ قدر کہ طحنے دے "جنلی کھانا پھرے " کھلے کام سے روک ورسے بور ہے کہا تا اور ایر کہ بدنام در سوا۔ " (سورہ احقاف پارہ ۲۹) بھی معان علاء ملف "ذینم "کے معنی " ترام زادہ " بی معنی دیام کے جیں)

سلسلہ ء شریعت وطریقت کاسلسلہ بن ان حضرات کے توسط سے چاہا ہے ہم سے کم سے کم مے معلوم دیدید کاسر چشمہ تو ''مہند'' میں ای خاندان کومانا گیا ہے۔

أب آيك نَظر اس "صحح طارى" پر بھى دُالى جائے جس سے مياں صاحب مد ظلد نے اپنى كتاب ميں بہت سے غير متعلق اور بے محل فقرے نقل كر كے يہ باور كرانے كى كوشش كى ہے كہ "مخارى" توبده معمولاً زير مطالعہ ركھتاہے۔

مسیح مخاری :

کتاب الفتن۔ باب قول النبی هلاك امنی علیٰ یدے اغیلمة سفهاء۔ (ص ۱۰۶۲) ش پر مدیث ہے

> "عمرین کی میان کرتے ہیں کہ میں ایک بار مجدِ نبوی میں ابد ہر رہے آئے یاس بیٹھا تھا اور ہمارے ساتھ مروان بھی تھا' او ہر ررہ کئے گے کہ میں نے صادق وصدوق علیہ کو ساہ کہ وہ فرماتے تھے کہ میری امت قریش کے نوعمر لونڈوں کے ہاتھوں ہلاکت کو چینجے والی ہے'اس بر مروان نے کماکہ ان لونڈوں پر خدا کی لعنت ہو' او ہر برہ کئے لگے کہ اگر میں عابوں تو صاف صاف بتا سکتا ہوں کہ بدلو مڑے کون جیں ' ایک مرتبہ میں این داوے کے ساتھ "بدی مروان" کی طرف کیا جبکه ملک "شام" بران کا تسلط مو کیا تھا وادے نے جب ان لونڈوں کو دیکھا تو کہا شابہ یہ لونڈے انہیں میں ے ہوں (جن کے بارے میں حضور عظیم نے پیشینگوئی کی تھی' ہم نے کہا آپ ہی بہتر جائے ہیں" ''وہم سے مراد صرف ابد ہریرہ ہی حہیں باعد وہ سب ہیں جو ابد ہریرہ اور ان کے دادے کی گفتگو کے دقت بطور سامع موجود ہے )(1)

(ا) او ندول سے مراو بد کرواد مم عقل "ب تدیر لوگین میساکدان جرائے فتالباری می صراحت کی ہے۔

اس مديث پر مولانا احمد على عدت سمار نيور كُلُّ في بير عاشيه تحرير فرمايا به والعجب من لعن مروان الغلمة المذكورين مع ان الظاهر انهم من ولده فكان الله تعالى اجرى ذلك على لسانه ليكون اشد عليهم في الحجة لعلهم يتعظون وقد وردت احاديث في لعن الحكم و مروان وماولد اخر جها الطبراني وغيره

مروان کاند کورہ لوغروں پر لعنت کرناعیب ساہے کیونکہ ظاہر ہے وہ خود ای کے اولاد میں سے سے 'دراصل یہ اللہ کا اعجاز قدرت تھا کہ اس نے خود مروان کی زبان سے یہ کلمہ لعنت نکلوادیا تاکہ بنی مروان پر جمت شدید ہوجائے' شاید وہ کچھ نفیجت کیڑیں' اور الی حدیثیں موجود ہیں جن میں مروان کے باپ " تھم" اور اسکی اولاد پر حضور علیہ نے نے لعنت تھجی ہے۔ ان حدیثوں کی تخری کے دیت تھجی ہے۔ ان حدیثوں کی تخری کے دیت تھجی

اوراگر اب بھی میال صاحب کے کانوں پر جوں نہ رینی ہو' تو ''وار العلوم'' کے کتب طانے ہے المستدرک کی جلدر ابع نکلواکر اس کا صفحہ ۹ کے ۳ ۲۳ ۲۳ میاں صاحب کے گوش گزار کرادیا جائے'جس میں سے چند احادیث ہم اپنے قارئین کی معلومات میں اضافے کے لئے یہال نقل کئے دیتے ہیں۔

حاکم سند میان کرنے کے بعد عبدالرحمٰن بن عوف ہے حدیث روایت کرتے ہیں۔

"انموں نے میان کیا کہ حضور علیہ کے زمانے میں (آس پاس) جوچہ پیدا ہوتا تھاوہ (حصولِ برکت کی نیت ہے) آپ کے باس لایا جاتا تھا، آپ اس کو دعا دیتے تھے، جب مروان بن الحکم پیدا ہوا تو وہ بھی لایا گیا، اسکے بارے میں آپ نے فرمایا یہ ذلیل بن ذلیل ان کملون ب معون ب ۔ "

(١) الوزغ عن الوزغ الملون عن الملول

مزید ایک روایت عبد الله بن زیره کی میان فرماتے ہیں: "رسول الله صلی الله علیه وسلم نے تھم اور اس کی اولاد پر

لىنت بھيجي ہے۔"

ايك اورروايت اوجريرة كي دية إن:

حنور علی نے بیان کیا کہ میں نے خواب میں دیکھاہے کہ اولاد تھم میرے منبر پراس طرح الحمیل کودر عل ہے جسے مندر کودتے ہیں کہ حضور علیہ اس کودتے ہیں کہ حضور علیہ اس دن سے آخر دم تک بشاش بواش نمیں دیکھے گئے۔"

مزیدایک روایت حضرت عائشه کی نقل کرتے ہیں۔

"ام المومنین حضرت عا تشد نے فرمایا کہ اللہ کے رسول علیہ اللہ کے رسول علیہ کے مردان اس کے مردان اس کے ملب (یشت) میں تھا۔ "

حفرت اوزدگی حدیث بھی "حاکم " بن کی زبانی س کیے۔
"حضور علی کے فرمایا کہ جب ہوامیہ کی تعداد چالیس تک
پنچ جا کیگی تووہ اللہ کے بعدوں کو اپنا غلام بمالیں گے 'اور اللہ
کے مال کو اپنی جاگیر سجھ لیس گے 'اور قرآن کے ساتھ
بددیا نتی کامعالمہ کریں گے۔"

حافظ ذہبی نے اس پر خصوصی ریمارک دیا ہے کہ ھذا محفوظ (یعنی باعتبار سندیہ اطمینان حش ہے 'اس ریمارک کی اہمیت ابھی آپ کو''البدایہ والنہایہ '' کے زیر عنوان معلوم ہوگی)

تواے قارئین کرام اوراے طلبائے عزیز! یہ بیں وہاپ بیٹے جن پر ہمارے شخ العرب والجم حضرت مولانا محمد میاں صاحب رشک کررہے ہیں' فدا ہوئے جارہے ہیں' آپ نے مودودی کے وہ جلے بھی دیکھے ہیں جو میاں صاحب کو''لرزہ خیز "محسوس ہوئے تھے' پھر شاہ عبدالعزیز محدّث دہلوی کا نقد فتو کی بھی پڑھا۔ حساب لگا کہ تاہیے دونوں فر مودات میں ڈگری اور ٹمپر پچر کا کیا تناسب ہوگا' ہم کم فہموں کو تو کم دہیش ایک اور دس کی نسبت نظر آر ہی ہے' اتنی نہ سمی ایک اور پانچ کی توبان ہی لیجے' پھر آپ ہی بتاہیے کہ "لرزے" کے بعد کو نسامر ض ہے جو پانچ گنی زیادہ حدثت کے نتیج میں میاں صاحب کو لاحق ہونا چاہیے سپ محرقہ ..... ؟بلڈیریشر .....؟دہا فی بواسیر .....؟(۱)

میان صاحب کمیں گے کہ "ہم کمی کی تقلید کیون کرمیں ہم تو جملہ واقعات مثل آفاب عالمتاب بیان کر آئے ہیں" ٹھیک ہے وہ کمی کی تقلید نہ کریں انہیں ہم بہ نفسِ نفس مجہد مطلق اور اہام دور ان ہانے لیتے ہیں لیکن یہ تو بہر حال انہیں کر نابی چاہیے کہ "جسارت" کی جو مہذب گالی انہوں نے مودودی کودی ہے اسے کم میں سے ضرب دے کر حضرت شاہ عبد العزیز بحدث دہلوی کی ردح کو ایسیال ثواب کرویں مساب میں ہم کر ور ہیں اسلئے وثوق سے نہیں کہہ سکتے کہ مودودی کی "جسارت" میں اور شاہ مغفور کی جسارت میں ٹھیک دس گئے ہی کا فرق ہے یا کم یازیادہ کا بہر حال یہ تو آپ کے سامتے ہی ہے کہ شاہ صاحب نے شاہ طون اور شیطان" مروان سے بیز اری کی شدو مدے ہدایت فرمائی ہے۔
"ملعون اور شیطان" مروان سے بیز اری کی شدو مدے ہدایت فرمائی ہے۔
"ملعون اور شیطان" مروان سے بیز اری کی شدو مدے ہدایت فرمائی ہے۔

پھر اگر شخ وقت کی طرف سے حضرت شاہ دلی اللہ اور ایو عبداللہ حاکم نیشا پوریؒ صاحب "المتدرک" کو بھی مچھ"ایسالِ لواب" ہوجائے تو شاید فرشتے احجیل انجیل کر داد دیں گے کہ

> ایں کاراز تو آیدومر دال چنیں کنند گر ٹھمر پئے اس عث کو ہم ذرا بسط کے ساتھ لیناچاہتے ہیں

(۱) ویسے ہمیں یقین ہے کہ مودودی کے سوا کوئی ہی مردان اور تھم کو پیاس گالی دیدے میاں ماحب کے کاثول پر جوں تک نیس رینے گی۔

# زوجه عثالیًا کی آبرو پر حمله:

دل دوماغ پر شیطان کی گرفت آدمی کو کیا بنادی ہے اسکا ہمر پور تماشامیال صاحب کی کتاب خوب د کھار ہی ہے 'بہتیر ہے نمونے آپ ملاحظہ فرما چکے 'ایک نمونہ اب ایسادیکھئے جس میں ان بزرگ نے دوایت گھڑنے ہی کا جرم نہیں کیا ہے بلحہ سید نا عثمان کے وقار اور ان کی زوجہ محترمہ کی آبر و پر ایسانار واحملہ کیا ہے جے بڑھ کر جرذی حس اور باحیا مسلمان کانپ جائے گا۔

۔ تفصیل اس کی میہ ہے کہ مودود می نے مروان بن الحکم کیلئے سکریٹری کا لفظ لکھندیا تھا' میاں صاحب کوبرداغصہ آیااور فرمانے لگے:

"وجل اور فریب کے الفاظ سخت ہیں گر جب آگھوں میں دھول جھو نکنے کی کوشش کی جائے تو ہم نہیں سجھتے کہ اس کے لئے کیا لفظ استعال کریں '"سکریٹری" اور "چیف سکریٹری" کالفظ استعال فرمایا گیا 'تاکہ ذبن ایک ہیبت تاک عمدے کی طرف متوجہ ہوں 'چر مروان کو اس عمدے کی طرف متوجہ ہوں 'چر مروان کو اس عمدے کی رمعا کر فلیفہ سوم پر ایک الزام چیاں کردیا گیا (معاذاللہ) حالا نکہ پہلا فرض یہ ہے کہ مودودی صاحب فاست کریں کہ "خلافت راشدہ "کے نظام میں "سکریٹری" یا فاست کریں کہ "خلافت راشدہ "کے نظام میں "سکریٹری" یا گوئی عمدہ ہوتا تحا 'چر یہ ثابت کریں کہ اس کے اختیارات استے وسیع ہوتے سے کہ اتن ہوی کومت کومتاثر کر سکیں۔ "رس دیا)

لفظ "سکریٹری" کے اعتر اص کا توشانی جواب ہم بعد میں دیں گے 'پہلے وہ چیز دکھ لیجئے جس کا تعلق اس بغلی عنوان سے ہے ' میال صاحب بیہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ مروان حضرت عثالؓ کا محض ایک گھریلونو کرتما' حکومت کا "سکریٹری" نہیں تھا'اس کے لئے دو صفحات انہوں نے الیی غیر متعاق باتوں میں سیاہ کئے ہیں جنہیں وہ اپنے دعوے کی دلیل سجھتے ہیں' خیر اس دلیل کی حیثیت تواہمی تھلتی ہے' ذرااس فیصلے کودیکھئے جو کٹ حجق کے بعد آپ نے داغا ہے فرماتے ہیں کہ

''مروان حفرت عثالاً کے منے چڑھے فادم شے ای دجہ سے حضرت عثالاً کی معتمد ہوی ناکلہ سے نوک جمو تک رہتی تھی۔''(ص 2 کا)

يملے توزرا"معتديوى" كے الفائه لما حظه كيجي "كوايديول كى دوقتمين بين معتند اور غير معتند' اوريهال ضروري تفاكه لفظ بيوي لكننه ير أكتفاء نه كيا جائے بلحه معتند کااضافه بھی ضرور فرمائیں 'ہوش مند حصرات بتائیں"مران "لور *سے کہتے* ہیں۔ دوسرے یہ سننے کہ جو صورت حال ان سطروں میں انہوں نے بیان کی ہے وہ سوفیصدی ان کی من گھڑت ہے' ہم چیلنج کرتے ہیں کہ تاریح کی کسی ضعیف ہے ضعف روایت میں بھی ایہا نہیں و کھایا جاسکتا'میاں صاحب تاریخ بیان نہیں کرر ہے ہیں تصنیف کررہے ہیں'اور یہ ہمی من لیجئے کہ اس جرات عظیمہ کی وجہ كيا ہے؟ وجديہ ہے كه ميال صاحب اس روايت كا عليه بكاڑنا چاہتے ہيں جو مودودی نے دو معروف ترین کتابوں کے حوالے سے میان کی ہے ' (اور ایک ان میں سے وہی "طبری" ہے جو میال صاحب کھولے بیٹھ ہیں) ہے کہ ایک مرتبہ حضرت ناكله (زوجه عثمان )نے اینے شوہر محترم سے صاف صاف كما تھا۔ "اگر آپ مردان کے کے پر چلیں کے تو یہ آپ کو محل کراکے چھوڑے گا'اس مخص کے اندر نہ اللہ کی قدر ہے نہ ہیبت نه محیت \_ "(خلافت د ملوکیت ص ۲۰۶)

یہ روایت بتاری ہے کہ ''حضرت نا کلہ'' مر وان ہے کس قدر نالال خیس ظاہر ہے کہ اس ہستی کا نالال ہو نااور اس قشم کی رائے ظاہر کرناجو ہر وقت مر وان کے سیرت و کر دار کا مشاہدہ کر رہی تھی 'بڑی مضبوط شہادت ہے اس کے خلاف' کس اس شہادت کو غتریو و کرنے کے لئے میاں صاحب نے وہ نقشہ کھینچا جے آپ نوک جھونک کے آئینے میں دیکھ رہے ہیں۔

اب ذراغور سیجے عنان آیک بوڑھے آدی ہیں اور یہ بھی ہر خاص وعام کو معلوم ہے کہ ان کی دوجویاں مر چکی ہیں لندا موجودہ تیسر ی بوی ضروری مناس کہ زیادہ عمر کی ہو او هر مر وان کی عمر تمیں سے زیادہ نہیں گویاجوان ہے اس کی منظر میں میال صاحب کے فقرول کی جو بھی مر اولیں گے انتائی فیجے ہوگ۔
نوک جھونک دو طرح کی ہوتی ہے ایک ایس جس میں ایک دوسرے کو چڑانا و تبی و قلبی رنج پہنچانا ہر انالور لاجواب کرنا مقصود ہو تاہے ووسری ایس جو ایس جس میں ایک دوسرے کو انتائی جس میں ایک دوسرے کو جہنائی جس میں ایک دوسری ایس جو انتہائی جس میں ایس جو انتہائی جو انتہائی کی مظر ہوتی ہے اور اسے گر اجذباتی تعلق جنم دیتا ہے۔

اگر کوئی تیسری فتم میاں صاحب کے علم میں ہو تو ہم بہت شوق سے سنیں گے۔

اباگر پہلی قتم مرادلی جائے توایک ایسے شوہرکی تصویر ذہن میں اہھرتی ہے جو و قار و حمیّت سے خالی ہے ' یمال تک کہ اس کا نو کر اس کی ہیوی سے لاتا ہمو تار ہتا ہے اور وہ اسے خوشی رواشت کرتا ہے خود میوی کی پوزیش بھی اچھی نظر نہیں آتی کہ گھریلو خادم اسے جائے مالین کاادب ویے کے تو تو میں میں کرتا رہے اور وہ اسے میے ور ہو۔

اوراگر دوسری قتم مرادلی جائے تو ہم میں ہمت نسیں کہ اس ناپاک تھور کو الفاظ میں بیان کریں 'جو ہمارے بجوے ہوئے دور میں اس "نوک جھونک" کی کو کھ سے پیدا ہوتا ہے' سبحانك هذا بھتان عظیم۔ کیا سوچیں گے میاں صاحب کی کتاب پڑھنے والے کہ جس عثان کی حیاشرہ آفاق ہودہ تو معاذ اللہ ایسا فکا کہ اس کا جوال نوکر اس کی ہیدی سے نوک جھونک کر تارہاہے اور وہ اس تماشے سے ذرا منقبض نہیں' وہ حوثی ہے موہم اور اشتباہ انگیز صور تے حال ہر داشت کر تا

. ہاہے۔

اے الل ایمان اکون مردود سے مردود مسلمان ہے جو یہ گوار اکر سکتا ہے کہ جس عثمان کی عفت وحیا پر فرشتے ہی رشک کرتے ہوں 'بلحہ فرشتوں ہے ہی افضل جن وبعر کے سردار آقائے کا سکات شفع المذ نبین فاتم المر سلین علیہ اس کی شرم وحیا کی قسم کھاتے ہوں 'جو پر ہیز گاری کا پتلا عثمان دو دومات رسول کا شوہر رہا ہو 'اس کے بارے بیل الیمی گھڑنت سے اور کانپ نہ جائے 'گرہائے یہ دوسر ول بیس کی بارے بیل الیمی گھڑنت سے اور کانپ نہ جائے 'گرہائے یہ دوسر ول بیس کیڑے تکالئے والے 'انہیں کچھ تمیز وشعور نہیں کہ کیا ان کے منصر سے نکل رہا ہے کبرت کلمة تنحرج من افواههم۔

## لفظ سکریٹری کی بحث :

یہ تو میال صاحب کی تھنیف کردہ روایت کا داخلی تجزیہ ہوا' اب
"سکریٹری" کی ست آیئوہ خود بہیں رقم فرماتے ہیں کہ مور خین نے مروان
کے لئے کان کا تبالہ لکھاہے یعنی وہ حضرت عثان کا 'مکاتب" تھا' ٹھیک ہے
ضرور لکھاہے گربڑے بوے اساطین علم نے اس اصطلاحی لفظ کا کیا ترجمہ کیاہے' یہ
ہم دکھاتے ہیں۔

ابھی آپ نے دیکھا' تاریخ اسلام کے مولف شہیر مولانا نجیب آبادی نے دکاتب"کی کیا مرادلی تھی "میر منتی در رائی شخص اور میر منتی کے اصطلاحی معنی آگر میاں صاحب کونہ معلوم ہوں' تو ایرانی سفارت خانے جاکر دریافت کرلیں کہ "سکریڑی" اور "چیف سکریٹری" کو کیا گئتے ہیں اور آگر یہ زمیت نہیں اٹھانا چاہجے تو بھر حال یہ تو ایک چتہ بھی سمجھ سکتا ہے کہ گھریلو خادم کے لئے "وزیرومشیر" کے الفاظ نہیں یو لے جائے۔

مزید دیکھتے ائن شمیہ اور حافظ ذہبی جیسے جماندیدہ کی تقیدیق ''المنتقی'' میں (۱) بمول مکے ہوں تہ حصہ اول کام ۱۰۸ بحر کیم لیر۔ اس کاب ۲۳۴: 'خوبی) مروان کے لئے یہ الفاظ بیں ولی مروان (عثال اے مروان کو حام مایا)

اورد یکھے حضرت شاہ عبد السزیز محدث دہلوی کی "" تحفد اثنا عشر کید " میں ہی اسی میں اسی میں اسی میں اسی میں اسی ا اسی "کا تب" کے لئے مید الفاظ ملتے ہیں وجعل مروان وزیرہ و کا تب (اور عثمان نے مروان کو اپناوز میر و کا تب سایا)

علامہ محتِ الدین الخطیب نے بھی جو ضرورت سے پچھ ذیادہ ہی صحابہ کی د کالت کرتے جارہے جیں اس کی تردید بھر حال نہ کی کہ مروان کو حاکم وافسر جیسی بر تری میسر آگئی تھی (المتعی م ۷۸ س)

یہ تو چنداعلی پائے کی مواہیاں ہو ئیں اسبات کی کہ بیای وانتظامی دائرے میں 'ماتب' کا مغموم وہ گھر بلوخادم نہیں ہو تاجو سوداسلف لانے یا پیر دیوانے اور پکھا جھلنے کے لئے نوکرر کھ لیا جاتا ہے 'بلحہ ٹھیک وہی منہوم ہو۔ تاہے جو آجکل "سکریٹری" یا" چیف سکریٹری" کے الفاظ سے سمجھ میں آتا ہے۔

اب لغت کی شادت ہی دیکھتے 'صرف زمانہ سابق ہی میں نہیں آج ہی عرب میں "سکریٹری" کے لئے 'کاتب" بولا جاتا ہے' اٹھائے 'القاموس الجدید" اردو سے عرفی (مطبوعہ اشاعت القرآن دبلی) صغیہ ۲۸۳ پر لفظ 'سکریٹری" کے تین معانی درج ہیں 'وکیل 'امین کاتب 'اور مزید تسلّی کے لئے 'القاموس الجدید عرفی سے اردو" ہی اٹھائے' صغیہ ۵۴۸ پر آپ کو اس لفظ 'مکاتب" کے چند ترجمول میں سے ایک ترجمہ مل جائے گا"سکریٹری" اور سی افظ نمی سننے کہ "سکریٹر میٹ 'کو کتے ہیں" نمکتب کا تم الستر "کیا لفظ "مکتب" ای اسکریٹر میٹ کا ظرف مکان نہیں ہے جس کا اسم فاعل 'مکتب " ہے' اور کیا سکریٹر میٹ کے مربر اوکو 'دسکریٹر می شواری ہو۔

لفظ "وزیر" کو بھی دیکھتے "اس کا استعمال مروان کے لئے ابھی آپ نے "المنتقی" اور "تاریخ اسلام" میں دیکھا اس کے معنی بھی "سیکریٹری آف

اسٹیٹ "(حکومت کاسکریٹری) کے آتے ہیں (القاموس ار دویے عربی) انگریزی لغات بھی اٹھائے' ڈاکٹر عبدالحق کی مشہور لغت اسٹینڈرڈ ڈیمشنری (مطبوعہ ہے 'الیں' سنت سنگھ د ہلی) مختی s میں "سکریٹری" کے معنی . درج ہیں "معتد" (جس پر احر وساكيا جائے) اب لطف يد ہے كه بعض مور خين نے مروان کے بارے میں وزیر ومثیر کے الفاظ کے ساتھ یہ بھی اضافہ کیا ہے كان معتمداً له (ووان كامعتمد تها) اور خود ميال صاحب ك الفاظ" من جرها خادم" کیا غیر معمولی اعتاد کے مظهر نہیں اور کیا ان لوگوں کو "برائیویٹ سکریٹری" نہیں کما جاتا جنہیں آج کل لوگ ذاتی ونجی کاموں کے لیئے معتلہ ماتے ہیں' تمام تاریخیں شاہد ہیں کہ مروان محض گریاونو کر نہیں تھا بلحہ وہ حضرت عثال کا معتد تھا'ان کے سرکاری کاموں کی انجام دہی کرتا تھا' پھر کیا "سكريٹري"كسى اليي مخلوق كانام مو كاجس كے ماتھے ير سينگ رونق افروز مو ' پھر چونکہ حضرت عثالؓ خلیفہ نتھے اس لئے ان کے "سکریٹری" کو اس طرح "مرائیویٹ سکریٹری" نہیں کما جائے گا،جس طرح ان کے منامے ہوئے عاملول کو برائیویٹ عامل نہیں کہا جاتا بلحہ "سر کاری حکام" کہا جاتا ہے وہ عثال کا سكريٹرى تھااس كا صرتح مطلب يہ ہے كہ حكومت كا "سكريٹرى" تھا"اى لئے بہترے محققین نے اس کے لئے والی اور وزیر کے الفاظ استعال کتے جیں جوبد اہتا سر کاری حیثیت کے مظہر ہیں نہ کہ پرائیویٹ حیثیت کے 'ہاں اگر میاں صاحب بہ کمیں کہ حکومت کا سکریٹری صرف اے کہیں ہے جس کے آفس کے لئے " د ہلی" جیساایک شاندار گول سکریٹریٹ موجود ہو' تؤبے شک مودودی صاحب مروان کے لئے کوئی ایسامحل نہ د کھلا شکیں گے ، نگر خود میاں صاحب بھی ان عثانی عاملوں کے لئے جنمیںوہ خود گور نراور فیلڈ مارشل اور وزیرِ خزانہ وغیرہ سے تعبیر کررہے ہیں ایسی کو شھیاں اور آفس نہیں د کھلا سکیں گے جیسے آج کل کے گور نروں اور وزیروں کومیس میں مودودی نے رعب والنے کے لئے انہیں بلعد ضرور تا

"سکریٹری" کالفظ استعال کیا ہے "آگروہ تاریخوں سے لفظ کاتب نقل کر دیتا تو کون
اس کاوہ مصداق سمجھ سکتا تھا جس کے لئے تاریخوں میں یہ لفظ آیا ہے 'بہت ممکن
تھا میاں صاحب جیسا کوئی من چلا اس لفظ پریہ بھی اعتراض کر بھا گا 'کہ لیجئ
صاحب اس زمانے میں پرلیس کمال شھے جو کا تبول کی قوم کاوجود ثابت کیا جارہا ہے '
وکھائے کوئی کتاب حضرت عثمان نے لکھی تھی جس کی کتابت مروان نے کی ہو'
جھوٹا لپاٹیا' مودودی! رہا'' چیف سکریٹری"کا لفظ' تو چیف کا اضافہ اس لئے
موزوں ترہے کہ مروان کے آگے حضرت علی جیسے اکابر بے بس ہو کررہ گئے تھے'
دہ جس سائے میں چاہتا حضرت عثمان کو ڈھال لیتا' تاریخ ایسے بھی واقعات بتاتی
مروان نے پہتی پڑھائی اور انہوں نے اپنی رضا مندی ختم کردی' اس نوع کی
مروان نے پہتی پڑھائی اور انہوں نے اپنی رضا مندی ختم کردی' اس نوع کی
پوزیشن کے لئے میاں صاحب جیسے بے مغزلوگ تو ''منھ چڑھا خادم' کالفظ یہ لیس

قارئین اور محرّم جج اور خود میال صاحب ارشاد فرمائیں کیا مزید دلائل و شواہدی ضرورت ہے ؟ تماشا یہ دیکھتے کہ مودودی پر جواعتر اض کیا تھاوہ تو بے بیاد لکلا ،گر خود میال صاحب کے پاس اس کا کیا جواب ہے کہ خود انہول نے "عامل" کو "گورنر" اور "مہتم خزانہ" کو "وزیر خزانہ" لکھاہے اور مزید انگریزی الفاظ بلا وجہ استعال کتے ہیں "ان کی کتاب ؟ "خلافت وملو کیت" سے حجم میں تقریبا آدھی ہوگی اس سے بقید صفحہ فرست حاضر ہے ،

ص ۲۹ کمیشن 'ص ۳۰ کمپنی' ص ۳۷ فیلڈ مارشل 'ص ۵۱ اسپیکر' ص ۷۳ فقط کالمسٹ 'ص ۷۳ ڈیپو ٹمیشن 'ص ۱۲۰ گنگ'ص ۱۴۱ کمینیال 'ص ۲۴ اکمپنیول۔

ممکن ہے اور بھی ہوں اور ہماری نظر چوک گئی ہو ہمیا میاں صاحب کی نیت کی رعب ہی ڈالنے کی ہے؟ ہم توالیسے نضول اعتراضات پیند نہیں کرتے گر جب میاں صاحب" سکریٹری"کا لفظ سن کر مرنے مارنے پر تیار ہو گئے' تواب ذراان سے بھی دریافت کرلیا جائے کہ حضرت عثال کے زمانے میں "اسپیکر" کب ہواکرتے تھے 'جبکہ یہ اصطلاح "یار لیمنٹری نظام "کی دین ہے 'آگروہ کمیں کہ میں نے بطور اصطلاح نہیں لکھا بلحہ لفظ خطیب کا لفظی ترجمہ کردیا ہے توان ہے یو چھے کہ خطیب کیاار دو یول جال میں ایسانی مشکل اور اجنبی لفظ تھا کہ اس کا انگریزی ترجمه دیے بغیر چاره نه ہو تا 'اور کیا سپه سالاریا سر دار افواج جیسے الفاظ قارئین کی سمجھ میں نہ آتے 'آگر فیلڈ مارشل کالفظ نہ لکھا جاتا' قارئین پھر ایک بار سمجھ لیس کہ کانپ تووا قعی ایسالفظ تھا کہ اگر مودودی مروان کے لئے اسے استعال كرتا تو هر گزاس كى صحح حيثيت سجھ ميں نه آتى كاتب تو آج كل خوشنويس كو كہتے ہیں مور خین نے جس مغموم میں اسے استعال کیا ہے اس کا تصور قار کین کو کیسے آتا لهذامروان كي سر كاري حيثيت كالصحح ترجمان لفظ ''سكريٹري" بي ہو سكتا تھااور چیف کااضافه اسلئے ضروری ہواکہ حضرت عثال کاغیر معمولی اعتاد حاصل کر لینے کی دجہ ہے 'اور کسی کی مروان کے سامنے چل ہی نہیں رہی تھی' تواس پہلو کا اظہار چیف نے کر دیا اگر وہ وزیر لکھتے تب بھی عام قار کین البحص میں پڑ جاتے کہ خلافت میں بھلاوزار تیں کمال تھیں اغرض مودودی کا ہربے غبار کام بھی لاز ہا اس کا مستحق ٹھیرا کہ اس میں کیڑنے ڈالے جائیں 'ادر خود میاں صاحب خواہ مخواہ ہے ضرورت انگریزی کی ٹانگ توژیں تو ماشاء اللہ وہ انشاء برداز بھی ہیں اور کھنے

### الاصابه كاحواله:

شرين كلام امام وقت جناب ميان صاحب فرمات بين:

و و حضرت مروان کے والد تھم بن الی العاص کے معاملہ میں ہیں مودودی صاحب نے سخن سازی اور آئکھوں میں دھول

جھو نکنے کی کوشش کی ہے "(صغہ ۱۷۸)

مودودی نے کیاد هول جھوٹی ہے یہ "خلافت و ملوکیت" پڑھ کر ہر شخص دکھ سکتا ہے اس نے چند سطروں میں صرف یہ ذکر کیا ہے کہ مروان کے باپ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے تکال دیا تھا کیوں نکال دیا تھا اس کے لئے اس نے ائن عبدالبرک" الاستیعاب "کے حوالے ہے دو سبب ذکر کئے جھے اہل علم جانتے ہیں خواہ میال صاحب نہ جانتے ہوں کہ ائن عبدالبر کس پائے کی شخصیت ہیں 'پھر مودودی نے معا بعد یہ فقرہ لکھ دیا تھا کہ بھر حال کوئی سخت قسور ہی ایسا ہو سکتا تھا جس کی ما پر حضور علی ہے " ہے اس کے اخراج کا تھم صادر فرمادیا "۔ جس کی ما پر حضور علی ہے " ہے اس کے اخراج کا تھم صادر فرمادیا "۔ (خلافت و ملوکیت ۱۱۰)

اس فقرے سے صاف ظاہر ہے کہ مودودی کاان دجوہ پر اصرار نہیں ہے جو ائن عبدالبر اور دیگر ثقة مور خین نے بیان کی ہیں وہ تو ہمں بیہ سامنے کی بات جنگانا چاہتا ہے کہ کوئی نہ کوئی قصور تواپیا ہوا ہو گاجو حضور علیقے نے شریدر کرنے کی سخت سر ادی۔

اور یہ بھی سن کیجے کہ خود میال صاحب ص ۱۸۱ پر فرمار ہے ہیں:
"ہمارے خیال میں حقیقت وہی ہے جو سید ناعثان رضی
انٹد عنہ نے میال فرمائی ان کی کمی غلطی کی ہنا پر آپ نے
"کمہ" ہے خارج کر کے "طائف" میں قیام کا تھم فرمایا"

پھراہے منصفال کرام! بتایا جائے مودودی نے کون می د حول جھونک دی ہے؟ ہاں خود میاں صاحب جو د ھول جھونک رہے ہیں اس کا حال ہم سے سنئے وہ فرماتے ہیں:

"مدینه منوره" سے نکالے جانے اور آنخضرت علیہ کی نقلیں اتار نے کے متعلق روایتوں کا ترجمہ تو کردیا 'جو موضوع اور ضعیف ہیں اور بعض کے راوی شیعہ اور راقضی

ين" . (الاصابه ص ٢٩ج٢ شوابد تقدش ١٤٨)

اس عبارت میں ددباتوں کے موضوع وضعیف ہونے کادعوی کیا گیا ہے ایک مُحمُ کامدینے سے نکالا جانا 'اور دوسرے اس کی یہ حرکت کہ وہ حضور علیہ کی نقلیں اتارا کرتا تھا'اس دعوے کے لئے میاں صاحب نے ''الا صابہ'' کا حوالہ دیا ناظرین جان چکے ہیں کہ ''الا صابہ'' حافظ ابن حجر کی کتاب ہے اس حوالہ کا مطلب یہ تو ہوا کہ موضوع وضعیف ہونے اور بعض راویوں کے شیعہ اور رافضی ہونے کا دعوی میاں صاحب کا ذاتی دعویٰ نہیں بلعہ ابن حجر نے الیا ہی تکھا ہے' اب کا دعویٰ میاں صاحب کو خیانت اور فریب دہی میں کتنا یہ طولیٰ حاصل ہے۔

جمال تک "تخم" کے نکالے جانے کا تعلق ہے اس کا میاں صاحب بھی اقرار کرتے ہیں 'لہذا فرق صرف انتارہ گیا کہ وہ ''کمہ " سے نکالے جانے کو درست سمجھ رہے ہیں 'اور مودودی " مدینے "کانام لیتا ہے نفس بحث میں اس نکتے کو مطلق اہمیت حاصل نہیں 'اخراج ''کمہ " سے ہوا ہویا" مدینے " سے ' یہ ہر حال میں طبے ہے کہ یہ شخص ایک بروا مجر م تحا ورندر حمتہ للعالمین علیہ جیسار حیم وکر یم پنجبر جلاو طنی کی سخت سز اکبول دیتا ( تا ہم ''کمہ "اور " مدینے " کے فرق پر مھی ہم بعد میں بحث کریں گے۔)

اب کھو لئے ''اصابہ جلد ۲ '' تھم ہن انی العاص کا ترجمہ (تعارف) دو صفحات میں (ص ۲۸ و ۲۹) پھیلا ہوا ہے اور ابن حجر نے بہت ی روایات ان صاحب کے بارے میں حوالہ قرطاس کی جیں ان میں ایک یہ ہے کہ پچھ سحابہ حضور عظیمہ کی خدمت میں پنچ تو آپ تھم پر لعنت کررہے تھے 'انہوں نے عرض کیا علامہ کا کیا معاملہ ہے ''آپ علیہ نے فرمایا کہ میں اپن قلال ہوی یارسول انلہ علیہ تھم کا کیا معاملہ ہے ''آپ علیہ نے فرمایا کہ میں اپن قلال ہوی کے چاری اس محال کے اس محصروی کوفت اور کے جمازگا'اس باپر جھے ہوی کوفت اور گھر ابت لاحق ہوئی۔

ایک میہ ہے کہ نافع من جیر من مطعم نے آپ والدے روایت کیا 'وہ بیان فرماتے ہیں کہ ہم حضور علی کے ساتھ تھے کہ او ھرسے تھم من انی العاص گذر ا آپ علیہ نے اسے دیکھ کر ہم لوگوں سے فرمایاویل لامنی مما فی صلب هذا (یوی خرافی ہے میری امت کی اس مولود سے جواس فخص کی پیڑے میں ہے)

ایک بیہ ہے کہ جب مروان بزید کی بیعت کے لئے کوشال تھا اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها کے بھائی عبدالرحمٰن اس پرراضی نہیں ہے تو مروان ان سے بد تمیزی سے پیش آیا اس پر حضرت عائشہ رضی اللہ عنها نے فرمایا : انت یامروان فاشهد ان رسول اللہ صلی الله علیه وسلم لعن اباك و انت فی صلبه (اے مروان! میں گوائی ویتی ہول کہ رسول اللہ علیہ نے تیرے باپ پر اس وقت لعنت جمیجی ہے جب تواس کی پشت میں تھا)۔

یہ روایت بیان کرنے کے بعد انن جریہ بھی بتاتے ہیں کہ اس کی اصل "خزری "میں بھی موجود ہے 'یہ الگ بات ہے کہ وہ مفصل نہ ہو 'پھر انن جر الاعمر و کا حوالہ پیش کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ حکم کو شریدر کرنے کے سلسلے میں دوادر بھی سبب بیان ہوئے ہیں 'ایک یہ کہ دہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے راز کو معلوم کر کے افشاء کر دیتا تھا'اور دوسر ایہ کہ وہ چلتے میں حضور علیہ کی نقلیں اتار تا تھا۔ ممکن ہے میاں صاحب کو معلوم نہ ہو کہ الاعمر کون ہیں 'یہ الاعمر الن عبد البرکی کئیت ہے اور این مجر نے ای "الاستیعاب" سے دونوں سبب نقل کے عبد البرکی کئیت ہے اور این مجر نے ای "الاستیعاب" سے دونوں سبب نقل کے ہیں جس سے مودود ی نے لیے تھے۔

تواہے ناظرین اور اے علائے جلیل الشان! یہ ہوہ دھول جو بقول میال صاحب مودووی نے جھو تکی ہے 'آپ حضر ات ہاتھ بڑھا کر''الاصابہ''و کھے سکتے ہیں'ان میں سے ایک روایت بھی الیی نہیں'جس کے بارے میں این حجر نے یہ لکھا ہوکہ موضوع یاضعیف یاساقط الاعتبار ہے'یاس کا کوئی رلوی شیعہ یارافضی ہے۔ بھن شیعہ اور رافضی کہاں سے پیدا کئے'اس کی میں ساحب نے بھن شیعہ اور رافضی کہاں سے پیدا کئے'اس کی

کمانی بس اتن ہے کہ ای جگہ ان حجر نے ایک روایت عبدالر حمٰن بن الی بحرکی یہ بیان کی ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ حکم بن افی العاص حضور علی کے کہ انہوں نے فرمایا کہ حکم بن افی العاص حضور علی کے کہ من سین میں بیٹھا تھا' جب حضور علی کو گئی گؤ فرمار ہے سے 'تواس نے بچھ بری حرکتیں کیں' حضور علی کے لیا تو آپ کے منہ سے لکا کن کذلك (ایبابی ہو جا) بھر ایسا بی ہو حمایا کہ "مرتے دم تک اس پر اختلاح کی کیفیت طاری رہی''۔

برروایت میان کرنے کے بعد لئن حجر فرماتے ہیں کہ فی اسنادہ نظر و آخرجه البيهقي في الدلائل من هذا الوجه وفيه ضرار بن صرد وهو منسوب الى الرفض (اس روايت كى اساويس كلام ب اوريم على في الى ولاكل میں ای سند ہے تخ تانج کی ہے'اس میں ایک رادی ضرار بن صرد ہے جس کی طرف دفض کی نبست کی می ہے) ہر پڑھا تکھا سمجھ سکتا ہے کہ ان حجر روایت کے مضمون میں کلام نہیں کررہے ہیں بلحہ سند میں کررہے ہیں 'ہم پیچھے حوالوں ادر مثالوں سے دکھلا آئے ہیں کہ مسی روایت کی ایک سند کا غلط یا مشکوک ہونا اس روایت کے متن اور مضمون کے غلط ہونے کے ہم معنی نہیں ہوتا، چنانچہ بہیں ای جگہ خود ابن حجر کی طرف سے وضاحت موجود ہے کہ وہ اس خاص سند میں كلام كررب بين مضمون كوغلط قرار ديناان كالمقصود نبيس چنانچه متصل بعد ده فرماتے ہیں کہ ای روایت کا پہلا سر اام المومنین حضرت خدیجة الکبریٰ رضی اللہ عنها ہے ملتا ہے' حضرت خدیجہؓ (زوجہ رسول اکرم علی )نے فرمایا کہ ایک بار حضور صلی الله علیہ وسلم علم کی طرف سے گزرے تو تھم نے اپنی انگلیوں ہے متسخر کے انداز میں اشار وبازی کی مضور علط نے بید دکیم لیا تو آپ علیہ کے منہ سے بددعا نکلی کہ اے اللہ!اس پررعشہ ڈال دے بہس پھراس کا یمی حال ہو گیا که "زندگ محرکیکی کی آفت میں متلارہا"۔

اس طرح ان حجر کے بیان سے جو کچھ حاصل ہوا صرف ، ہوا کہ بدو عا وینے کے دافتے کی برائے نام سی تفصیل بدل گئی ' حضور عظیم کی جب میں بیٹھ کر تھم نے خبائت بھیلائی ہو' یہ این حجر کو اس کئے سیح نہیں معلوم ہوتا کہ اس روایت میں ایک راوی منسوب بالر فض ہے' اس کے جائے وہ اسے صیح سیحتے بیں کہ تھم کہیں اور بیٹھا تھایا کہیں سے گزر رہاتھااور حضور علیہ اس طرف جانگے' تب اس دشمن خدانے استہزاء کیااور حضور علیہ کی بدوعالی۔

تواب منصفان کرام! یہ ہے "الاصلب" کاوہ صفحہ جس کا میاں صاحب نے حوالہ دیاہے ، وجل ود غاکا اندازہ تو سیجے ، موضوع اور ضعیف کا تو مطلقا ذکر ہی این حجر نے نہیں کیا ، یہ کارنامہ تو میاں صاحب کا اپناہے کہ منکرین حدیث کی طرح وہ بلا تکلف جس روایت کوچاہے موضوع وضعیف قرار دے دیتے ہیں 'رہا بعض رادیوں کا شیعہ اور رافضی ہونا تو دکھے لیجے کہ بعض نہیں صرف ایک راوی ضرار عن صرد کے منسوببالرفض ہونے کا تذکرہ ہے ، اور وہ بھی اس لئے نہیں کہ امن حجر تھم کی حرکات ناشا تشہ کوافسانہ قرار دینا چاہے ہیں 'بلحہ اس لئے کہ ''اساء الرجال'' کے ایک ماہر کی حیثیت میں وہ اپنا فرض سمجھتے ہیں کہ سند میں جو نقص ان کو نظر آئے اس کی نشاند ہی کر دیں 'اور بتادیں کہ بیدواقعہ دو سری بہتر سند سے یوں بیان ہواہے۔

لیکن کچھ دیر تو مان ہی لیجے کہ یہ روایت کا تعدم ہوگئ ، گرجو بھیانک نقشہ میاں صاحب نے کھینچا تھا ہمیااس کا بھی کوئی نام و نشان یمال ماتا ہے ؟ کیاا کیل کے سواکسی راوی کو ابن حجر نے رافضی کما ؟ کیا باقی روایات جو ہم نے نقل کیس ' انہوں نے موضوع یاضعیف محسر اکیس ؟ کیا تھم کی صفائی میں انہوں نے ایک لفظ بھی کما ؟ میل کا بیل تو سفتے آئے تھے 'گر میاں صاحب ماشاء اللہ رائی کا بہاڑ با ویے میں ممادت فن کا جوت پیش کر دہے ہیں۔

تهذيب التهذيب:

ب محل نہ ہوگا اگر مروان کا حال حافظ انن حجر سے ان کی "تمذیب

التهذيب "ميں بھى من ليں ، جلد نمبر ١٠ صفى ١٩ پر فرماتے ہيں كه اساعيلى نام حارى كو مطعون كيا ہے كه تم نے اپنى كتاب ميں مروان كى روايت كيول (١) لى اور انہوں نے مروان كے برے برے كنابوں ميں أيك يه كناہ كنوايا ہے كه اس نے حضرت طلحة كو قتل كرؤالا ، جو "عشره مبشره" ميں سے ايك بيں ، لطف يہ ہے كه "جگ جمل" ميں دونوں حضرت عاكثة " بى كى طرف تھے ، ما تھ ساتھ تھے ، اس ظالم نے حضرت طلحة كو قتل كيا ، كھر تكوار كے بل پر تخت اقتدار پر جاكودافقنل نم وأب على المحلافة بالسيف بس اثنابى كه كرائن حجر نے مزيدذكر سے كان كيكر وأب على المحلافة بالسيف بس اثنابى كه كرائن حجر نے مزيدذكر سے كان كيكر

لئے ہیں۔ میزان الاعتدال :

موبقد کاتر جمہ ہم نے یمال 'محمائر' 'کیا ہے اور'' تمذیب التہذیب' میں یہ لفظ جمع کے ساتھ تھا (موبقات) دہاں بھی ہی ترجمہ کیا' یمال واحد اس لئے آیا کہ اعمال کی صفت بن رہاہے اور اعمال جمع ہے لہذا ترجمہ یمال بھی جمع بی کا کرنا ہوگا' ویسے تو موبقہ کے معنی ''مملک'' کے ہیں لیکن اس کا استعال ''بروے گناہ'' کے لئے بھی ہو تا ہے۔

ابل علم کے لئے میہ بات مخان بیان نہیں لیکن واسطہ میاں صاحب جیسے مریخی عالم سے ہے لہذا لغوی شوت بھی ملاحظہ کر لیاجائے 'دراصل عام لغات میں میہ معنی نہیں ملتے 'اس لئے میاں صاحب لوگوں کو بسر سکا سکتے ہیں کہ دیکھئے عامر شیطان نے اپنی طرف ہے معنی بنادیئے۔

(۱) بغاری کتاب المناقب باب فضل زیر نگافتهٔ میں بس ایک روایت مروان ہے آگئی وہ بھی ایک نہیں کہ اس کا تعلق صفور مالین اسے یا شرگ احکام ہے پکھی ہو پکر بہر حال ہر خراب آ دی ہیشہ تو مجمود نہیں بول آ۔ المعجم الوسيط جزء ثاني ص ١٠١٩ (الموبقات) الكبائر من المعاصي \_ لانهن مهلكات واحدها "موبقة"\_

### أُمُدُ الغالبه :

آئے آپ کو د کھائیں 'صرف حافظ انن جحر 'ادر انن عبدالبر 'اور ذہبی 'بی نہیں ان اٹیر بھی کیا داستان سنارہے ہیں ؟"اسدالغابہ "جلد ۲ صفحہ ۳۳ : پہلے تو "ابن اٹیر " نے بتایا کہ تھم من افی العاص حضرت عثال ؓ کے بچاہیں 'پھر سند میان کر کے روایت سناتے ہیں کہ خود تھم کی بیٹی نے ایک بارباپ ہے کہا کہ اے موامیہ ارسول اللہ علیہ کے حق میں تم ہے زیادہ بداند کیش اور وسیسہ کار میں نے موامیہ ارسول اللہ علیہ کے حق میں تم ہے زیادہ بداند کیش اور وسیسہ کار میں نے کہی قوم کو شعیں دیکھا۔

کچھ آگے طویل سند سے وہی روایت بیان کرتے ہیں جو"الاصابہ" میں آپ دیکھ چکے بعنی ویل لاحقی المنے کھر کتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم پر حکم کے جلاد طن ہونے کا سبب کی طرح پر بیان کیا جاتا ہے ، بھن کی حقیق بیہ ہے کہ بیہ شخص حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی راز جوئی کرتا تھا (آج کل کی نبان میں جاسوی) حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دروازے کی درازوں سے جھانکا کرتا تھا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک بارارادہ فرمایا کہ چا تو ہے اس کی آئھ پھوڑ دیں ، بھن کی حقیق بیہ ہے کہ بیہ شریر ازراہ استہزاء حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بیشرین تاریا تاتھا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بیشرین کی اور بھن اور طریقوں کی نقلیں اتاریا تاتھا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک باربد دعادی کہ خدا کرے تو ایسانی ہو جائے ، بس پھریہ زندگی بھر "رعشے" میں باربد دعادی کہ خدا کرے تو ایسانی ہو جائے ، بس پھریہ زندگی بھر "رعشے" میں باربد دعادی کہ خدا کرے تو ایسانی ہو جائے ، بس پھریہ زندگی بھر "رعشے" میں باتلارہا۔

اس کے بیٹے عبد الرحمٰن بن تھم کی "شان" میں عبدالرحمٰن بن حسان بن ثابت ؓ نے ایک قصیدہ کہا تھااس کے دوشعر بطور ضیافت طبع قار کین بھی سن لیس۔ ان اللعين ابوك فارم عظامه ان ترم ترم مخلحاً محنونا يمسى خميص البطن من عمل التقى ويظل من عمل الخبيث بطينا

(بلاشبہ تیرلباپ لعین ہے اس کی بٹریاں پھینک دے اگر تونے پھینک دیں تو بس یہ سمجھ لے کہ ایک کنگڑے خطی کی بٹریوں کو پھینک دیا اس کا اندرون پر ہیزگاری والے اعمال سے خالی ہے البتہ اعمال خبیثہ سے خوب بھر اہواہے)

اس کے بعد انن اثیر کتے ہیں کہ تھم پر لعنت اور سزائے جلاو طنی کے متعلق توبہت حدیثیں ہیں کمال تک ذکر کی جائیں 'یہ بات بالکل قطعی ہے کہ تھم کو آپ نے کسی بڑے ہیں گالا تھا ورنہ آپ علی کے عادت وسیرت تو یہ تھی کہ اپنے خلاف بڑی ہے بن قصور پر نکا لا تھا ورنہ آپ علی کے عادت وسیرت تو یہ تھی کہ اپنے خلاف بڑی ہے بڑی شرارت اور خطا پر چہم پوشی اور در گزر کا طرز ممل اختیار فرماتے تھے۔ (اسد الغلبہ ص ۳ سوس ۳ طعد ۲)

ہم کہتے ہیں کہ بیہ طرح طرح کی نفرت خیز حرکتوں والی روایتیں صاف ہتار ہی ہیں کہ جیے ہیں کہ بیہ طرح طرح کی نفرت خیز حرکتوں والی روایتیں صاف ہتار ہی ہیں کہ حضور علی گئے تھے 'کوئی ایک قصور ہو تا تو اپنی عادت مشمر ہی مسخر! کے مطابق وہ نظر انداز کر جائے گر وہاں تو قصور ہی قصور تھے 'تمسخر ہی مسخر! خدا کی پناہ' پھر رازوں کا افشاء کرنا تو ایک باغیانہ حرکت تھی' نئی نئی قائم شدہ ریاست کے لئے خطرہ عظیم' ای لئے حضور علی کے نکان پکڑ کر نکا لاکہ نہ رہے

بائس ندیج بانسری\_

### البداية والنهاية:

تواپنے حافظ این کثیر کو کیوں چھوڑاجائے 'لیکن ان کے فر مودات سننے سے پہلے جیب کترنے کادہ فن تو ملاحظہ فرمالیجئے جو میاں صاحب نے حافظ صاحب کی جیب پر آز ہایا ہے۔

اپے ممدور و محبوب مروان کی تناکرتے ہوئے فرمایا گیاہے:

"مروان کے متعلق حافظ این کیر کے الفاظ ہیں" قرایش کے
عمائدین اور فضلاء میں سے تھا" حضرت معاویہ رضی الله
عند نے ایک موقع پر انھیں مروان کے متعلق فرمایا القاری
لکتاب الله الفقیه فی دین الله الشدید فی
حدودالله البدایہ والنہایہ کے ۲۵ ج۸۔" (شواہد تقدیم

اٹل علم بنائیں یہ مسخرہ بن نہیں تو کیا ہے کہ "البدایہ والنہایہ" کے چار بوے صفحوں پر پھیلے ہوئے" تعارف نامے" ہے شخ الثیوخ یہ چند فقرے نکال کرد کھارہے ہیں کہ ماشاء اللہ یہ ہیں حضرت مروان!

اور ان فقرول کاحاصل کیاہے؟

جمال تک قریش کے عما کدین میں ہے ہونے کا تعلق ہے اس کاجوڑاول تو اس زمانے ہے نہیں ہے جس کا تذکرہ چل رہاہے '''لونڈ ہے'' عما کدین میں بھی شار نہیں ہوتے چاہے وہ ''سورج بسی'' کے روایق خاندان ہی ہے کیوں نہ مول' حضرت عثال کو تہہ تیج کرانے تک مردان تمیں سال ہے زیادہ کا نہیں تھا' دوسر ہے یہ توصیف ان حرکاف قبیحہ کا ذالہ تو نہیں کر سکتی جو مردان کی فرد عمل میں ابھر ہے ہوئے حردف کی طرح پڑھی جاسکتی ہیں' قریش کے عما کدین میں تو او جہل واو الب بھی تھے 'اور بھی بہت<sub>یر</sub>ے تھے جو مختلف معرکوں میں مسلمانوں کے ہاتھوں ختم ہوئے 'پھر" فضلاء 'کالفظ تشر کے طلب ہے 'کون ہے" فضائل '' تے جو تاریخ نے مروان میں ثابت کے مول"انان کیر"کا مطلب یہ ہوسکتا ہے کہ وہ ایپنے زمانے کے اعتبار سے پڑھے لکھوں میں شار ہو تا تھا'اور ذہنی اعتبار سے تیز طرار بھی تھابس اس ہے بچھ بھی حاصل نہیں ہو تا بہتر ہے پڑھے لکھے ذہین لوگ ہیں جن کی ساری صلاحیتیں پری ہی راہوں میں اپنے جو ہر د کھاتی ہیں۔ ر ہے وہ جملے جو حضرت معادیث کی طرف منسوب کئے مجئے ہیں تو پہلی بات تو مير ہے كد وہ بلاسند بين ميال صاحب جو دوسر دل كى باسندر وايتول ميں بھى ايك ایک رادی کا نقاب اٹھا کر دیکھتے ہیں اور کوئی رادی ان کے نزدیک مجمول مو تو شور میادیتے ہیں مک روایت "ردی کی ٹوکری" کے لائق ہوگئی تو بھلاوہ الی کسی روایت سے استدادال کا کیاحق رکھتے ہیں؟جس کے سارے بی رنوی مجمول عین مول۔ دوسری بات سے کہ حضرت معاویہ پنیمبر نہیں تھے کہ جس کے بارے میں جورائے ظاہر کردیں پھر کی لکیر ہو' اقاری کتاب الله" ہونا توسرے سے كوئى الياوصف بى مى مىس جىے چوكئے مىں جر كر ديوار يرسجايا جائے۔ "فقيه فى دین الله" ہونابلا شیہ انتیازی وصف ہے لیکن محض معادید کے کمہ وسینے سے تو کوئی وصف یابیہ جبوت کو نہیں پہنچ جاتا' فقاہت کے پچھ نمونے اگر مروان نے چھوڑے ہوں تو لائے 'تاریخ سے انہیں ثابت کیجے' نہیں ثابت کر سکتے تو کیا قائده فضول كوكى سے "شديد في حدودالله" كامعالمه بھى ايسابى ب اگرواقعى حضرت معادیثہ نے بیررائے ظاہر کی متنی تو دی اللہ کے یہاں اس" حسن ظن" کی جولدی کرتے رہیں امت تو صرف ان امور کومانے گی جودا تعاتی سطح پراہے نظر أكي مح ، جموة خط لكوكر حضرت عثال كي شمادت كاسب توى بنا ، حضرت طلحة كو مل كرنا الل يبعد كو منبرول يركاليال وينا اور أكابر صحابة ع التاخى ك ساتهد پیش آنائیہ ہیںوہ کارنامے جو مروان کی لوح حیات پر تاریخ د کھلار ہی ہے۔

مزیددرج ذیل جملے میال صاحب نے "البدایہ" سے تقل فرمائے ہیں، میال صاحب کے "حضر سے مروان" نے ارشاد فرمایا ہے:

> "چالیس سال سے قاری سماب اللہ ہوں" پھر ان حالات میں گھر گیا جن میں گھر اہوا ہوں یعنی خونریزی اور یہ تمام باتیں"۔(م 221)

کیابات ہوئی؟ قارئین اندازہ فرمائیں کہ یزر گوار کس طرح نضول اور ہے محل باتوں سے درق کالے کرتے گئے ہیں۔

اجھاصاحب''البدایہ"کے ندکورہ دونوں اقتباس جوں کے نوں تشکیم قطعاً ہمیں کوئی اعتراض نہیں ہلیکن میاں صاحب سے کوئی اتنا پوچھے کہ سمیں انھی صفحات میں ''البدایہ" مزید جو پچھے وضاحتیں اور عبارتیں اپنے دامن میں سمیٹے ہوئے ہے کیا جناب انھیں بھی مانیں گے یا نہیں ؟۔

اے ناظرین کرام! ان نرالے شیخ الحدیث کی عظیم نر ایمانداریوں کا جغرافیہ دیدۂ عبرت سے دیکھئے کہ ان ہی چار صفحات میں جن سے انھول نے ند کورہا قتباسات لئے ہیں ذیل کی تفصیلات بھی موجود ہیں۔

ائن کثیر میان فرماتے ہیں کہ امام احمد فی مع سند کے بیہ روایت میان کی کہ فرمایار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ ''ابی فلال''کی اولاد جب تمیں تک پہنچ جائے گئی تو یہ لوگ اللہ کے مال کو آپس ہی میں با نفتے رہیں گے 'اور اللہ کے دین میں دراندازی کریں گے 'اور اللہ کے دین میں دراندازی کریں گے 'اور اللہ کے معدول کو غلام بنائیں گے۔

اس روایت میں "ہو فلان" کے الفاظ تھے یعنی وضاحت نہیں تھی کہ "کس کی اولاد" ...... فور آائن کثیر اس کی وضاحت میں او یعنی کی روایت مع سند لائے ' جس میں ہے کہ اذا بلغ بنو الحکم (یعنی حضور علی کے نے فرمایا کہ جب تھم کی اولاد تمیں تک پہنچ جائے گی)۔ پھر آیک اور روایت "طبر انی" ہے لائے 'جس کی سند حضرت او ذر صحافی رسول علی ہے ملتی ہے 'ونہوں نے بلغ بنوامیة کے الفاظ روایت کے ہم فرق ہے کہ اس میں ثلاثین نہیں بلحہ اربعین ہے (یعنی چالیس)۔ این کثیر کہتے ہیں کہ و هذا منقطع یعنی اس کی سند میں انقطاع ہے 'کین ہم پیچھے بتا آئے کہ "متدرک" کی جس روایت میں اربعین ہے اسے حافظ ذہبی نے "مخفوظ" قرار دیا ہے اور یہ بھی بتا آئے کہ "مخفوظ "اصطلاح فن میں "شاذ" کا مقابل ہے حافظ ذہبی کا مقصود ہے ہے کہ جس روایت میں ٹلائین آیا ہے وہ"شاذ" کا ہے اور "مخفوظ "روایت اربعین کی ہے۔

اب اگر ادبعین کی روایت جو "این کیر" نے "طرانی" سے نقل کی ہے منقطع بھی ہو تواس سے اس کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا کیوں کہ حافظ ذہبی جیسا نقاد 'جے میاں صاحب بھی ازراہ کرم "جرح و تعدیل کا امام" سجھتے ہیں 'ای ابعین والی روایت کو حاکم (صاحب المتدرک) کی سند سے "محفوظ" قرار دے رہے ہیں 'یہ سند بھی حفرت ابو ذرا تک بینچی ہے لہذا این کیر نے جس سند کو منقطع ہوتے ہوئے بھی ایک ایسے مضمون کی خبر دے رہی ہے جو دہی کی تصدیق کی قصدیق کے مطابق "محفوظ" سند سے ثابت ہے 'یہ ایسابی ہے جیسے زید کا بیان کردہ کوئی واقعہ عمرہ سند سے ثابت ہو چکا ہو 'اور پھر بحر اس واقعہ کو ایس سند ہو گیا ہو 'اور پھر بحر اس واقعہ کو ایس سند ہو گیا ہو 'اور پھر بحر اس واقعہ کو ایس سند ہو گیا ہو 'و فی اعتبار سے اس کی سند منقطع کملائے گی 'گر کھی بات ہے کہ نفس ہو گیا ہو ' تو فی اعتبار سے اس کی سند منقطع کملائے گی 'گر کھی بات ہے کہ نفس واقعہ ثابت رہے گا ہوئی سند ہی سہ بیان در ست مانا جائے گا کہ ور آن ہم تک بہنچا' یہ کے آدمی کمل سند سے بیان کر سکتے ہیں 'گر ظاہر ہے کہ بغیر سند ہی سہ بیان در ست مانا جائے گا کہ قرآن ہم تک جوں کا توں بہنچا ہے۔

ظاصہ یہ ہے کہ حافظ این کیرنے محض تقاضائے فن پریہ نشان ہی کردی ہے کہ و ھذا منقطع اس کے بعد وہ ٹلائین کی روایت حضرت او ہر برہ ہ کے توسط سے میان کرتے ہیں ' پھر ای کو این عباس کے توسط سے 'ہم ایمان نہیں تکلیس کے ان روایات کے بعد حافظ صاحب نے کماہے کہ یہ تمام طرق ضعیف ہیں 'ب

شک ضعیف ہوں گے لیکن آپ دیکھ ہی چکے ہیں کہ ضعیف روایات جب متعدد طرق سے آئیں توبیہ تعدد طرق امام اور حنیفہ وغیرہ کے نزدیک ضعف کودور کر دیتا ہے 'اوراس قاعدے کا استعال بھی ہم" فتح القدیم" و"ہدایہ"کی مثال سے مفصلاً دکھا چکے 'علاوہ اس کے ندکورہ تمام روایات سے جوبات ثابت کرنی تھی وہ حافظ ذہبی کے ریمارک نے ثابت کردی۔

کون نمیں جانا کہ این کیر جرح و تعدیل کے میدان کے شہوار نہیں ،
یہال سکہ ذہبی اور این حجر وغیرہ بی کا چانا ہے ، اور پھر آگے جو این کیر وہی 
"المتدرک" والی روایت او یعلی وغیرہ کے حوالہ سے بیان فرما رہے ہیں "کہ حضور علی ہے خواب میں بنی الحکم کو اپنے منبر پر بندروں کی طرح اچھلتے 
کو دتے دیکھا اس کے بعد تو انہوں نے انتظاع یا ضعف کا بھی کوئی ریمارک نہیں 
دیا اس کا مطلب ہے کہ بیدان کے نزدیک مستندہ اس بی ضرور انہوں نے کہا 
ہے کہ "اس قصے میں کثیر موضوع (۱) روایات بھی پائی جاتی ہیں ، گراان سے ہم 
نے اپنے صفحات سیاہ نہیں کئے "۔اس کہنے کا فائدہ بھی ہمارے بی موقف کو پہنچنا 
ہے 'کیوں کہ اس سے بید چانا ہے کہ جو روایات انہوں نے بیان کی ہیں وہ 
موضوع نہیں ہیں۔

آ م يو هان كثر فرمات بين:

(وقد كان أبوه الحكم من اكبر اعداء النبي صلى الله علمه ما ال

اور مروان کاباب تھم رسول الله صلی الله علیه وسلم کے بڑے بڑے وشمنوں میں سے ایک تھا۔

مزيد فرماتے بيں:

ومروان كان اكبر الاسباب في حصار عثمان لانه زور

(۱) من محمزت \_

علی لسانه کتاباً الی مصریقتل اولئك الوفد ولما كان متولیا علی المدینة لمعاویة كان یسب علیا كل جمعة علی المنبر وقال له الحسن بن علی لقد لعن الله اباك الحكم وانت فی صلبه علی لسان نیه فقال لعن الله اباك الحكم وما ولد (البدابة والنهایة حلد ۸ ص ۲۶٪) الحكم وما ولد (البدابة والنهایة حلد ۸ ص ۲۶٪) موجائے کا نیول که ای نے وغاباذی کے تحت "معر" کو خط موجائے کا نیول که ای نے وغاباذی کے تحت "معر" کو خط طرف سے مدید کا گور تر تھا تو ہر جمعہ کو منبر پر حضرت علی کی طرف سے مدید کا گور تر تھا تو ہر جمعہ کو منبر پر حضرت علی کی شان میں بد ذبانی دگتائی کر تا تھا اور ای سے حسن من علی نے شان میں بد ذبانی دگتائی کر تا تھا اور ای سے حسن من علی نے بر سے بیا ہے تا ہے مر وان! الله نے ایپ براس وقت لعنت تھی ہے جب تو اس کی پشت میں تھا نی علی ایک کر تا تھا اللہ کی لعنت تھم اور اس کی پشت میں تھا نی علی اللہ کی لعنت تھم اور اس کی پشت میں تھا نی علی تھا نے فرمایا تھا اللہ کی لعنت تھم اور اس کی پشت میں تھا نی علی تھا تھا کہ اس کی گوئی کے بر"۔

اے قارئین محرّم اور اے علائے ذی المجد! اور اے طلبائے عزیز! یہ ہے وہ سب جو حافظ ابن کثیر نے البدایہ والنہایہ میں شبت قرطاس کیا ہے' اب میاں صاحب فور آاس شیپر یکار ڈ کابٹن وہائیں کے جس میں انہوں نے یہ فقر وشیپ کرا رکھاہے کہ:

"جھوٹ ہے 'جھوٹ ہے 'جھوٹ ہے"

البیتہ اپنے اٹھائے ہوئے منقولہ بالادو فقروں کے لئے دوسرائیپ چلائیں گے جس میں بیرالفاظ ریکار ڈییں کہ:

" سی ہے مثل آفاب ، مثم النہار ، ہم کیوں تقلید کریں ، مودودی صحابہ کا دشمن و هو کے باز ، د هول جمونک دی ، جمونک دی ، محونک دی ، ہم

تفنن کی معانی ...... آخر آپ ہی بتائے 'کریں بھی کیا؟ بناء الفاسد علی الفاسد اور جہل در جہل کی متعفن گذر گاہوں ہے گزرتے ہوئے جو ذہنی کو فت اور روحانی گفتن ہماری اور آپ کی زندگی اجیر ن بنائے دے رہی ہے 'اس کا پچھ مداوا ہنس ہنس کر ہی کیا جاسکتا ہے' تھوڑا سا ہنئے' ابھی ہم اور بھی مناظر عجیبہ دکھلانے والے ہیں۔

## قلابازيال:

اب تو میاں صاحب پر ترس سا آنے لگاہے' بے چاروں کو مودودی کے بغض نے دماغی اعتبار سے بوی خراب حالت تک پنجادیا ہے ' ذراسنے :

"تجدید سبائیت" نامی کتاب ہے آپ نے ایک عبارت نقل کی ہے اس کتاب کے مصنف بزرگوار کا نام ہم ہمول گئے (۱) غالباً کوئی شخ الحدیث ہیں ' خبر انھوں نے "المشقی" ہے ائن تھیڈ کا ارشاد نقل کیا ہے ' (یہ الگ بات ہے کہ حوالہ میں صرف سوصفحے کا فرق ہو!) ای ارشاد کو میاں صاحب نقل فرماتے ہیں۔ "مر دان کی عمر سات سال یاس ہے بھی کم تھی ' لا محالہ ان کا کوئی ایسا گناہ ہو نہیں سکتا تھا کہ ان کو نکا لا جائے ' چریہ بات معلوم نہیں ہے کہ ان کے باپ (حکم بن الی العاص) ہجرت کر کے "مدینے" آگئے تھے کہ وہاں ہے ان کو نکا لا جاتا 'کیوں کہ "طلقاء " میں کوئی ایسا نہیں ہے جس نے ہجرت کی ہو' کے "ملقاء" میں کوئی ایسا نہیں ہے جس نے ہجرت کی ہو' کوئی ایسا نہیں کے بعد ہجرت کی مگہ فتح کیا ' اعلان فرما دیا تھا کہ "فتح کمہ " کے بعد ہجرت کا سلسلہ ختم ہو ' اعلان فرما دیا تھا کہ "فتح کمہ " کے بعد ہجرت کا سلسلہ ختم ہو ' اعلان فرما دیا تھا کہ "فتح کمہ " کے بعد ہجرت کا سلسلہ ختم ہو ' اعلان فرما دیا تھا کہ " فتح کمہ " کے بعد ہجرت کا سلسلہ ختم ہو ' اعلان فرما دیا تھا کہ " فی میٹ نے اس کے ہو ' اعر جب حضرت صفوان بن امیہ ہجرت کر کے ' اعلان فرما دیا تھا کہ " فی میٹ نے ان کو بھی " کمہ " داپس کیا ہو " کہ نے " آ ئے تو آ ہے مقالیق نے ان کو بھی" کمہ " داپس کیا ہو آ ہے مقالیق نے نان کو بھی" کمہ " داپس کیا ہے " اور جب حضرت صفوان بن امیہ ہجرت کر سے " کہ نے " آ ئے تو آ ہے مقالیق نے نان کو بھی" کمہ " داپس کیا ہو آ ہے مقالیق نے نان کو بھی" کمہ " داپس کیا ہو آ ہے تو آ ہے مقالیق نے نان کو بھی " کمہ " داپس کیا ہو آ ہے تو آ ہے مقالی نے نان کو بھی " کمہ " داپس کیا گھا کے " آ ئے تو آ ہے مقالی نے نان کو بھی " کمہ " داپس کیا ہو تا ہو تا

(١) شخ الحديث مولانا محد اسحاق سنديلوي مرحوم (مرتب)

جانے کا حکم دے دیا 'ادر حکم بن الی العاص کے نکال دینے کا قصہ پاپیہ ثبوت کو نہیں پہنچا' اس کی کوئی سند الیں نہیں ہے جس کی صحت معلوم ہو''۔ (شواہر نقذس ص ۷۹ ادر ۱۸۰)

"تجدید سبائیت" کے محترم مصنف نے کیا علمی ناانصافی کی ہے اسے توبعد میں دیکھنے گا' پہلے یہ دیکھنے کہ میال صاحب کے مزاج گرامی کاحال کیا ہے؟

ہر مخف سمجھ سکتاہے کہ یہ عبارت "تجدید سبائیت" سے میال صاحب کو ای صورت میں نقل کرنی چاہئے تھی 'جب ان کا اپنا یہ موقف ہو تا کہ مردان کے باپ علم کو نکالا ہی نمیں گیا، گر جیسا ہم بتاآئے ہیں ان کا موقف یہ نمیں ہے ملعدان کے الفاظ یہ ہیں:

"ان کی تسی غلطی کی ماء پر آپ علیہ نے "کمد" سے خارج کر کے طاکف میں قیام کا حکم فرمایا"۔(ص١٨١)

گویاوہ خارج کئے جانے ہے متفق ہیں' انفاق کی وجہ "طبری" کی ایک روایت ہے جس میں حضرت عثال کی ایک تقریر کا پچھے حصہ نقل ہواہے' اس میں حضرت عثال قبول کررہے ہیں کہ تھم کو حضور عیال نے مکہ سے طائف نکال دیا تھا' یہ تقریر نقل کرکے میاں صاحب فرماتے ہیں:

> "اب سب سے پہلا سوال میہ ہے کہ مودودی صاحب یا جن کی وہ تقلید کرتے ہیں وہ سید تاعثمان رضی اللہ عند کے میان کو تسلیم کیوں نہیں کرتے "۔ ص ۱۸۰

اب میال صاحب سے پوچھاجائے کہ مودودی پراس اعتراض کاحق آپ کو کمال سے پنچتا ہے 'جب کہ آپ نے ''تجدید سبائیت'' سے بوٹ شان کے ساتھ دہ اقتباس پیش کیاہے جس میں تھم کو سرے سے نکالنے ہی کا انکار کیا گیا ہے 'نکالنے کے باب میں آپ کااور مودودی کا اختلاف صرف اتناہے کہ مودودی ''مدیۓ'' سے اخراج کاذکر کرتاہے اور آپ 'ککہ'' سے 'نفس اخراج کے منکر آپ

بھی نہیں پھر" تحدید سبائیت" کے مصنف کے منھ میں سب سے پہلے آپ نے لگام كيوں نبيس دى كم تم سيدنا عثان رضى الله عنه كاميان تشليم نبيس كرتے ، حضرت عثان رضی الله عنه تو خود ہتارہے ہیں کہ حکم کو ''کمہ "ے نکال کر طا کف بھجا گیا تھا'تم ابن تھے ہے کی عیارت کے ذریعے نکالنے ہی کی تکذیب کرنے کی کوسٹش کیسے کررہے ہو' قار کین انصاف فرمائیں' میاں صاحب کا اعتراض زیادہ شدت ہے کس پر عائد ہو تاہے'اس پر جو صرف شہر کے نام میں اختلاف کر رہا ے یا اس پر جوسرے سے واقعے ہی کو جھٹلار ہاہے ؟۔بدیمی بات ہے کہ دوسری شکل زیادہ سخت ہے لیکن "تجدید سبائیت "کا قتباس تو حضرت جی نے بردی شان کے ساتھ مدح و شخسین کے سیاق میں نقل کیا 'اور ذر انکلیف انہیں اس بات ہے نه ہوئی کہ یہ اقتباس تو ''حضرت عثالؓ ''کو جھٹلار ہاہے 'مگر مودودی کو مطعون کیا جار ہاہے کہ تم" مدینے" کانام کول لیتے ہو' "کمہ" کیول نہیں کتے ' یہ ہی بفض وعداوت کی کرشمہ سازیاں' خیر ذراشاہ عبدالعزیز' کو بھی دکھے لیں کہ وہ کیا فرماتے میں اب کی دفعہ ہم "تخفہ اشاعشریہ" کے عربی نینج کو چھوڑ کرار دووالا نسخہ لیتے بیں کیوں کہ عربی والانسخه مختصرے علاحظه فرمائے (ص ۱۳۲ مطبور نور محد کراچی) اعتراض یہ ہے: '' حکم بن عاص کو کہ مروان شیطان کاباپ تھا آل حضرت ملی الله علیه وسلم نے اس کو ایک تفقیر کی مناء پر "مدینه منوره" سے نکال دیا تھا" پھر"مين"ميں بلاليا (حفرت عثاليؓ نے)<sup>\*</sup>

جواب: تحم كوآل حفرت صلى الله عليه وسلم في ال سبب الدكافرول كى كه وه منافقول الدوستى ركحتا تقا الدر مسلمانول مين فتن الحاتا تقا الدركافرول كى مددكر تا تقا" يه تحق مساحب اب ذرا "مدين "اور "كح" كى عث بهى سن ليجيد ميال صاحب في موقف بيه اختيار فرمايا به كه حضور علي في في موكمه سي خارج كرك " طائف" بجيجا بجراز خوديا حضرت تحم كى معافى كى در خواست برآب تا الما في معافى كى در خواست برآب تا الما معظم "واليس آجانے كى اجازت دے دى۔ ص ١٨١

کیکن مکہ کے جائے "مدینہ" ہے جلاو طن کئے جانے کی خبر درج ذیل علماء اور ہے ہیں:

(١) الن عبدالبر (الاستيعاب جلداول ص١٢٠)

(٢) الن اثير (اسدالغايه جلد٢ص٣٣)

(٣) ان كثيرٌ (البدايه والنهايه جلد ٨ص ٢٥٩)

(٣) ان جرر (الاصابه جلد ٢ص ٥٢٨)

اس کے بعد متاخرین میں شاہ عبدالعزیرؓ جیساز پر دست محدث اور مورخ اس کی تصدیق کر تاہے جیسا کہ ابھی" تخدا تناعشریہ "میں دیکھا۔

پر ہم تار ن اسلام اٹھاتے ہیں تو مولانا اکبر شاہ بھی سی لکھتے ہیں کہ:

"مروان اور اس کے باپ تھم کو آل خضرت صلی اللہ علیہ مسلم زریع سے خارج کر واقعا" (جارادار میں ۲۸۷۷)

وسلم نے مدیعے سے خارج کر دیا تھا"۔ (جلد اول ص ۵۹) اس کے بعد شاہ معین الدین احمد عددی کی "تاریخ اسلام" حصہ اول

اس کے بعد شاہ حین الدین احمد نددی کی "تاریخ اسلام" حصہ اول کھولتے ہیں تو دہاں بھی بھی ماتاہے "اگر چہ صفحہ ۸ ۲ پر انہوں نے جلاو طنی کے ساتھ مدینے یا کے کی تقریح نہیں کی الیکن حوالہ "الاصابہ "کادیاہے لہذا" مدینہ معین ہو گیا نیز ص ۲۲۹ پر انہوں نے اعتراض کی جو عبارت لکھی ہے دہ یہے:

" محكم بن العاص كو جسے رسول الله صلى الله عليه وسلم في الله عليه وسلم في الله عليه وسلم في الله عليه وسلم في ا

خط کشیدہ الفاظ بیہ ظا<del>ہر کرنے میں</del> صرتح ہیں کہ اخراج "مدیے" ہی ہے ہواتھا ورنہ "کمہ" ہے ہو تاتو" دوبارہ" کے لفظ کا کیاسوال پیداہو تاتھا؟

اب میال صاحب ہے کوئی کے کہ "طبری" میں حضرت عثمان گاجوبیان نقل ہوا ہے (مکہ ہے جلاوطنی کا) اسے تشکیم نہ کرنے کا قصور آج پہلی مر تبہ مودودی نے ہی نمیں کیا بلحہ یہ قدیم وجدید سب بدرگ کرتے آرہے ہیں اور "طبری" ان کے سامنے بھی تھی ،گر بس فرق یہ تھا کہ میاں صاحب کی طرح دہ

اس مراق میں بتلا نہیں تھے کہ "طبری" یا کسی بھی تاریخی کتاب میں اگر حضرت عثان کی طرف منسوب کر کے کوئی تقریر نقل کر دی گئی ہے تو وہ لاز ماحر ف بخر ف اخیس کی ہے "طبری" کے راویوں کا جو حال ہے وہ تو ہم تفصیل ہے بتا چکے البذااس کی کوئی روایت اگر متعدد نقات کی روایات سے متصادم ہو تواسے رد کرد ہے میں کوئی رکاوٹ نہیں "آخر میاں صاحب بھی توبے تکلف اس کی بہتر ی روایات کو موضوع کہتے ہے ہی آرہے ہیں۔

یہ "طبری" میں جو تقریر حضرت عثالیؓ ہے منسوب کی گئی ہے دواس لئے بھی لائق اعتاد نہیں ہے کہ اس میں صورت دافعہ کی غلط تصویر کشی ہے'اس کے الفاظ یہ بیں:

"رسول الله سيره ورسول الله رده - آكذلک قالوالهم نعم - طرى ۵ ۵ ص ۱۰۲ و ۱۰۳ (حفرت عثال في شخص کو جلاوطن كيا تقاور انهول نه ما الله عليه اليا يولو كيادا قد يول بى ما الورانهول نه كيا كيادا قد يول بى مي بالوگول نه كيادا قد يول بى مي بالوگول نه كيادا قد يول بى مي بالوگول نه كما به شك "-

واقع کی یہ تصویر اس وقت درست ہوتی 'جب حضور علیہ نے خود اپنی زندگی میں تھم کو واپس بلالیا ہو تا 'گر این حجر 'این کثیر 'این اثیر 'این عبدالبر سب ہی یہ بیان کرتے ہیں کہ اسے حضرت عثان نے اپنے دور میں واپس بلایا۔

این اثیر کی بیان کردہ تفصیل بہ ہے کہ جب حضرت عثمان نے حضور علیہ کی دفات کے بعد حضر تعلقہ اول ہے در خواست کی دفات کے بعد حضر ت ابو بحر صدیق رضی اللہ عند خلیفہ اول ہے در خواست کی کہ تھم کوواپس لانے کی اجازت دی جائے 'توانموں نے صاف جواب دیا کہ:

"ساکنت لا حل عقدۃ عقد ھا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و کذلک عمر "میں اس گرہ کو نمیں اسکہ وکو نمیں کھول سکتا جے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وکا اللہ علیہ وسلم نے باندھا تھا'اور

خلافت ِ فاروقی میں حضرت عثانؓ کی در خواست پر حضرت عمرؓ نے بھی ایساہی جواب دیا۔ (اسدالغابہ ص ۳۳ جلد۲) شاہ عبدالعزیزؓ لکھتے ہیں :

''اور خود حضرت عثالیؓ ہے ہیات لوگوں نے بو مچھی تھی کہ تحكم كو" مدیخ"میں كيوں لائے ؟انہوں نے خود جواب شافی فرمایا کہ میں نے احازت اس کے آنے کی مدینہ منورہ میں یجالت مرض موت آنخضرت صلی الله علیه وسلم سے ہلے لی تھی' جب حضرت ابو بحرؓ خلیفہ ہوئے ان ہے میں نے کہا تو انہوں نے اجازت کادوسر اگواہ جاہا' چونکہ دوسر اگواہ میر اکوئی نہ تھا لہذامیں خاموش ہو گہا'اسی طرح حضرت عمرؓ کے ہاس گیا کہ شاید مجھ اکیلے کے کہنے کو مان لیں انہوں نے بھی حسب دستور اہد بحرؓ کے دوہر اگواہ مانگا' پھر خاموش ہو گیا' جب خود خلیفه موا توایخ علم یقینی پر عمل کیااور <عفرت عثانً کی اس بات کے گواہ اہل سنت کی کتابوں میں موجود جیں' بردایت صحیح که مرض موت میں آن حضرت صلی الله علیه وسلم نے ایک دن فرمایا ' کیااچھا ہو کہ میرے پاس کوئی مر د صالح آئے جس ہے بات کروں'''ازواج مطهر ات'''اور دیگر۔ خدام خانہ نے عرض کیا پارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم او بحر ؓ کوبلائیں ؟' فرمایا نہیں' پھر کیا عمر کوبلائیں ؟ کما نہیں' پھر کما على مر تَضَلُّ كُوبِلا مَينِ ؟ كها نهين ' چير كها عثانٌ كوبلا مَينِ ؟ فرمايا ماں' جب حضرت عثمانٌ آئے توسب کوالگ کر دیا' تنہائی میں در تک ان سے سر گوش کی' تعب سیں ہے کہ وہ وقت آپ علیقہ کے لطف و کرم کا تھا حضرت عثمانؑ نے اس گناہ گار کی سفارش کی ہو اور قبول ہو گئی ہو' دوسر ااس پر مطلع نہ ہوا ہو''۔(تخدا ناعشزیہ ص ۱۹۳۳)

اندازہ فرمایا جائے کہ تھم کی واپسی کو شینین کتنا نامناسب تصور کرتے تھے 'یقین سے کہا جاسکتا ہے کہ وہ حضرت عثالؓ کو جھوٹا نہیں سمجھتے تھے مگر پھر بھی وہ اس پر راضی نہ ہوئے کہ تنہا حضرت عثالیؓ کے کہنے ہے اللہ کے رسول عَلَيْكُ كَى باند هي موكى كره كھول ديں اس لئے انہوں نے كواہ طلب كياكه ند كواه لے گا نہ حضرت عثالیٰ کی خواہش پوری ہو گی' خود ہمار اا بمان ہے کہ حضرت عثال ؓ نے سی کما تھا کیکن ظاہر ہے کہ جو لوگ ان کی اقرباء پروری ہے انتائی بر گمان ہو میکے تھے وہ کیسے یقین کر لیتے کہ وہ چھول رہے ہیں اگر یقین بھی کر لیتے توبہ بہر حال ان کے سامنے تھا کہ او پحر وعمر دونوں نے ان کی در خواست رو کر دی ۔ ہے جس کامطلب سے ہے کہ تھم کی دالیسی مناسب فعل نہیں ہے ،جس حالت میں حضرت عثالیؓ نے حضور علیہ کے اجازت لی وہ بھی کوئی نار مل حالت نہیں ۔ حضور ﷺ مرض موت میں مبتلا ہیں' دنیا کے علائق محو ہوتے جارہے ہیں' "قلبوروح تمام *ترالهم في الرفيق الاعلى كاورد كرر*ے بين" تكليف الی ہے کہ انا وارساہ (۱) فرمایاجارہاہے 'شدت کرب ومرض سے غش پر آرہے ہیں کچھ نہیں معلوم کہ حضرت عثالؓ نے مرض کے کس اتنبی پر تھم کے لئے اُجازت ما تکی تھی'جو بھی آئیج ہو یہ اجازت بہرِ حال ازراہ مروت دی آئی' دو ہیلیوں کے شوہر عثالیؓ 'راہ خدا میں سخادت کا پیکر' کتنی محبت تھی حضور علیہ کے عثالیؓ ہے ' یہ عثالؓ زندگی کی آخری منزل میں جب وقت موعود آپنجا ہے حضور علی ہے تھم کے لئے التماس کررہے ہیں حضور علیہ جانتے ہیں کہ اب پھر بھی پیہ موقعہ آنے والا نہیں کہ محبوب(۲) داماد کوئی سوال کرے سچھ مانگے' تو (۱) نسائی و مند احد\_ الی بخت تکلیف میں ماظالا لتے بین کہ جب بید محسوس ہور ماہو کہ جان ہی تکل ھائے گی۔ (۲)ردایات صحیحہ سے ٹامت ہے کہ حضور مکواس مرض کے مرض الموت ہونے کی اطلاع باری تعالیٰ نے دیدی تھی۔

کیا آخری در خواست بھی اس کی شھرادی جائے' ..... نہیں' رحم و مروت کے مجسے
سے یہ ممکن نہیں' اجازت دیدی جاتی ہے' بات ختم ہو جاتی ہے' قیاس کی کہتا ہے
کہ اجازت ان 'یوں میں دی گئی جب مرض الموت کی شدت تھی' اگر اہتد ائی لیام
میں دی گئی ہوتی اور پچھ ایام سکون کے حضرت عثان کو مل جاتے تو پھر وہ
حضور عظیم کی رحلت ہے قبل ہی تھم کو مدین بلالیتے۔

ظاہر ہے ایں اجازت خود حضرت عثان کے لئے توحیلہ شرعی بن سکتی تھی گرکسی اور کے لئے کس طرح وہ ججت ہوتی ؟۔ حضر ات (یوبئ وعرم) جانتے تھے کہ رحم ومروت کے تحت حضور علیہ کا "ہاں " کر دینا اور بات ہے لیکن یہ "ہاں " کہ رحم ومروت کے تحت حضور علیہ کا "ہاں " کر دینا اور بات ہے لیکن یہ "ہاں " کم مشرعی کی حیثیت نہیں رکھتی جب تک کہ حضرت عثان کوئی گواہ نہ لائیں ہر جال حضور علیہ کا جازت دینا ہر آ تکھوں پر "لیکن اس کی تعبیر ان الفاظ میں ہر گر نہیں ہو سکتی جو جھے میان کیا ہے تہذا معلوم ہوا کہ تقریر کے حضرت عثان ہی کی تقریر کی حیثیت سے میان کیا ہے تہذا معلوم ہوا کہ تقریر کا میچے متن وہ نہیں جو "طبری" میں ہے بلحہ وہ ہے جو" تخذ اثنا عشریہ "میں ہے ' کا محمد میں دو ہے جو " تخذ اثنا عشریہ "میں ہے ' کا محمد میاں دو سرے بلاے دہ ہیں رکھ دیئے جا تیں تو بلا ایجار النکا حضرت شاہ صاحب کی روایت شناسی اور مہارت صدیث کاوزن کم سے کم اثنا تو ہے کی کہ آگر دس مولانا محمد میاں دو سرے بلاے میں رکھ دیئے جا تیں تو بلا ایجار النکا کارہ صاحب کی روایت شناسی اور مہاریہ میں رکھ دیئے جا تیں تو بلا ایجار النکا کارہ صاحب کی روایت شاہ دو سرے بلائے میں رکھ دیئے جا تیں تو بلا ایجار النکا کارہ صاحب کی روایت شاہ کو کی کے تابی تو بلا ایکارہ صاحب کی روایت شاہ کو کی کھوں کے میں رکھ دیئے جا تیں تو بلا ایجار النکا کی کہ آگر دس مولانا محمد میاں دو سرے بلائے میں رکھ دیئے جا تیں تو بلا ایکارہ صاحب کی روایت شاہ کی کہ آگر دس مولانا میں کہ میاں دو سرے بلائے کو کانکارہ صاحب کی دوایت شاہ کی کہ آگر دیں مولانا میں کہ تابین کو کی کھوں کی کھوں کی کھوں کے کی کھوں کے کھوں کی کھوں کے کھوں کی کھوں کو کھوں کی کھوں کے کھوں کھوں کے کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کے کھوں کی ک

ویسے حضرت عثمان کو ممناہ گار اس معالمے میں بہر حال نہیں کہ سکتے ' کیوں کہ انہوں نے تھم کو حضور علیہ کی اجازت ہی لے کربلایا تھاخواہ اس اجازت کا نفسیاتی پس منظر پچھ بھی ہو' چنانچہ شاہ صاحب تھم کے بارے میں بوے مزے کیات کھتے ہیں :

''وہ نمایت بوڑھا ہو گیا تھااور قوٹیاس کے گر گئے تھے پچھ خوف فتنہ و فساد کااس سے نمیں رہا تھا پس بلا لیں اس کا''مرینہ'' میں ایسا ہوگا جیسے کسی پڑھیا پر انی دیو شکل کوبلالیا''۔ ص ۲۴۳ کاش شاہ صاحب ؒنے ازراہ کشف میہ پند لگالیا ہو تاکہ چود ھویں صدی ہجری کے ربع آخر میں ایک شخی الحدیث ﷺ ای شہر کے پیدا ہونے والے ہیں جس میں شاہ صاحب ؒ بس رہے ہیں اور ان شخ الحدیث کو حکم ومر وان دونوں سے عشق ہو گیا ہے لہذا تحکم کو ''بوطیا پرانی دیو شکل'' لکھ کر دہ ان کے نازک احساسات کا خون نہ کریں! کمیں ایسا تو نہیں وہ بھی مود ددی کے مرید رہے ہوں ؟۔

#### الرياض النضرة:

محت الطبرى لکھتے ہیں کہ جب حضرت عثان نے خلیفہ اول سے کہا کہ تھم
کو واپس لانے کی اجازت د بہتے 'میں نے حضور علیف سے اس کی اجازت لے لی
تھی ' تو خلیفہ اول نے جواب دیا کہ میں بھلا اس مخف کو کیسے لوٹا سکتا ہوں جے
رسول اللہ علیفہ نے تکال دیا تھا 'میں نے تو نہیں سنا کہ حضور علیفہ نے تم سے ایسا
کہا ہو ' حضرت عثمان کے پاس کوئی گواہ نہیں تھا 'چنانچہ جب حضرت عراق خلیفہ
ہوئے تو انہوں نے بھی حضرت عثمان کی در خواست رد کر دی 'دونوں خلفاء نے
اکیلے حضرت عثمان کے قول پر فیصلہ مناسب نہیں سمجھا 'پھر جب حضرت عثمان فیصلہ مناسب نہیں سمجھا 'پھر جب حضرت عثمان خود خلیفہ ہوئے تو اپنے داتی علم کے مطابق تھم کو لوٹالیا در بھی قول ہے اکثر فقماکا اور بھی نہ ہو ہے تو اپنے دائی علم کے مطابق تھم کو لوٹالیا در بھی قول ہے اکثر فقماکا در بھی نہ ہو ہے عثمان کا۔ (الریاض النضرة حلد مناسب او ۱۳۳۳)

# ائنِ سعد کی عبارت :

یہ عجیب بات ہے گہ ''طبقات'' میں انن سعد نے سرے سے اخراج ہی کا ذکر نہیں کیا' بلحہ صرف اتنا کہا کہ تھم' فقع کمہ کے دن اسلام لایالور دہیں سکونت پذیر رہا' میمال تک کہ حضرت عثمانؓ نے اپنے دور خلافت میں اسے مدینے آنے کی احازت دی۔

ہمارے میاں صاحب! اس عبارت کو نقل کرتے ہوئے چوں کی طرح طعن کرتے ہیں کہ مودودی نے بیال ''این سعد'' کی شختی کو چھوڑ دیا حالا نکمہ بھول مودودی این سعد کو تمام محدثین نے ثقبہ قرار دیا ہے۔

یہ تو ناظرین حصہ اول میں دکھے ہیں کے ہیں کہ انن سعد کا ثقہ ہونا 'بقول مودودی نہیں ہے بلعہ بقول محد ثین ہے اور میاں صاحب نے بہ تمام جمالت انہیں مجروح کرنے میں جو زور لگایا ہے وہ بدترین قتم کی جسارت اور بدعقلی پر مبنی ہے (قار کین بھول گئے ہول تو جائزہ حصہ اول کاص ۱۰۹ تا ۱۱۸د کھے لیں)۔(۱)

لکین کسی مورخ کو تقد مانے کا یہ مطلب نہیں ہوتا کہ اسے نبی مان لیا گیا' اور اس کی کتاب قرآن کے مثل ہوگئی کہ اب کسی حرف سے اختلاف ہی ممکن نہیں 'اللہ اور رسول عَلِی کے بعد کون ہے جس سے غلطی 'سو' خطا اور لغزش نہ ہو' ابن سعد اگر کسی معاملہ میں ایسی بات کہتے ہیں جو متعدد ثقد مور خین کی تصریحات کے خلاف ہو تو کوئی وجہ نہیں کہ انہیں نظر انداز کر دیا جائے۔

پھر یہ معاملہ دراصل اختلاف کا ہے ہی ہمیں بلتہ خبر ملنے نہ ملنے کا ہے 'اگر متعدد ثقتہ مور خین کو مناسب ذرائع ہے اطلاع مل گئی کہ تھم کو مدینے ہے نکالا گیا تھا توا نحول نے اسے درج کتاب کر دیا الن سعد کویہ اطلاع نہ مل سکی لہذا وہ اس کا ندراج اپنی "طبقات " میں نہ کر سکے 'اگر کسی معاملہ میں ایک ہخص لا علمی کی بوزیشن میں ہواور دو سرے لوگ علمی بوزیشن میں تو ظاہر ہے کہ اول الذکر کو معذور سمجھا جائے گا اور دو سرول کی اطلاع مان لی جائے گا۔

گر ہم کتے ہیں میال صاحب نے کس منہ سے "انن سعد" کاحوالہ دیا جبکہ وہ خود بھی ان کی تائید میں نہیں ہیں 'وہ تواخراج کے منکر نہیں حالا نکہ انن سعد اخراج کا ذکر ہی نہیں کرتے 'مزید ہم کہتے ہیں کہ "طبقات" میں "حکم بن الی العاص "کا بیر جمہ کسی عیار کی دست اندازی کا شکار ہواہے 'انن سعد نے کچھ اور کھا تھا تھا 'کسی الیے مخص نے جو میال صاحب ہی کی طرح مر دان اور حکم کا عاش رہا ہوگا 'اصل عبارت دل کریے عبارت وہال واضل کردی۔

(۱) اس مجوع می س: ۲۳۸ تام :۲۵۴ (مرتب)

## ترجمہ جعلی ہے:

ثبوت اس جعل سازی کابیہ ہے کہ حافظ این تجر ''اصابہ ''کی جلد ۲ صفحہ ۲۸ میں تھم کاتر جمہ سپر د کماب کرتے ہوئے شروع ہی میں بیدار شاد فرماتے ہیں :

قال ابن سعد اسلم يوم الفتح وسكن المدينة ثم نفاه النبى ميليل الى الطائف ثم اعيد الى المدينة فى حلافت عثمان "\_ (ابن سعد نے كما كه حكم "في كمه "ك دن ايمان الياور مدينه مين سكونت پذير بموا بحر حضور عقاق ك دور "طاكف" كى طرف نكال ديا پجر ده حضرت عثمان ك دور خلافت مين مدين لوثايا كيا)

اس کا کھلا مطلب ہے کہ آج ہے کم ویش چے سوسال جمل جب افظ ائن جمر "الاصابہ" کھ رہے تھے توان کے سامنے ائن سعد کی "طبقات" کا جو نی تھا اس میں ٹھیک وہی بات درج تھی جو دوسرے مور خین اور علاء لکھتے آرہے ہیں۔ یعنی تھم کی مدینے ہے جلاد طنی "معلوم ہے کہ اس وقت پریس نہیں تھا "آئی ایک شکل میں تھیں بعد میں کون ی کتاب کمال کمال ہو کر کس طرح پریس میں آئی "یہ ایک طویل واستان ہے جو ہر ہر کتاب کے ساتھ والستہ ہے "ضرور ایہا ہوا ہے کہ "طبقات" میں تھی کا ترجمہ بدل کر وہ ترجمہ (تعارف) واخل کتاب کر ویا گیا، جو ایک مسلمہ واقعے ہے کمل چھم کو ٹی اور بے خبری کا مظر ہے "قدیم کتب میں دس والحاق کی مثالیں بایاب تو نہیں ہیں "لیجئے ہم ایک اور مثال پیش کرتے ہیں تاکہ جن لوگوں کو علم نہ ہو علم ہو جائے "خصوصاً طلبائے عزیز کے لئے یہ مثال حفظ کے قبل ہے "بیہ حافظ ذہبی کی "میز ان الاعتدال" جس کاذکر باربار آپ نے بی حفظ کے قابل ہے "بیہ حافظ ذہبی کی "میز ان الاعتدال" جس کاذکر باربار آپ نے پرحماس میں حرف نون کے تحت (جلد ۳ می ۲ سرم پر) اہام او حنیفہ کادوسط کی ترجمہ موجود ہے "فظ دوسطری "وہ ہی کس شان کا فرباتے ہیں :

"امام او صنیفہ کو فی امام اہل الرائے ' نسائی نے حفظ کے رخ سے اسیں ضعیف قرار دیا ہے ابن عدی اور دو سرے کھے لوگ بھی ایبا ہی کہتے ہیں ' خطیب ؓ نے اپنی تاریخ کی دو فسلوں میں ان کا ترجمہ پیش کیا ہے ' اور فریقین لیعنی امام او صنیفہ کو ضعیف یا عادل قرار دینے والوں نے اپنے اپ دلاکل کاحق اداکر دیا ہے "۔

دیکھا آپ نے 'یہ ہاں عبقری الام کا ترجمہ جس کے اوصاف معلومہ کا معمولی تقاضہ یہ تھا کہ کم ہے کم دوصفح اس پر لکھے جاتے 'گریمال دوسطریں ہیں اور وہ بھی تو ہین و تحقیر کی حامل۔

ہم حافظ ذہی یا حافظ این حجر ہے کم ہے کم احناف کے سلیلے میں خوش گمانی ہر گز نہیں رکھتے 'ان حضرات نے دانستہ یا نادانستہ احناف کے تراجم (تعارف) میں براغضب ڈھایا ہے (یہ عث طویل بھی ہے ادرالم ناک بھی) تاہم یہ بالکل طے ہے کہ وہ حافظ ذہی جو کسی بھی ثقتہ کے دفاع میں بیس بیس اور تمیں تمیں سطریں لکھ جاتے ہیں 'یہ اندھیر ہر گز نہیں کر سکتے تھے کہ او حنیفہ کوبالکل ہی تحت المرئ میں پہنچادیں۔

مزیدیہ کہ خود حافظ ذہی اپنی "میران الاعتدال" بی کے مقدے میں (جلداصفحہ ۳ یر) ککھتے ہیں کہ:

"میں نے اپنی اس کتاب میں ان رفیع الشان ائمی کا ذکر نہیں کیا ہے ، جن کا انتباع کیا جاتا ہے فروع فقہ میں 'کیوں کہ ان حضر ات کی شان بہت اونچی ہے اور مخلوق کے دلوں میں ان کی عظمت رجی ہسی ہے جیسے کہ الد حنیفہ آور شافعی اور خاری ہے۔"

یہ گویا خود حافظ ذہی کی طرف سے پیشگی اختباہ ہے کہ "او حنیفہ" اکا ترجمہ میری کتاب میں ہے ہی انو حنیفہ کا تہ جمہ

ترجمہ ماشیہ پر ہے نہ کہ "وض "میں اور ناشرکی طرف سے یہ معذرت طاحظہ فرمائی جاستی ہے کہ لما لم تکن ہذہ الترجمة فی نسخة و کانت فی الاحری اور دتھا علی الحاشیہ (او حنیفہ کا یہ ترجمہ "میزان الاعتدال" کے ایک ننج میں تو تھا ہی نمیں "دوسرے میں تھا لہذااہے ہم نے ماشیہ پرڈال دیاہے)۔ گر اہل مصر نے چھپا تو بلا تکلف اسے حوض می میں داخل کر دیاور کوئی مخدرت بھی نمیں کی امنی میں کسی صاحب نے اس کے تامی نسخ کا مطالعہ فرماتے ہوئا ہی طرف سے ماشیہ پربطور تعلق یہ ترجمہ رقم فرمایااور شدہ شدہ یہ فرماتے ہوئا ہی طرف سے ماشیہ پربطور تعلق یہ ترجمہ رقم فرمایااور شدہ شدہ یہ طور پردرج ذیل شوابد ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) مافظ سيوطَیُّ اپنی "قدریب الراوی" کے صفحہ ۵۱۹ پرر قمطرازیں :الا انه ای الذہبی لم یذکر احد امن الصحابة ولا الائمة المتبوعین (.....کین مافظ زہیؓ نے میزان میں کی صحافی یالم ندہب کاذکر شیں کیا ہے)۔ یہ ثبوت ہے اس بات کا کہ مافظ سیوطی "میزان" کاجو نسخہ ملاحظہ فرمادہے ہیں اس میں ابو صنیفہ گاڑ جمہ ہر گزشیں ہے۔

(۴) قاضى زين الدين عراقي " "شرح الذية "() جلد ٣ صفحه ٢٦١ پر لکھتے ہيں كہ الن عدي ّن اپني "الكامل " ميں ہراس شخص كاذكر كيا ہے جس بيں كلام كيا كيا ہيں جہ الن عدي ّن الكامل " ميں ہراس شخص كاذكر كيا ہے جس بيں كلام كيا كيا ہا ہو كي ہيروى كيا ہو الدين الله الله الله كيا ہو كي ہے ليكن انہوں نے كمى صحافی يا امام قد جب (الاثمة المتبوعين) كا قذكره ميں كيا۔

(۳) حافظ سخادی شرح الالفته ش صفحه ۵ ۲ مرارشاد فرمات بین که این عدی است کی میروی کے باوجود و می گرح الالفته شد میب کاذکر "میزان" ش نمیس کیا ہے۔

(۱) یہ کتاب ہماری نظر سے نمیس گذری اس کا حوالہ ہم نے موادا عبدالرشید نعمانی کی "ما تعسب الدید المحاجة" کے مفر ۲ میں دیا ہے۔
الدید المحاجة "کے مفر ۲ میں دیا ہے۔

(٣) "توضيح الافكار لمعانى تنقيح الانظار" من محمن اسليل الامير اليمانى في تنويب المعانى المعانى المعانى المعانى المعانى المعانى في الدير اليمانى في المير اليمانى في المير اليمانى في المين في المومل ترجمه ديا هو المومنية كل المعانى المومن ترجمه ديا هو المومنية كل المعانى المعانى

(۵) او الحنات مولانا عبد الحي لكعنوي في افي كتاب "غيث الغمام على حواشى اسام الكلام" من صغم ١٣٦١ ير تحرير فرمايا به كم ان هذه العبارة ليست لها اثر في بعض النسخ المعتبرة على مادايتها بعينى (يه او حنيفة كرجمه والى عبارت "ميزان" كر بعض ايس معتبر تسخول مين موجود نهيل بي جنميل من أي آكھول سے ديكھا ہے)۔

(۱) ہم ہتا ہے ہیں کہ حافظ الن جُرِ کی "لبان المیزان" ای "میزان الاعتدال" پر اضافہ ہے اب ہم "لبان المیزان" کے خاتے پر حافظ الن جُر کا یہ ہان دیکھتے ہیں کہ اپنی کتاب ہے میں جمادی الادلی مومھ میں فارغ ہوا البتہ اس کے بعد میں نے بچھ اضافے کئے ہیں اور "تمذیب" میں ہے ایک فصل الی بر حا دی ہے جس میں وہ سب نام موجود ہیں جن کاذکر ذہی نے تو "میزان" میں کیا ہے مگر میں نے انھیں "لبان المیزان" میں صذف کر دیا ہے 'یہ اس لئے تاکہ "لبان المیزان "میں حذف کر دیا ہے 'یہ اس لئے تاکہ "لبان المیزان "کی ایسے نام ہے خالی نہ رہے جس کا ترجمہ ذہی نے "میزان" میں دیا ہو۔

ان جر گر کے اس میان سے معلوم ہواکہ اگر ذہبی نے "میزان" میں او حنیفہ کا ترجمہ دیا ہوتا ہوت ہوں ہوں کہ اس میں وہ الذا ا کا ترجمہ دیا ہوتا ، توجو فصل "تمذیب" سے ابن جر کے بر ھائی ہے اس میں وہ الذا ا او حنیفہ کا ترجمہ بھی دیتے ، کیوں کہ او حنیفہ کا ترجمہ ذہبی نے دیا ہے میں نے ان ابن جر خود کمہ دیہ جیں کہ جن جن لوگوں کا ترجمہ ذہبی نے دیا ہے میں نے ان سب کو "اسان المیز ان "میں لے لیا ہے۔

پھر کیا ظاہر ہوا سوائے اس کے کہ فی الحقیقت ذہبی نے "میزان" میں

الا حنیفہ کاذکر کیا ہی نہیں تھا، گربعد میں یہ داخل کیا گیا، پہلے حاشیہ تک رہا چر داخل حوض ہو گیا، اور اب جو ناوا قف حضر ات اس دو سطری تر جے کو "میزان" میں پڑھتے ہیں تو جرت میں رہ جاتے ہیں کہ یہ ذہبی نے کیا کیا؟ الا حنیفہ ہے بعض رکھنے دالوں کی تو خوشی ہے با چھیں کھل جاتی ہیں، گران کے مر تبہ شناسوں کادل بھٹ جاتا ہے اور قدر تاوہ ذہبی ہے بدگمان ہو جاتے ہیں 'حالا نکہ ذہبی آگرچہ اپنے حنبلی نمہ ہب کے تعصب میں جتلا ہیں اور رجال احناف کے ساتھ ان کاظلم معقبین (۱) پر عیال ہے 'لیکن ان کے ذہر و ورع اور عام حالت (۲) میں ان کے جذبہ انصاف سے یہ تو قع ہر گر ہر گر نہیں کی جاسمتی ہے فقیہوں کے فقیہ 'اما موں جذبہ انصاف سے یہ تو قع ہر گر ہر گر نہیں کی جاسمتی ہے فقیہوں کے فقیہ 'اما موں کے فقیہ تھد ہا موں کے امام 'رئیس الا تقیاء' آیت من آیات اللہ' مقبول زمانہ حضر ت نعمان بن خابت کے امام 'رئیس الا تقیاء' آیت من آیات اللہ 'مقبول زمانہ حضر ت نعمان بن خابت کے فیات تھد ہاللہ کا جیسا" میزان "

(۱) مزیدادبات بہ ہے کہ "میزان الاعتدال" میں دہی ہے ام خراندین دانی اورسیف آمدی کو ضعف محمرادیا ہے!

## ایک ادر ثبوت قطعی :

جننے فہوت اب تک دیئے محے وہ ہمی کمزور نہیں ہلیکن سب سے قوی فہوت خود حافظ ذہبی کی "تذکرة الخاظ" میں موجود ہے ملاحظہ سیجئے جلد اول صادا تاص ۱۵۲ امام صاحب کے ترجے کا صرف عنوان ہی منہ سے بول رہا ہے کہ ذہبی امام صاحب کے مرتبہ شناس بین عنوان ہے: "ابو حنیفة الاسام الاعظم "-

طامرے بیرسرخی دینے والا مجھی وہ؟؟ میز ان الاعتدال "والی حرکت شیں کرسکتاکہ"نعمان بن نابت ابو حنیفة الکوفی"

زیر عنوان دیکھنے سب سے پہلے تو امام صاحب کی تابعیت کا ثبوت پیش کرتے ہیں کہ آپ نے متعددبار حضرت انس بن مالک کادید ارکیا ہے 'پھر کتے ہیں کان اساساً ورعاً' عالماً' عاسلاً سنعبداً کبیر الشان (الا حنیفہ امام تھے' صاحب تقویٰ تھے' عالم تھے' عالم تھے' عال تھے 'عبادت گزار تھے' بردی شان دالے تھے)۔ پھر مختف بررگوں کے درج ذیل اقوال نقل کرتے ہیں:

ان السارك نے فرمایا كه الا حنیفه سب لوگوں سے بردھ كر فقیه تھے۔ امام شافعیؓ نے فرمایا كه لوگ فقه میں ابو حنیفهؓ كے محتاج ہیں۔

جناب بزیدٌ (۱) نے فرمایا کہ میں نے کسی کوابو حنیفہ سے زیادہ دانش مند اور

متقی شیں پایا۔

<sup>(1) &</sup>quot;كربلا" والا يزيد ند سجى ليج كان يه يزيدى بادول إن اك مر جدال كى مجلس ميں يجي ان معين اور على عن المد في اوراس في المد في اوراس في المد في اوراس في المد في اوراس في اوران في المد في المد في المد في المد في المد المد في الم

کی بین معین نے فرمایا کہ الد حنیفہ سے روایت لینے میں کوئی مضا کقہ نہیں' ان پر مجھی کوئی ایسااتهام نہیں لگایا گیاجو قابل ذکر ہو۔ اید داؤٹٹ نے فرمایا کہ الد حنیفہ امام شھے۔

او یوسف بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں الد حنیفہ کے ساتھ چلا جارہا تھا کہ راستہ میں ایک هخص نے او حنیفہ کی طرف اشارہ کر کے دوسرے فخص سے سر کوشی کی کہ یہ بیں جورات بھر سوتے نہیں ہیں بس پھر الد حنیفہ نے ہم سے فرمایا کہ حد البیانہ ہونا چاہئے کہ لوگ میری طرف ایسے افعال منسوب کریں جن پر ہمی عامل نہ ہوں اس کے بعد آپ نے شب بیداری کو معمول بالیا کم میں جن پر ہمی عامل نہ ہوں اس کے بعد آپ نے شب بیداری کو معمول بالیا کم میں جن پر ہمی عامل نہ ہوں اس کے بعد آپ نے شب بیداری کو معمول بالیا کم میں جن پر ہمی عامل نہ ہوں اس کے بعد آپ نے شب بیداری کو معمول بالیا کمیں میں گزارتے۔

یہ سب نقل کرنے کے بعد حافظ ذہی فرماتے ہیں:

"قِلت مناقب هذا الأمام قد افرد تها في جزءٍ".

(میں کہا ہوں اس امام پر تو میں نے مستقل ایک کتاب لکھی ہے)۔

اب بتائیے کیاذر وبرابر شبہ اس بات میں رہ جا تاہے کہ "میزان" کا ترجمہ الحاق ہے تھیں ہوجا تاہے کہ "میزان" کا ترجمہ الحاق ہے تھی جعل یا پھر بہت بڑے مغالطے کا تمرہ ہے جس کا کوئی تعلق حافظ ذہبی ہے نہیں۔

#### خلاصه:

کتابول میں دس والحاق(۱) کے نمونے بہت ہیں لیکن ان کی نشاندہی میں ضرورت ہے دلیل قوی کی 'حافظ ابن حجر آگر بلا تکلف ابن سعد کی طرف وہ قول منسوب کرتے ہیں جو ان کی موجودہ"طبقات" میں نہیں ہے توب یقینادلیل قوی ہے اس بات کی کہ "طبقات" کے اصل نسخ میں انہوں نے یہ قول دیکھا ہے اور مون ہوا مرفولہ۔

موجودہ تنوں کی عبارت بعد کے کی کاریگر کا کرشمہ ہے اب سوائے "طبری"
کے اور کون رہاجو میال صاحب کاسمارائے اٹل فہم فیصلہ کریں کہ اس سمارے کی
کیا قیمت ہے جب کہ ہم بتا آئے ہیں کہ اساد کے اعتبار سے طبری کی روایات
جمت نہیں ہیں ان کا عتبار تو اس پر مخصر ہے کہ دوسرے ثقتہ مور نمین سے بھی
ان کی تائید مل جائے یا کم سے کم وہ ثقتہ روایات سے متعارض نہ ہول۔

## قیاس ومنطق کے پہلو:

میاں صاحب سے یہ شکایت نضول ہی ہے کہ وہ اپنے کسی دعوے کے مضمرات بھی سوچ لیا کریں 'سوچ تودہ جس بی سطح سے ینچ جانے کی صلاحیت بھی ہو 'دہ بس او پر او پر ہا تھ پاؤس ارنے کے عادی ہیں 'انہوں نے بلا تکلف کہ دیا کہ حکم کو مکہ سے نکالا گیا ہوگا'اس دعوے کا تمام تقدروایات کے خلاف ہونا تو ہم دکھائی بیکے 'اب آیئے ذراقیاس دمنطق کے بیانے سے بھی اسے ناپیں۔

یہ تو طے ہے کہ عم فی کمد کے دن مسلمان ہوا ہے ' فی کے بعد حضور علیہ کمد میں قیام پذیر نہیں ہوتے بلحہ "حنین اوطاس" کے لئے نکل کھڑے ہوئے " وی میں وہاں ہے "فیل کھڑے ہوئے " طائف" پین وہاں ہے "فیلہ میانیہ " قرن" اور " لیج" وغیرہ ہوتے ہوئے " طائف " فی کر کے " مہ بیغ ہیں " وار مدینہ ہی دارالخا فہ ہے جمال آپ بقیہ زندگی گزارتے ہیں ' پھر آخر تھم ہے وہ فاص قصور کب سر زد ہوا ہے جس کی پاداش ہیں اسے مکہ سے نکالا گیا' اگر یہ کما جائے کہ حضور علیہ کو بین دہ سب پر بیثان کرنے اور ان کی تو ہین کرنے کی جتنی روایات تم نے بیان کی ہیں دہ سب فی محمد ہے تکالا گیا' اگر یہ کما جائے کہ حضور علیہ کی وجہ ہے وہ طلاح طن کیا گیا' تو ہم کمیں سے کہ یہ بالکل غلط ہے ' فی کمہ کے ایام میں جن وہ جلاو طن کیا گیا' تو ہم کمیں سے کہ یہ بالکل غلط ہے ' فی کمہ کے ایام میں جن

(۱) ایدا کها بھی گیا ہے۔

لوگوں سے جو سلوک کیا گیااس کی تمام نفاصیل نام بہ نام کتب معتبرہ میں موجود ہیں'بہتیرے ادر لوگ تھے جنہوں نے حضور ﷺ کویڑی بردی ایذائیں پہنچائی تھیں 'ان میں سے بعض کو قتل کیا گیا 'اور ہتیہ کو معافی دی گئی'این خطل کو قتل کیا عمیاجب کہ دہ کعبہ کے پر دے میں روپوش تھا'ائن دہب شاعر کو قتل کیا گیا 'مقیس ' قریبہ اور ازمت (۱) کو محل کیا گیا' حارث بن طلاطلہ کو محل کیا گیا، مگر اور برے بوے مجرمین مثلاً عکرمہ بن ابلی جهل 'عبداللہ بن سعد بن الی سرح ' اوسفیان ' مفوان بن امیه 'حتی که اس مبارین الاسود کو بھی معافی دی گئی'جس کی شر ارت ے یونت ہجرت حضرت زینب ؓ کاحمل ساقط ہو گیا تھا' مدے کہ حضرت حمز ؓ کے قاتل وحشی تک کی جان حشی کی گئی الیکن آپ علی اس سے بہت کبیدہ تھے ، اس لئے اتنا ضرور فرمایا کہ تو میرے سامنے نہ آیا کر' جلاد طنی کی سز ااے بھی نہیں دی گئی 'پھر آخر تھم کو جلاوطن کرنے کا کیاسوال پیدا ہو تا تھا؟ مزید یہ کہ اس وقت تک توطا کف فتح بھی نہ ہوا تھا کیو نکر ممکن ہے کہ حکم کو جلاد طن کر کے دہال روانہ کیا جائے جمال ابھی تک دوسرول کی حکومت ہے صاف ظاہر ہے کہ قبل از اسلام کی خطاؤں پر تھم کو جلاو طن کرناکسی پہلو سے قرین قیاس نہیں'نہ اس کی کوئی ضرورت ہے جب کہ حضور علیہ اب کے میں نہیں مدینے میں قیام پذیر ہیں ان علیہ کے لئے تو تھم کامکہ یاطا نف میں رہنا کیسال ہی ہے 'ما نتا پڑے گا کہ تھم ہے قبول اسلام کے بعد بھی ایسی حرکات کا صدور ہوا ہے جن کی بناء پر حضور عليه في خلاوطن كيا، قصور ادر جلاوطني كاعتراف ميال صاحب بھي كرتے ہیں 'پھر آخریہ حرکات کب ہو کیں کمال ہو کیں 'اگریول کما جائے کہ مکہ ہی میں ہو کیں تواس کا مطلب ہو گا کہ ان کا تعلق حضور عظیمہ کی ذات خاص ہے نہ تھا کیوں کہ حضور ﷺ تو مدینے میں فرو کش ہیں نہ کہ مکہ میں 'پھریہ دونوع کی ہو سكتى بين 'يا توسياى يامعاشرتى' أكرسياى مول توان كى سزايا توقيدكى صورت ميس (۱) "قربيه" ادر "انت" عور تمل تھيں۔

دی جاتی ای مارکی شکل میں کمہ سے طائف نکال دینے کے کوئی معنی ہی نہیں اور اگر معاشر تی ہوں تو پھر بھی جلاوطنی کاسوال پیدا نہیں ہوتا ابیحہ خود وہ اہل مکہ جو ایمان لا بچے تھے۔ حضور کو اس کی کیا ضرورت تھی کہ جائے کمہ کے اس فتنے کوطا کف میں پنچادیں۔

سوائے اس کے کوئی چارہ نہیں کہ فتح کے بعد تھم کا مدینے آنااور وہاں بھی حضور علیات کا سلسلہ جاری رکھنا تسلیم کیا جائے 'اس طرح یہ بات بالکل قریب الفہم ہو جاتی ہے کہ حضور علیات نے قتل تواس نے نہ کیا ہو کہ بہر حال یہ مخص طاہر اسسلمان ہو چکاہے گر نکال باہر اس لئے کیا ہو کہ مدینے میں اس کا دجود وبال جان بن چکاہے 'خود حضور علیات تک ہیں۔

### این تمیہ کے فرمودات:

اب ہم الن تھیہ والی عبارت پر توجہ دیے ہیں "تجدید سبائیت" کے محرّم مصنف ہے یہ تو پوشیدہ نہ ہوگا کہ "منہاج السنة "کوئی معروضی اور ایجائی آھنیف نہیں ہے بلعہ ایک وفاعی اور سلبی تھنیف ہے جس میں این تھیہ الل سنت کی طرف ہے وکالت کا فریضہ انجام وے رہے ہیں الی صورت میں ان ہے کوئی بعید نہیں کہ جمال ذرابھی موقعہ ملے وہ قانون کے ظاہری الفاظ ہے فاکدہ اٹھا کر ایے مقدمہ کو مضوط کر جائیں 'یہ وکالت کی عین فطرت ہے 'مثال کے طور پر آج مقدمہ کو مضوط کر جائیں 'یہ وکالت کی عین فطرت ہے 'مثال کے طور پر آج بھی کسی عدالت میں ملزم کا وکیل عین این وقت جب کہ بہت کی مضوط شماد تیں ملزم کو چالے جاسکتا ہے کہ پولیس کے ایم ائی بیان میں فلال قانونی سقم تھا 'یا بد عی ملزم کو چالے جاسکتا ہے کہ پولیس کے ایم ائی بیان میں فلال قانونی سقم تھا 'یا بد عی ملزم کو چالے جاسکتا ہے کہ پولیس کے ایم ائی بیان میں فلال قانونی سقم تھا 'یا بد عی ملزم کو چالے جاسکتا ہے کہ پولیس کے ایم ائی بیان میں فلال قانونی سقم تھا 'یا بد عی سے قانون کے بے درح لور سپاٹ الفاظ حقائق کی ساری ساط الٹ کرر کھ دیتے ہیں۔ ہے 'قانون کے بے درح لور سپاٹ الفاظ حقائق کی ساری ساط الٹ کرر کھ دیتے ہیں۔ ہے 'قانون کے بے درح لور سپاٹ الفاظ حقائق کی ساری ساط الٹ کرر کھ دیتے ہیں۔ ہے 'قانون کے بے درح لور سپاٹ الفاظ حقائق کی ساری ساط الٹ کرر کھ دیتے ہیں۔ ہے 'قانون کے بے درح لور سپاٹ الفاظ حقائق کی ساری ساط الٹ کرر کھ دیتے ہیں۔

الحكم ليس لها اسناد نعرف به صحتها ( عم ك نكالے جائے ك تصدك كوئى الى سند تمين بے جم اس قعے كى صحت كوجان سكين)

اب برال پہلے تو نقل کی غلطی طاحظہ فرمائے کہ الن تھی نے نعدف (میخہ جمع میمال پہلے تو نقل کی غلطی طاحظہ فرمائے کہ الن تھی نے نعدف (میخہ جمع میمال معردف) پر وظم کیا تھا لیکن اقل نے ایک نظ پوھا کر تعدف (واحد مونث جمول) کر دیا جس سے معنی میں ایک اطیف ترین فرق پیدا ہو گیا۔ دوسری غلطی ترجے کی ہے 'سخت جمرت ہے کہ میال صاحب کی طرح بیدر گوار بھی ذبان سے بے پروائی دت رہے ہیں 'اگر تعدف بھی تعلیم کر لیں تو بر حال صحتها کی ضمیر "قصہ "کی طرف او ٹی ہے گرانہوں نے "اساد "کی طرف او ٹا دی ان کا ترجمہ بہے کہ "اس کی کوئی سندائی نمیں جس کی صحت معلوم ہو "۔

اللِ علم غور فرمائیں "اسناد" عرفی میں مونٹ نمیں فد کرے اور یہ ہر حال میں جمع بھی نمیں 'بھے واحد بھی استعال ہو تا ہے ' چنانچہ ای الن تھیہ گی عبارت میں 'بیه'' موجود ہے جس کی حمیر فد کر "اسناد" کی طرف لوٹ دی ہے ' پھر کیا تک ہے کہ ضمیر مونٹ '' ہا'' کو بھی اسناد کی طرف لوٹا کر صحت کا جوڑ جائے تھے کے اسنادے لگادیا گیا۔

ہم دکھانا یہ چاہتے ہیں کہ مودودی پر کیسی کیسی قابلیت کے لوگ قلم اٹھاتے ہیں' یہ نحوی غلطی الی نہیں تھی جو درجہ اوسط کا کوئی طالب علم بھی کرتاجہ جائے کہ ایک استادلور شخ اس کے مرتکب ہوں۔

ایک نظ کی دجہ سے بہت نازک فرق سے پیدا ہو گیا کہ ان تمیہ تو صرف
این علم تک محدددرے تھے سے ایا تی ہے جسے ہم اول دیے بیل کہ "ہمارے علم
کی حد تک توداقعہ ہوں نہیں ہے "۔ یہ انداز کلام بتاتا ہے کہ دوسرول کے علم کے
متعلق کوئی دوٹوک فیصلہ ہم نہیں دے رہے 'بعد اپنی عی معلومات کی بات کر
رہے بیں ' ہو سکتا ہے ہمارا علم نا تھی ہو 'اس کے عرفلاف تعدف سے اسلوب
کلام بدل گیااور مغموم سے پیدا ہواکہ اس قصہ کی عدم صحت ہم زیادہ شدو مدسے

میں کررہے ہیں اور ہمیں معلوم ہے کہ کوئی بھی اس کی صحت کاد عویٰ نہیں کر تا۔ مزيد سننے كه "صحت" كالفظ فن روايت كاايك اصطلاحي لفظ ب "صحح" روایت اصطلاحادہ ہے جو "سند صحح" سے ثابت ہوادر "سند صحح" دہ ہے جس کے تمام راوی ثقتہ ہول، مہم مانے لیتے ہیں کہ اس اصطلاح کے اعتبار سے اس داقعہ کی کوئی سند «منیح" نہیں ہے لیکن کیا موصوف محترم یہ نہیں جانتے کہ ' غیر صحح'' امادیث کی ایک سم "حسن" کھی ہے جمع صرف اس لئے" صحیح" کے خانے میں درج كرتے بيں كه اس سے اى طرح جمت پكرنا درست ہے جس طرح "صحح" روالات سے اور کیا انہیں نہیں معلوم کہ بھن ضعیف روایتی ارتقایا کر "حسن" بھی بن جاتی ہیں اور کیا انہیں خبر نہیں کہ تعددِ طرق بچائے خود ضعیف کو توی مادیتاہے جیسا کہ ہم حوالوں اور دلیلوں اور مثالوں کے ساتھ واضح کر آئے ہیں۔ لام انن البمام كے بير الفاظ بھر ايك بار وہرا ليجئے جنہيں ہم چيجے وے آئے كہ والضعيف اذا تعددت طرقه يرتقى الى الحسن فيغلب الظن صاف نظر آرہا ہے کہ ان جمیہ نے ایک وکیل کی حیثیت سے قانونی اصطلاح " صحیح" کا فائدہ اٹھایا اور کام نکال لے محتے" یہ عمل گناہ نہیں تھا گر کیا اس ہے حقائق بھیدل محے؟ كيامتعددسندول سے معلوم مونے والاواقعہ انسانہ بن كيا؟ حق بہے کہ اگر کسی تاریخی صدافت کو تعلیم کرنے کے لئے ہی شرط طے کر دی جائے کہ وہ لازما "صحیح"اسادے مر دی ہو تو پھر ہماری ساری تاریخ اسلام کاد فتر سمندر میں ڈیو دینے کے قابل رہ جائے گا۔ الاماشاء اللہ۔

بعد کے زمانے کا قصہ تو الگ رہا دور خلافت راشدہ کی بھی کوئی داستان مربوط طور پر ہمارے ہاس نہیں ہے گی کوئ داستان مربوط طور پر ہمارے ہاس نہیں ہے گی کیوں کہ اصطلاحی صحت کے ساتھ جننی سروایت موجود ہیں دہ ذخیر کے ایسے حلقوں کی حیثیت رکھتی ہیں جنہیں اس وقت تک جوڑا نہیں جا سکتا جب تک کچھ طقے الی روایات سے نہ لائے جائیں جو اصطلاحاً صحیح نہیں ہیں بہتر اس سے کم رجہ ہیں 'یہ "طبری "وغیرہ تو چرز کر تک

کے قابل نہیں رہیں کیوں کہ ان کا پچانوے فی صد حصہ "فیر سیح" اسادے مروی ہے۔

سی متندعالم سلف نے بیہ قاعدہ مقرر نہیں کیا کہ احکام دعقا کد سے ہٹ کرباقی تمام شعبوں کے لئے بھی لاز ما'' صحیح"روایات قبول کرنی چاہئیں اور باقی کو رد کر دیناچاہئے۔

آپ دیکھ بچے کہ فقہائے جلیل الثان ضعیف روایات کو کیادر جہ دیتے ہیں اور تاریخ وسیر میں کس طرح انہیں قبول کرتے ہیں' "تجدید سبائیت" ہماری نظر سے نہیں گزری ہلیکن بغیر دیکھے بھی ہم بلا خوف تردید کہ سکتے ہیں کہ اس مصنف نے جن واقعات کو تشکیم شدہ واقعات کی حیثیت سے پیش کیا ہوگادہ بھی ایسے ہر گزنہ ہوں گے کہ تمام کے تمام "صحح" اساد سے شامت ہوں'جو شخص اس کا طالب ہو کہ تاریخی تمام جزئیات اس کے سامنے "صحح اساد" سے پیش کی جائے تاریخی عثوں میں پڑنے کے 'کونے میں بیٹھ کر اللہ جائیں اسے چاہئے کہ جائے تاریخی عثوں میں پڑنے کے 'کونے میں بیٹھ کر اللہ کے سامنے۔

لن تقرید نے ایک استد لال یہ کیا ہے کہ ہمیں نہیں معلوم مروان کاباب
کب ہجرت کر کے مدینے آیا "طلقاء " میں سے کوئی ایسا نہیں جس نے ہجرت کی
ہو کیوں کہ حضور علی نے اعلان فرمادیا تھا کہ " فتح کے بعد ہجرت نہیں ہے " اور
جب صفوان بن امیہ ہجرت کر کے مدینے آئے تو حضور علیہ نے نامہیں مکہ و ث
جانے کا تھم دیا اس استد لال میں دو کمزوریاں ہیں ایک یہ کہ کی واقعہ کا ہونانہ
ہو نالی تھید کے علم پر تو مو توف نہیں اکیا ضروری ہے کہ ہربات کا انہیں علم ہی
ہو و دیگر بہت سے تقد علماء اس علم کا اظہار کررہے ہیں پھر کیا وجہ ہے کہ اسے نہ
مانا جائے ؟ دوسری یہ کہ ہجرت ایک اصطلاحی لفظ ہے اس تھید نے یمال بھی
کھری اصطلاح ہی ہے کہ ہجرت ایک اصطلاحی کے جزے کہ حضور علیہ کے
اعلان نے صرف اس اصطلاحی ہجرت کا انتاع کیا ہے جو عبادت کے درجے کی چیز

تھی'نہ بیکہ اب مکہ سے مدینے آنائ ممنوع قرار پاگیا۔

صفوان بن امید یہ سمجھ کرمدینے آئے تھے کہ ہمیں بھی تواب ہجرت ملے۔
حضور علی نے نو کا دیا کہ اب یہ تواب کمال ہے 'اب تو کمہ مدینہ سب اسلام کی
ریاست میں شامل ہیں 'حکم تواب کی نیت سے نہیں 'بلعہ سادہ مفہوم میں انقال
مکانی کے خیال سے مدینہ چلا آیا ہو تو اس میں کون سااسحالہ ہے 'اسے آنا بھی
چاہئے تھا' آخر حضرت عثان کا چچا تھا'مدینہ میں حضرت عثان کے قرب میں زیادہ
عزت ومنفعت کی تو قع رکھ سکتا تھا' حضور علی ہے کھی اس لئے نہ لوٹایا ہوگا کہ یہ
تواب کے چکر میں نہیں ہے 'چر ممکن ہے حضرت عثان کی مروت بھی اس سے
مانع رہی ہو'یہ کوئی شرعی مسلہ تو تھا نہیں کہ فتح کمہ کے بعد کوئی بھی مسلمان
مدینے آگرنہ ہے۔

''نتجدید سبائیت'کا قتباس بسائی پر ختم ہو جاتا ہے'ہم دوقد م آگے بوھ کران تھی'' کے مزید فر مودات پر گفتگو کرتے ہیں'انہوں نے یہ بھی فرمایا کہ اگر حضور تھم کو نکالتے تو مدینے سے مکے بھیجتے نہ کہ طا کف۔

کیوں آخر ؟اس کا کوئی جواب ''المنتقی'' میں نہیں' ہم نہیں جانتے کہ ''کمہ'' لوٹانا کیوں ضروری تھا'اور ''طا کف'' روانہ کرنے میں کیا قباحت تھی' مزید انہوں نے فرمایا کہ کثیراہل علم نے اس کی جلاو طنی میں طعن کیاہے اور کماہے کہ وہ اپنی مرضی سے گیا تھا۔

پر توسوال یہ ہے کہ اہمی توان تھی ہے کہ رہے تھے کہ مکہ ہے تکم کا مدیخ آبایکہ ہی ہے جا کہ اہمی توان تھی ہے کہ درہ تھے کہ مکہ ہے تکم کا مدیخ آبایکہ بی سے جلاوطن کیا جاتا پایہ جوت کو نہیں پنچااور اب اکثر اہل علم کا ایسا قول نقل کررہے ہیں جس میں "آنے جانے "کا قصہ ایک امر مسلم کی حیثیت سے موجود ہے 'مرضی ہے مرضی کا کیا سوال پیدا ہوا'اگر سرے سے آنے جانے "کا تصہ فلط ہے ؟ معلوم ہوا کہ خودائن تھی ہے علم میں ہے کہ "آنے جانے "کا قصہ اکثر اہل علم کے مزد یک امر واقعہ ہے 'اب رہامر ضی ہے مرضی کا سوال توان و

میں ان لوگوں کا قول زیادہ معتبر ہوگاجود عولیٰ کرتے ہیں کہ اسے حضور علیہ کے اور اللہ تھا' یہ اس لئے کہ اگر کسی معاملہ میں ایک شخص تو لا علمی کا ظہار کرے اور دوسر المحض علم کا' تودوسر سے کی ہات انی جائے گی' مثلاز ید کے کہ ہیں نہیں جانیا "لندن" کی ملکہ کے کوئی اولاد ہے یا نہیں؟ عمرو کے کہ اس کے چار لڑکے دو لڑکیاں ہیں تو عمرو کا قول لائق تشلیم ہوگا۔

جن الل علم كالن تمية نے ذكر كياوہ اس كى كوئى شبت دليل چيش شيس كرتے كہ تھم اپنى مرضى ہے گيا تھا' اشيس چونكہ جلاوطنى كاواقعہ پنچا نہيں' اس لئے انہوں نے كہ دياكہ اپنے اختيار ہے گيا' يہ گويااعتر اف ہواكہ جميں جلاوطنى كاعلم نہيں' پھر آخران كے مقابلہ ميں ان علماء كاقول كيوں رد كيا جائے'جو كہتے ہيں كہ جميں جلاوطنى كى مزاملى۔

مزیدایک نقهی تکتے سے ان تھی نے استد لال کیا کہ جلاد طنی کی سز اسنت میں صرف ذانی اور مخت کے لئے پائی جاتی ہے ' محم نہ ذانی تھانہ مخت ' ہم اس نکتے ہوا ہیں ہے ہوا ہیں ہے ہوا ہیں ہے ہوا ہیں ہے ہوا ہو شان کا اقرار کرتے ہوئے عرض کریں گے کہ یہ صرف ذہانت اور طبائی کا مظاہرہ ہے ' علمی حیثیت سے اس میں جان نہیں ' آخر کون کی حدیث ایس ہے جس میں یہ صراحت کردی گئی ہو کہ ذانی اور مخت کے سواکسی کو جلاد طن کیائی نہیں جاسکا۔ مراحت کردی گئی ہو کہ ذانی اور مخت کے سواکسی کو جلاد طن کیائی نہیں جاسکا۔ مخصور علی ہی تحدید صرف ان دو میں کیسے کی جاسکت ہے جب کہ محم کو نکالنا بھی حضور علی ہی کہ عمر صاحب محت کے جو جلاد طنی جائے خود معرض محث محمور علی ہی کہ ایک مطرف کی تحدید کردی ' حالا نکہ یہ افسانہ دیگر متعد دائل علم کے نزدیک حقیقت ہے ' اور حقیقت ہے تو اسے خارج از سنت کمنے کا کیا سوالی پیدا ہو تا ہے ' مزید دہ کہتے ہیں کہ اگر حضور علی کی کو جلاد طنی کی سز او ہیتے تھے تو یہ ضروری نہیں تھا کہ دہ طویل ذمانے تک باتی رہے ' الیا کوئی گناہ معلوم نہیں جس کی سز اطویل زمانے کی جلاد طنی قرار پائی ہو' نہ الیا کوئی گناہ معلوم نہیں جس کی سز اطویل زمانے کی جلاد طنی قرار پائی ہو' نہ الیا کوئی گناہ معلوم نہیں جس کی سز اطویل زمانے کی جلاد طنی قرار پائی ہو' نہ الیا کوئی گناہ معلوم نہیں جس کی سز اطویل زمانے کی جلاد طنی قرار پائی ہو' نہ الیا کوئی گناہ معلوم نہیں جس کی سز اطویل زمانے کی جلاد طنی قرار پائی ہو' نہ الیا کوئی گناہ معلوم نہیں جس کی سز اطویل زمانے کی جلاد طنی قرار پائی ہو' نہ الیا کوئی گناہ معلوم نہیں جس کی سز اطویل زمانے کی جلاد طنی قرار پائی ہو' نہ

شر بیت میں کوئی گناہ ایساہے جس کامر تحکب دائن جلاد طنی کامز لوار ٹھسرے 'بلسہ صدے حدا کیے سال کی جلاد طنی بطور سزا ہو سکتی ہے 'لور زانی' خواہ وہ صحابی مجاہد کیوں نہ ہوا کیے سال کے لئے جلاد طن کیا جاسکتاہے۔

ان تھے۔ کے اس معارضے کا جواب ہم بعد بیں دیں گے ' پہلے قار ئین کر ام یہ غور فرمائیں کہ میاں صاحب کی طرح" تجدید سبائیت" کے فاضل مصنف نے بھی علمی دیانت سے کس طرح گریز کیا ' آپ نے ان کا اقتباس دیکھا' وہ بس اس عد بردک گئے ہیں جمال تک ان تھیہ نے تھم کے نکالے جانے سے انکار کیا ہے ' گر متعمل بعد این تھرید کا صاف اقرار بھی موجود ہے جے وہ چھپا گئے اور ہم ابھی اسے نقل کرتے ہیں۔

ان تمية كے معارض كاجواب يہ ك حكم كى جلاد طنىند تو صدودواجرين ے متمی کہ اس کے لئے منصوص قاعدے اور پابندیاں ہوں' مثلاً زنا کی سزا (غیر شادی شدہ کے حن میں) سو کوڑے ہیں 'اب کم یازیادہ کاسوال ہی پیدا نہیں ہوتا' محرالی کوئی نعس نہیں جس میں طے کر دیا گیاہو کہ حاکم دفت ایک سال سے زیادہ کمی کو جلاد طن نہیں رکھ سکنا'علادہ اس کے جو شخص اپنی حرکات پاشائٹ کی وجہ ے حضور عصلے کے لئے عذاب جان بن گیا ہو 'اے اپنے شرے دور بھگادیے میں اس کی کیاصف پیدا ہوتی ہے کہ بھگانا ہس ایک سال کے لئے ہو' علم کی جلاد طنی کو تعزیریاسز اکول کئے 'مارا موقف توبہ ب کہ اے جلاوطن کرنا یریثانی اور کونت سے مختے کے لئے تمانہ کہ سزادینے کے لئے 'سزادی ہوتی تو حضور ع و ت تماکہ کو زوں ہے اس کی کھال او حزوادیں ، گر حضور علیہ تو فظاس سکون اور تحفظ کے خواہاں تھے جوایک عام آدمی کا بھی جائز حق ہے 'اب یہ سكون أكر جلاد طن كئے بغير شيس ما توكيا وجه ب كه حضور علي اس جلاد طن نه کریں 'پھریہ عجیب بات ہے کہ "ایک سال" کی حث اٹھادی گئی حالا نکہ یہ حث اس وقت اٹھائی جا علی تھی جب یہ ٹاست کر دیا جاتا کہ جلاوطن کرنے کے بعد

حضور ملط ایک سال سے زیادہ زندہ میں رہے ہیں اجلاد ملنی کا ٹھیک زمانہ معلوم ی میں توسال کی صف قطعابے محل 'زیادہ قرین قیاس میں ہے کہ حضور عظام

نے کافی و نول مرواشت کرنے کے بعد عاج آگرویس نکالا دیا ہو 'اوریہ واقعہ مثلاً ا و من بی آیا ہو تواس طرح آپ میں کی دفات سال پورا ہونے سے پہلے ہی

رہااو بر و مر کے تعلق سے یہ بلت کمنا کہ انہوں نے جعرت ملان کی

در خواست کیوں رو کی جب کہ جلاو ملنی کوسال سے زیادہ مخزر چکا **تما تو پ**یات خود المعیں دونوں سے ہو جھی جاسکتی تھی محلاہم یا کوئی بھی اس کا جواب سوائے اس کے

كيادے سكتاب كر حضور ولك كياند مى مونى كر وكود و كمولتابند نسيس كرتے تھے۔

درامل ان تعمیہ فلا نہیں کہ رہے ہیں نہ وہ ایسے مخص ہیں کہ ہم ہیے اطفال کمتب انسیں سبق سکھائیں' یہ تو دراصل نساد اٹھلا ہواان قابل حضرات کا

ہے جورد مودودی کے چکر میں میہ معول جاتے ہیں کہ ابن تھید کاروئے محن مم طرف ہے اور کس مقام ہے وہ مختگو کر رہے ہیں الن تھید در اصل منہ ان لو کو ل کا

مد کرنا جاہے ہیں جو یہ لغوا عمر اض کرتے ہیں کہ حضرت مثمان نے اپنے جماع م کو مدینے واپس لا کر ممناہ کیا؟ کول کہ تھم کو حضور ﷺ نے جلا وطن کیا تھا' یہ

احتراض بقینا فلط ہے 'ای غلطی کوائن تھے واضح کررہے ہیں "مال' کی حث ہے

ان كا خشاء يى يە ب كە أكر جلاد كمنى كوشر كى تعزير مان ليا جائے تب ہى اس كى مدت ایک سال ہے زائد نسیں ہو گی گہذا معزت خان کا عمل خلاف شرع نہ ہوا

كول كدوه تومدت عداميندور خلافت من علم كودالس لائي بير.

مودودی می جر مرب نیس کتا کہ یہ مناہ تھا وہ صرف یہ بتاتا ہے کہ معرت مان کے اس مائز قعل سے اعد اور پھر کی د نیامی کیا اثرات و سائج پیدا

# ان تمية اقرار كرتے ميں:

ابدیکھئے کہ "تجدیہ سہائیت" کے معنف"الٹنی" کے جم صفح سے ان عيدى معقوله بالا مبارت افعلت بيروي جد سطور بعد ان عمية في كيافرماياب:

"کور بہات میجنی طور پر جان لی حق ہے کہ معرت علی نے عم كورية لاتے من نه تورسول الله ملى الله عليه وسلم ك نافرمانی کی نہ اسلام کی مخالفت کی بیحد انہوں نے یہ و یکھا کہ اب تھم کا مال ٹھیک ہو چکاہے(بعنی دہ شرارت و فتنہ کری

باتی نسیں ری ہے ' حمل) ہی شایر یہ معرت عثان کی خطاء

اجتمادي مويايه اجتماد منجي مو"\_ (المحلي ص٥٠)

و كماآب نے۔وى الن تمية جنول نے چد سطور عل وكيلانه كلتے فكالے تے کہ جلاد طنی کاواقعہ میم طور پر علت عی نمیں اور عامت بھی ہو تو جلاد طن " کمہ" ے کیا گیانہ کہ مے ہے وی اباس واقع کو قطعی تعلیم کررے ہیں اگر واقعہ

ان کے نزدیک قطعی نہ ہو تواس کے متعلق اس علم مینی کا کیا سوال پدا ہو تاہے

کہ حضرت مٹان نے داہی اوج نے میں ممناہ کیلیا نسیں اور اجتماد غلا تعلیا سمجے ؟۔ محرجب انمول في والق كو تعلى مان ليا تويد مى مانا برے كاكم جلاو لمنى

"مين" ہوئى ہے نہ كہ كم ہے۔كم ہے ہونا جن دلاكل كى مناه ير بعيد از قاس بالس بم بن كرآئيس

ميال صاحب نسيس ليكن الل علم يه مشابده فرما يحت بي كد او بر انن العرفي

مے بدرگ جو حضرت حیان اور موامیہ کے دفاع میں مداعتدال سے گزر کے ين دو اللي يركة إن:

" مارے علاء نے کما ہے کہ علم کودالی کر لینے کے بارے می حضور علی نے معرت مثان کواجازت مرحت فرمادی

محی ٔ حضرت حمان لے اوبر و عمر ہے اس کا ذکر کیا تو انسوں يے جواب دياك أكر تمارے ياس اس اجازت كاكوكى كواه موتو لاؤ' كرجب معرت حمّانٌ خليفه من توانمول في اسيء علم ے مطابق عم کودائی لانے کا فیصلہ کیا اور معرت حال ایے نمیں نے کہ اس مخص سے وسال کرتے جے حضور عظی کے اجر کی سزادی محی خوارده ان کاباب بل کول نہ ہوتا اور نہ معرت میں ایسے ہے کہ منود علی کا عم توژیے "۔(الوامم منالتوامم ملی ۷۷)

جافر ملیا مودودی اور ہم میں می کئے ہیں ہمیں تواصر ار ہے کہ حضرت حان جموث نسي ول عجة الهي يقينا حضور ملى الله عليه وسلم في اجازي

دیدی محمی سی موتف الن تعید اور قاضی او بر کا بھی ہے۔ مزیدد کھے امام ان حزم اپی کتاب "النعل" کے جوتے جری منی ۱۵۴ ير فرماتے جي :

" محم کی جلاد ملنی کے سلسلہ میں جو لوگ معرت مثان کو خطا

کار فمسراح ہیں ان کو حضرت مثان کے موافقین کاجواب یہ ے کہ حضور علی کا نکالنانہ صدواجب کے قبل سے تھا نہ تحمی ایسے علم شر می کے تحت جودائی ہو'وہ توایک ایسے جرم کی سزا تھی جو واقعی اس کا سز اوار تھاکہ بید سز اوی جائے اور توبہ کادروازہ کھلا ہواہ جب عم نے توبہ کر لی توب متوس حتم ہو گئ با اتفاق علاء اور تمام سرز من علم کے لئے مباح او کئ جال جا ہے دے"۔ اور سنے ور زیدیہ کے جمتد سید محدین ایرائیم الوزیر المیسنی (التونی

٠٠٠٠ الي كتاب " الروض الياسم في الذب عن سنة ابي

القاسم" کی جلد اول صفحہ ۱۳۱۱ د ۱۳۳۱ میں الحاکم السحسن بن کرامہ معزل کا قول انٹل کرتے ہیں :(۱)

"رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تھم کے معالمہ میں حالیٰ کو اجازت دے دی تھی کن الوزیر نے کما ہے کہ معزلیوں پر اور نیدیہ شیوں پر لازم ہے کہ اس صدیث کو قبول کریں اور اس معالمہ میں معزرت حالیٰ پر احتراض کرنا چھوڑ دیں کیوں اس معالمہ میں معزرت حالیٰ پر احتراض کرنا چھوڑ دیں کیوں کہ اس مدیث کار اوی ان کے اسے نزدیک ہیں ایسا ہے جس کہ اس مدیث کار اوی ان کے اسے نزدیک ہیں ایسا ہے جس کی شاہرت مشہور و مسلم ہے اور جس کا علم اور صحت مقیدہ

کی فاہت مشہور و مسلم ہے اور جس کا علم اور صحت عقیدہ معروف ہے ۔۔ ممکن ہے اس معاملہ کے چیجے ان شیعہ بدر کوار کاذیکن بدر ہا ہو کہ حضرت

حیان کواس باب میں مرحق جاست کر کے ان یو بحرو عمر کو خطاوار تھیرا کی جنوں نے حضرت میکان کی در خواست رو کردی تھی میر حال جو بھی ہویہ تو قار کین نے

د کیے بی لیاکہ تھم کا افران سب کے نزدیک امر مسلم ہے اور یہ امر مسلم بغیر اس کے متعود نسیں کہ تھم نے تول اسلام کے بعد مدینے آکر اور اکاب جرم کیا ہو۔

تواے دوستواور پدر گواور حضور ﷺ کے شیدائے! ہمیں بتاؤ کس دل ہے ہم ایسے مخص کی تعقیم کریں جس نے ستاستاکر ہمارے آ قام ﷺ کی جان میں

ی کردی ہو کور آقا کی اس کی صورت تک دیکھنے کارواد ارندرہاہو حضور میں ہا بلا شہر ایک سورج ہیں جو ذرے کو چکا کر دیک بوم ساسکتا ہے مگر پھر کا جگر تو سورج ہی نہیں جمید سکتا کتے تھے جو بدنھیب اس سورج کی حرارت و ہاش

تول کے افر مرمے عم ایمان لایا تو خداہے اینا جر نمیک نمیک لے لے اکا حربم اس کے ایمان کو کیے وہ قبت دیں جو "محلیت "کی زر تار کلاہ کے لئے موزوں

ے ہم کیے اس کی تعقیم کریں جب کہ اس نے ہادے آ قاﷺ کی عدِ اسلام ہی (۱) یہ محق شیعت کی طرف ہی کان ماک ہا جیساکہ اس کی تلب سر مطعیان سے عابر ہے ستليالوريدوه أقاب جهايذاه وينافد اكواغ اهويناب-ونعوذ بالله الف الف مرة. كياالله في مسي بتليك في ما الله عن الماني الألام مت يولو موسكا ب تهاری معمولی می جمارت الایروائی بداولی سارے اعمال خیر کو کھوا سکہ مناکر ر کے دے 'سارے کے کرائے پر چٹم زون میں یانی مجیر دے 'مجر ہم کیے مطمئن ہو جائیں کہ تھم کی محلیت وی محلیت تھی جس کے جو توں کی خاک بھی ہمیں ال جائے توبہ بزار فخر منہ پر ملیں اور آمجھوں میں ڈالیں اہدا تعلق توان ہے ہے جونی معصوم ہیں 'ر حمتہ للعالمین ہیں 'معیار و جمت ہیں 'وہ جس سے تعلق رتھیں عے ہم بھی اس کے غلام ہیں اور جس ہے رو تھیں مے ہم بھی اس کے بیری اند یوبر و عرف ماراکو کی خاندانی رشت بے نه علی تا وعلی مارے براوراست آقامیں ا ہم تو فلام میں اس ای کے جس کی غلامی مین ایمان اور جس کی مجت مین مباوت مودود ک نے مروان کے ذکر عل لکھاتھا: " خصوصاً جب كه ال كاستوب بلب موجود تعالور البيايين کے ذریعہ حکومت کے کا مول پر اثر انداز ہوسکا تھا"۔ (منى اااخلانت د لموكيت) میاں صاحب اے نقل کرکے فرماتے ہیں : " حکومت براٹر انداز ہونے کا جو تکتہ ان کے دماغ نے اخراع کیا وہ قابل توجہ اعظرت عم کادفات اسے می ہو چک ہے' معرت مثان رضی اللہ عنہ کے خلاف شورش س<u>ے سے</u> من شروع موكى العنى معرت تحم كاوقات سے دوسال معد۔ اب یہ حضرت علم کا لغص ہے یا کمال کہ وفات ہے دوسال

بعد بھی اپنے مینے کے ذریعے مکومت کے کاموں پر اثر وال رہے میں 'ایسے زیمو ویر واجب الاحرام میں یا مستحق توجین ؟ "۔ (ص ۱۸۲)

انصاف اے دوستو! رسول خدا کے دشمن تھم کے لئے تین تین بار "معترت" کالفظ پڑھ کر ہمارے خون کی گردش تیز ہونی چاہئے۔
"معترت" کالفظ پڑھ کر ہمارے خون کی گردش تیز ہونی چاہئے انسیں ہونی چاہئے۔
"معترت "کالفظ پڑھ کر ہمارے خون کی گردش تیز ہونی چاہئے انسی ہونی چاہئے۔
"معترت "کالفظ پڑھ کر ہمارے خون کی گردش تیز ہونی چاہئے۔

رے ہیں کہ مروان سے می دراس کے باپ کو جیک جیک کر سلای دیں۔
اے فرشتو لکھ لوکہ ہم اللہ اور رسول عظی کے بردشن سے برامر ہیں

ہمیں جنم قبول محربہ قبول نئیں کہ کسی ایسے مخص کی تعظیم کریں جس سے مارے آتا میں ہوئے ہراض دنیاہے کے ہول۔(۱)

ہمارے آتا ﷺ ہراض دنیاہے کے ہول۔(۱)

کو لتے ہوئے جذبات کو ان فقردل میں سمیٹنے کے بعد ہم جواب عرض

پیش منظر میں مودودی کا فقرہ ذرائعی قابل اعتراض یا طلاف واقعہ ہے؟ میاں ساحب الکل عی قدم و شعور سے قارفے ہو جاکمی تواس کا کسی کے پاس کیا علاج ہے ؟ ورنہ مودودی کے فقرے میں توب و عولی کمیں موجود نمیں ہے کہ عظم مکومت کے کاموں پر اس وقت اثر انداز ہواجب شورش انجہ کمڑی ہوئی تھی

مورت نے ہوں پر اس وقت ارائدار ہو بہب مور ساتھ سر سا ایک س مودودی نے تو خودای سنے پر جس سے میاں صاحب نے مبارت انحانی ہے لکے دیاہے کہ تھم کی وفات تا ہے جس ہوئی تمیامیاں صاحب اتناہی نس سمجھ کے کہ " تحومت کے کاموں پر اثر انداز ہونے "کا کیامطلب ہے ؟ تحف ہے اس فارغ العقی پر۔

(۱)الحدد (برب)

آپ دکھ بچے کہ جو شورش آخر جی شاب پر آنیاس کے اسہاب و کرکات سالوں عمل سے بیدا ہوتے بلے آرہے تھے تھیٹیاں برت پہلے ڈالے ہوئے ہوں میں کے بتیج جی سر ابھارتی جی سیاس میدان جی تو جس جس سال کے پہلے واقعات و حواوث ایک ہداوی جاتے جی مستقبل کی آٹھ سالوں جی لیمن ماماع سے اسم کے افتقام محک معزت میں نے جو انتظامی کا اور سیاس پالیسیاں یہ تی کون کمہ سکتا ہے کہ ان کی تمہ جی مروان اور محم کی خواہشات اور دسیسہ کاریاں کار فرما ندر ہی ہوں گی گھر مودودی نے تو صرف امکان کاذکر کماے میں

مرسل ون مد سام در من مدس من مدس مرد مرد المان كاد كركيام اليال كاد كركيام اليال كاد كركيام اليال كاد كركيام الياد دياكا كوئى مو شند الله من الكاد كرسكام كيا كه جب مروان طيف كى اك كابال

ماہواہ و مروان کے بل کے لئے مکومت کے کمی ہی شعبے میں اثر اندازی کا وسیح مید ان اور توی امکان معلم کملا موجود ہے امیاں صاحب نے "زندہ وی "والا

فقرہ کر تشخر تو کیا محر شغر کو پر للف مزاح کے سانچے بھی ڈھالنا ذہائت جاہتا ہے اور ذہانت نام کی کوئی چیا مہاں صاحب کے گزار دماغ بھی بسستی شعر ہیں۔ لئے اے چھی س ۔ آخر شع مدحی

## سی اس لئے اے جوری ہے آجے سی دومی۔ مزید چلئے :

ایدانداز ہوتا ہے جیے میال صاحب کمر کے دربان کو عم دے کر چھے
ہوں کہ خبر دار اگر علم یا متل جو ہے لئے آئیں تو کد دیناکہ میں گمر میں ہوں
دیں آن کل ایک ایسی کہل کھد ہوں جس برعلمہ متل کا ملہ تک تعین بڑتا ہا ہے۔
مودددی نے ایک روایت نقل کی تھی جس میں معز ت علی گایے قول ہے کہ
میں تو معاطات کو سلھانے کی کوشش کرتا ہوں چم مردون گاڑ دیتا ہے احقاق

لوگوں کو سلمئن کردیے ہیں محر مروان آنسیں گالیاں دے کر آگ کو ہمو کا دیتا ہے۔ اس کے لئے انہوں نے "طبری" "این اٹیم "اور "این طارون" کے حوالے دن" کے حوالے دن کیس دورر کھا ہے جس میں انہوں لے "موضوع ہے" جموث ہے" وغیر و کی گر دان بھر رتھی ب بحرول كروه توبير حال ياس على تعاييل تو فر لما حمياك "طبرى" في اس كو امیت قبیں دی بعداس کو آخر می نقل کیاہے"۔ (ص٢٠٩)

موا مبری مسلمی تعیر کابل ب جال جی کی سیس محنیا می اور آ مے

ك وسيا الركث وفيره كالحيل بل راب جمال سورويدوالي تماثاني آ ميدور

دور بےدالے چیچے پڑے ہیں کی ترکیب تومیاں صاحب نے الی نکالی کہ محرین مدیث کو بھی نسٹ و جمی تھی اب شایدوہ بھی اس کی مدد سے یہ کئے کے قابل

و عليل مد فلال آيت يسوي بارے من آئي بلد او مبار حوي بارے والي آيت ک مرامری کیے کر علی ب یا فلال آیت تو بجرت سے محل ع ار چکی تھی لدا

"ميے"والى آيات اس كے مقاملے من كيے لاتے ہواد و تو كھنيا بي ابعد من الرى میں اواورے میاں صاحب آپ کو خدا ہر اس ال زعرور کے اور مد ظلہ کا جوش طبع بیس تموزی رک میامزید فرماتے ہیں کہ:

"ممكن بان كا (طبرى كا) خيال يه موكه نقل كفر كفرنه باشد حمر مودودی صاحب جیے حضرات کے لئے یہ روایت ایک

متندلور مقدی دستادیز ب"\_(ص۲۰۹) يمال واقعى بم الجواب مو مح اك مولانا صاحب مارك كرم فرمايس-

ان کی خدمت میں بنچ کہ اس محت اوقد کا مناسب جواب ان سے معلوم کریں۔ انوں نے پہلے تویقین علی نہیں کیا کہ اس طرح کیاہت مولاء محد میاں نے تکمی

ہو گی لیکن جب "شوابد تقدس " کھول کرہم نے ان کے آ مے رکھ دی تو وہ بہت بی بلغ آواز می استغفر الله کاور د کرتے ہوئے کئے لگے کہ میال تم خواہ مخواہ جمیس ك آم يمن جارب مو بس محض من محل و شعور كانام نه مواس س حث كر :

كس فيتلا بهم في حرض كياكه متعودا نهي سمجمانا نسين بلحداي عام رادران اسلام کور متانا ہے کہ مودودی کی آڑ جس حمیس جمالت وسفاہت کا کیماسیق دیا جارہائے 'کہنے گے کہ ستمبر کے پرچ میں تو سمجھا تھے 'جس چڑیا کو غلیل ہے بہ
آسانی شکار کر کتے تھے اس کے لئے تم نے توپ لگادی ہے 'اب کیاد ھر اہے مزید
عث میں 'ہم نے کما کہ در اصل ہم اس لئے اتنا تفصیلی نقد کر رہے ہیں کہ اگر کوئی
ادر مولوی صاحب" فلافت و ملوکیت" پر طبع آزمائی کاار ادہ رکھتے ہوں تو انہیں سے
سوچنا پڑجائے کہ علمی خش کھیل شیں ہیں 'اس میدان میں از ناہی ہے تو پہلے
مطالعے کا ہفت خوال طے کریں پھر قلم اٹھائیں 'انہوں نے آکا کر فرمایا کہ تم جانو'
ہم تو یہ سیجھتے ہیں کہ مولانا محمد میال صاحب کو اللہ سے توبہ واستغفار کرنا چاہئے'
یہ شامت اٹھال کے سوانچھ نہیں کہ انہوں نے "شواہد تقدس" کھی اور "علمائے
دیوبھ "کانام بدنام کیا۔

تواے علائے کہار اور اے طلب نے عربر ! آپ ہی کمیں "کیاواقعی میال صاحب کی ہے مریخی خاتہ ہجی اس کے جاجز توالیا مصاحب کی ہے مریخی خاتہ ہجیاں کی سجیدہ نقد کی اہل سجی جاستی ہیں ؟ عاجز توالیا محسوس کررہاہے گویاوہ کسی آسیبی مرض کا شکار ہو گئے ہیں ورنہ الی لا یعنی اور ہذیانی با تیں آخر کیسے الن کے قلم ہے تکلیں "آپ حضرات گواہ ہیں کہ اگر کوئی مصنف کبھی الی بات نقل کر تاہے جو خود اس کے نزدیک وابی ہو " تو آگے پیچے وہ ہتا بھی ویتا ہے کہ میں "نقل کفر کفر نہ باشد" پر عمل کر رہا ہوں 'یبال کئی کئی بلائد ہتا ہوں خین پوری سنجید گی ہے ایک تاریخی روایت میان کر رہے ہیں اور میال صاحب نے برے اطمینان سے یہ امکان نکال دیا کہ یہ " نقل کفر کفر نہ باشد" کا معاملہ بھی ہو سکتا ہے 'یوں تو پھر "مخاری " و" مسلم " کی بھی کسی روایت کو بہ آسانی ماقط الاعتبار کما جاسکتا ہے کہ الن ایک ہے کہ فلال روایت کار نہ باشد " کے طور پر منامل کتاب کر دیا ہو 'اور یہ بھی کما جاسکتا ہے کہ فلال روایت کاری کے آخری صفح میں ہے ٹبذالس کی اہمیت کچھ نمیں۔

آپ حضرات جانتے ہیں کہ ردلیات میں آگے بیچیے کا کوئی فرق قابل لحاظ نسیں ہو تا'محد ثین اگر کسی روایت یا قول کو مرجوح و ضعیف تصور کرتے ہیں تو قیل بایقال که کربیان کرتے ہیں 'ہمیں اس نکتے پر بحث کرتے ہوئے متلی ہونے گلی ہے۔لہذا آھے چلئے۔

واقعہ یوں ہے کہ ایک بار حضرت عثمان حضرت علی کے گھر تشریف لے معے اور اپن قرامت کا واسطہ دے کر ان سے کما کہ آپ اس فتنے کو فرو کرنے میں میری مدد کریں 'انہول نے جواب دیا کہ بیرسب کچھ مروان بن الحکم 'سعید بن العاص اور عبداللدائن عامر اور معاویه کی بدولت جور باہے 'آپ ان لوگوں کی بات مانتے ہیں اور میری شیں مانتے 'حضرت عثالیؓ نے فرمایا کہ اچھااب میں تمہاری مانوں گا' اس پر حضرت علی انصار و مهاجرین کے ایک گردہ کو ساتھ لے کر "معر" سے آنے والے شور شیول کے پاس تشریف لے گئے اور ان کو واپس چانے کے لئےراضی کیا اس واقعے کو مودودی نے "این اثیر" "این خلدون" اور "طبری" کے حوالوں سے بیان کیا ہے ،طبری دہی ہے جس سے میاں صاحب نے ا پی یوری کتاب بھر ی ہے لیکن اس طرح کی کوئی چیز "طبر ی" میں انہیں نظر نہیں آئی 'کیوں کہ اس ہے حضرت عثانؓ کے ان دالیوں کا جغر افیہ سامنے آتا ہے جن کے عشق نے میاں صاحب کی را توں کی نینداڑادی ہے 'خیر اس کے بعد ایک موقع پر حضرت عثال اُلوگوں کے سامنے تقریر کرتے ہیں 'وہ تقریر جس کے بارے میں میال صاحب سی طرح یہ یقین کرنے پر آبادہ نہیں کہ یہ حفرت عثال نے کی ہوگی مگر روایت بڑے بڑے ائمہ نے بیان کی ہے اس لئے فرماتے ہیں کہ اگراہے تتعلیم کرلیاجائے تو:

''کہا جا سکتا ہے کہ یہ نقطہ اختاباف ہے اس وقت تک کی کارروائی کو حضرت علی ' حضرت عثان گی اہلیہ محترمہ در ست سمجھ رہی ہیں اور الن کو یہ توقع ہے کہ اس سے معاملہ سلجہ جائے گااور فتنہ دب جائے گااور مروان کی رائے یہ ہے کہ فتنہ پرواز جن کا منشاء تخریب اور جن کا مقصد شر

انگیزی ہے .....دواس نری اور اس انکساری ہے درست نہیں ہول مے "۔ (ص ۲۱۰ و۲۱۱)

سن رہے ہیں آپ حضرات! کی ہے وہ مروان جے مودودی نے "سکریٹری" لکھ دیا تھا' تو میال صاحب آپ سے باہر ہو گئے تھے کہ خادم کو سکریٹری لکھ دیا۔۔۔۔۔۔۔ آج اس "خادم" کو اتن جرات ہو گئی ہے کہ خلیفہ وقت کی زوجہ مکرمہ اور علی جیسے وانشور اور بلند مرتبہ صحافی سے ہر ملا اختلاف رائے کررہاہے۔

نیمی نمیں اس فتنہ پر دازنے زبانی اختلاف پر اس نمیں کیا بلحہ باہر جا کر مجمع کے سامنے ایک الیمی گرم استعال انگیز تقریر جھونک دی 'جس نے امن و مفاہمت کی اس فضاء کو بھسم کر ڈالا 'جو حضرت عثالاً کی نرم تقریر نے پیدا کی تھی 'خود میال صاحب لکھتے ہیں :

"حضرت مروان نے ان کے سامنے بے شک ایک سخت تقریری ممہارے چرے جھلس جائیں تم لوگوں نے یہاں کیوں بھیر لگائی ہے 'تم لوٹ مار کر ناچاہتے ہو"۔ (ص۱۲۱) میں وہ تقریر ہے جس کی تان حضرت عثالؓ کے قتل پر ٹوٹی 'ای لئے کیا ذہبی 'کیاائی حجر 'کیاائن عبدالبر سب کتے ہیں کہ مروان قتل عثالؓ کا بہت بوا سب تھا؟ مگرواہ رے میال صاحب 'فرمایاجا تاہے :

"قطع نظر اس سے کہ نقر ریر محل تھی یابے محل اور غیر موزوں تھی 'یہ کھلے طور پر ثابت ہو گیا کہ اس نقر ریکو فتنہ کا ثمرہ کہاجاسکتاہے سبب نہیں کہاجاسکتا"۔(س۲۱۲)

یعنی ابھی حضرت عثال شہید ہوئے نہیں ادر میاں صاحب نے فتنے کا ثمرہ بھی نکال دیا' مروان کی یہ حرکت فتنے کو ہوادینے کی ایک اقدامی حرکت تھی یا محض ثمرہ ؟ اللہ کے ہمدے ابھی توسب سے بوا فتنہ قمل عثان باقی ہے ادراس فتنے کومردان کی یہ تقریراس طرح کھنے کر لاتی ہے جس طرح مقناطیس لوہ کو کھنے تا ہے ' جہال موقع نرم پالیسی کا تھادہال اس شخص نے پیٹردل چیٹرک دیا' میال صاحب نے اس مقام پر یہ تاڑ دینے کی کوشش کی ہے کہ شورش جمع جاکر خود ہی لوث آیا تھا کیوں کہ اس کا ارادہ ناپاک تھا' مردان کی تقریر پر اس کی کیاذ مہ داری' حالانکہ معلوم ہے مردان کے مکارانہ خط نے اس جمع کو لوٹایا تھا اور میاں صاحب خود صفحہ ۲۰۳ پر مع عربی عبارت اس خط کی تصدیق حضرت عبداللہ من زیر "کی روایت ہے کر چکے ہیں' مگریمال دومردان کو چانے کے لئے خط کو کھی افسانہ ہی روایت ہے کر چکے ہیں' مگریمال دومردان کو چانے کے لئے خط کو کھی افسانہ ہی قرار دینا چاہے ہیں اور بھانہ اس بات کو منایا ہے کہ:

"حضرت علی نے دریافت کیاتم کیوں واپس آگئے ان لوگوں نے جواب دیا کہ ایک خط بکڑا گیاہے ' حضرت علی نے فرمایا خطو غیر ہ کچھ نہیں یہ تمہاری سازش ہے "۔(س۲۰۸)

ظاہر ہے کہ خط سامنے آنے ہے آبل حضرت علیٰ کو یہ گمان کرنائی چاہئے تھا کہ یہ لوگ بھائہ سازی کر رہے ہیں ہلیکن جب خط سامنے رکھ دیا گیا اور کائی گفتگو کے بعد حال کھا کہ حضرت عثان کی طرف ہے مروان نے یہ خط کھا ہے اور سرکاری مہر لگادی ہے اس کے بعد تو نہ حضرت علیٰ نے خط ہے انکار کیانہ کی فور نے خود میاں صاحب چھ صفحات آبل صغہ ۲۰۱۳ پر طبری اور این اثیر کے حوالوں ہے یہ قصہ ذکر فرما بھے ہیں گرواہ رے والحقول کی بیال مروان کی دکالت شل اے بھی جھٹلائے دے رہے ہیں ماف ظاہر ہے کہ جو مروان آج آ کی جعلی خط مع سرکاری مرکے تیاد کر چکا ہے دہ اس سے قبل بھی اپنے ذاتی اور خاندانی مطاوات کی خاطم اند رہیں ہی تیا کر چکا ہے دہ اس سے قبل بھی اپنے ذاتی اور خاندانی منادات کی خاطم اند رہیں ہی تو کی عامل مانے بھی آئے ہیں اور اس کے شاہ خید العزیز جیسے یہ دگار سے بین اور اس کے خال عبد العزیز جیسے یہ دگار سے بین اور اس کے شاہ عبد العزیز جیسے یہ دگار سے ہیں۔

### مروان حضرت عليٰ ہے بھی فائق:

آگے میاں صاحب نے بیہ شکوفہ چھوڑا ہے کہ اگر حضرت عثالیؓ کی تقریر صحیح ہے اور اس کے بعد مروان کی اس سے مختلف تقریر پر حضرت علیؓ ناراض ہوئے۔

"تواس كا حاصل بي ہے كه سيدنا حضرت على راضى ہو گئے سے كه سيدنا حثال اپنے نظريات قربان كر ديں اور جام شادت كے مقابله بيں نظريات كى قربانى منظور كر ليں "كر حضرت مروان كا قدم استقامت نبيں دُكُمُكايا"۔ (ص٢١٥) بھر چند سطور آ گے ناظرين سے فيسله چاہا جاتا ہے كہ اگر:
"بيد دُرامائى روايت تسليم كى جاتى ہے تو مشحق مبار كباد كون ہو تاہے ؟ حضرت مردان رضى ہو تاہے ؟ حضرت على كرم الله د جه يا حضرت مردان رضى الله عند "۔ ص ٢١٥

اللہ اکبر! اب مروان ..... "رضی اللہ عنہ " ..... بھی ہو گئے 'اس کا مطلب یہ ہے کہ شاہ عبد العزیرؓ 'شاہ ولی اللہ 'مافظ ذہبیؓ 'مافظ این ججرؓ 'ان عبد البرؓ 'این اشیرؓ 'این اشیرؓ 'این فلد دن اور نہ جانے کتنے اور ایسے ہی ہزرگ جنمی ہو گئے 'کیوں کہ جس سے اللہ راضی ہو اسے ہر اسبجھنے اور اس سے بیز اری کا درس دینے والوں کا ٹھکانہ کھلا جنت کیسے ہو سکتا ہے ؟ کیا جرائت ہے کہ اپنی کتاب کے آغاز میں اگر حضرت علیؓ جنت کیسے ہو سکتا ہے ؟ کیا جرائت ہے کہ اپنی کتاب کے آغاز میں اگر حضرت علیؓ کی منقبت پر آئے تو وہ سمال باندھا کہ یو برؓ وعمر جھی ماند نظر آنے گئے 'اور یمال اختتام پر مروان کے وکیل نے تو انہیں (حضرت علیؓ) کو ایک دو کئے کے خادم کے مقابلہ میں دین کے نقاضوں سے بے بمرہ قرار دے دیا' شاباش ہے اسے چودھویں صدی کے فیج آئی شاب ہے سے جمزہ ورسویں صدی کے فیج آئید گئی شان بے ہمتا پر۔

تور مویں صدی کے فیج الحدیث آپ کی شان بے ہمتا پر۔

تار کیمن کرام اور علمائے حق "طبری" یا "این خلدون "یا "ائن اثیر" میں

حفرت عنان کی اس تقریر کو بغور پڑھیں بجس کے بارے میں میاں صاحب کا دعویٰ یہ ہے کہ اس میں حفرت عثان نے جام شادت کے مقابلے میں اپنے نظریات کی قربانی منظور کرلی ہے 'خود میاں صاحب نے اس کا خاص خاص حصہ ص ۲۱۰ پر نقل کیا ہے 'اس میں ہر گز انہوں نے یہ نہیں کہا کہ میں خلافت ہے دستبر داری دیتا ہوں۔

حفرت عثان کے "نظریات "کا نام لینا و پسے بھی مغالطہ انگیزی ہے "ان کے پچھ بھی نظریات نہیں جھ 'ایک صاف و سادہ خیال تھا کہ میں خلافت ہے و ستبر دار نہیں ہوں گا' اور اس خیال کی بدیاد حدیث رسول علیہ میں تھی' وہ رسول علیہ ہے ہے ہی واور دین کے مخلص خادم ہے اس لیے حدیث رسول پر جان دے دینا انہوں نے طے کر لیا تھا' اے آپ نظریہ کہیں تو یہ لفظ کا غلط استعال ہو گا چہ جائے کہ بھیغہ جمع نظریات 'ہم لفظی بحث کو چھوڑتے ہوئے اصل بات پر ذور دیتے ہیں کہ حضرت عثمان کی نم کورہ تقریر میں جو اکسار د بجراور اصل بات پر ذور دیتے ہیں کہ حضرت عثمان کی نم کورہ تقریر میں جو اکسار د بجراور تواضع کا اسلوب اختیار کیا گیا ہے اس کا یہ مطلب زیانا کہ آپ خلافت چھوڑ نے پر قواضع کا اسلوب اختیار کیا گیا ہے اس کا یہ مطلب زیانا کہ آپ خلافت چھوڑ نے پر قواضع کا سلوب اختیار کیا گیا ہے اس کا یہ مطلب زیانا کہ آپ خلافت ہے کہ میں قواضع کی شیس منکسر المزاج ہوں' بھے اپنی غلطیوں پر اصرار نہیں میں ان پر نادم موں اور خدا سے تو ہہ کر تا ہوں۔

"آپ صاحبان آئیں مجھے مشورہ دیں میں عمل کروں گا'اگر میرا داہنا ہاتھ عمل نہیں کرے گا تو میرابایاں ہاتھ عمل کرے گا اور مشورے کی خیروی کرے گا"۔

یہ تقریر کے آخری فقرے ہیں جنہیں خود میاں صاحب نے صفہ ۲۱۰ پر نقل کیا ہے 'کوئی بتائے کہ ان فقرول پر تقریر ختم کرنے دالا کیا یہ کہ رہاہے کہ میں خلافت سے دستبر دار ہونے کو تیار ہوں یا یہ کمہ رہاہے کہ دستبر داری ہر گز نہیں دول گا'البتہ آپ لوگ مجھے مشورے دیتے رہیں میں ان پر عمل کردل گا۔

میاں صاحب کی متل کو پڑی ہے او پر آئی ہے اس لئے اقسیں کچھ ہوش قسی کہ اس کے انہیں کچھ ہوش قسی کہ اس کے انہیں کہ ا کیا نبان چلائے جارہ چیں 'جس حیان نے مدیث رسول میں کئی کی چیروی جس شجاعت و استعامت کاوہ چیر ناک مجسر بن کرد کھادیا جس کی قاسعہ بلندسے ہمالیہ ہمی شرائے 'جس حیان نے کبر سن کے ضعف جس رستم و سراب کی ہجامت کو شر مندہ کردیا۔

ہی ہم شامری شیس کررہ ہیں ایک اٹل ہو بنی حقیقت میان کررہ ہیں اکور اور توب ہے تی سے نظر دا گی اور اس استفاحت یہ حقی کہ فوج اور قوت رکھے ہوئے ہی حیان مرف اس لے دشنوں استفاحت یہ حقی کہ فوج اور قوت رکھے ہوئے ہی حیان مرف اس لے دشنوں کو چیں ڈالنے کی اجازت نیس دیے 'کہ اس ہے امت میں جگ د جدل کا درواز و کو چیں ڈالنے کی اجازت نیس دیے 'کہ اس ہے امت میں جس کی جن کے کمل جائے گا ایک ای ۱۹ مالا ہو ڈھا مال قا کموں کے زفے میں ہے جن کے برول مالے کی کیاں جمل رق کے نہ مسلمان دشنوں کا گا کائوں گا مائی د رسول میں کے کہ میں اجازت د ہے 'کر ایس اخراد کو کاٹ کر د کھ اضاد کیا کیا اصرار نمیں کرتے کہ ہمیں اجازت د ہے 'ان اشر اور کو کاٹ کر د کھ ویں 'کر جانیاز ہو ڈھا جوں کی طرح ادکام کی حیل گو اور کی کرتا ہے کہ اس اجروں گا جی کرتا ہے کہ ان احرار کو دو آلیس نمیں اجازت دی گھی ہر ذات معور ' فلا موں کی طرح ادکام کی حیل گو اور 'کر دہ آلیس نمیں نمیں اجازی کی ان احرار کو دہ آلیس نمیں ایک ان کردا ہوں گا کہ دور آلیس نمیں کردا ہوں کی خوال گو اور انگر دہ آلیس نمیں نمیں اجازی کردا ہوں کی خوال گو اور انگر دہ آلیس نمیں نمیں اجازی کے در اول کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں اجازی کردا ہوں کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں انہوں کی طرح ادکام کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں انہوں کی طرح ادکام کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں انہوں کی طرح ادکام کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں اجازی کردا ہوں کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں انہوں کی طرح ادکام کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں انہوں کی طرح ادکام کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں انہوں کی طرح ادکام کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں انہوں کی طرح ادکام کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں انہوں کی طرح ادکام کی خوال گو ان کر دہ آلیس نمیں کی خوال کی کی خوال کی خوال کر دی آلیس کی خوال کی کر دو انہوں کی خوال کی خوال کی کر دور کی کر دی کر دی کر دی کر دور کی کر دور کر دی کر دور کی کر دور کر دی کر دی کر دی کر دی کر دور کر دی کر دی کر دی کر دور کر دور کر دی کر دی کر دی کر دی کر دی کر دی کر دور کر دی کر دی کر دی کر دی کر دی کر دی کر دور کر دی ک

"اے مٹان االلہ حمیں ایک قیمی بہتائے گا ہے اتارہ است"۔ کور چشی اور بلید الذہنی کی صدے اگر کوئی محتاخ اس بے مثال استقامت کی داواس طرح دے کہ مٹان نے شادت کے مقابلہ عمل اپنے نظریات کی قربانی منظور کرلی تھی۔

اور دوسری محتافی ہے ہے کہ ای فلا مغروضے کی ہیاد پر حضرت علیٰ ہیے سر فردش پر بیا اتمام جزدیا جائے کہ دہ اسی اس قربانی پر راضی ہو مجھے تھے۔ اور تیسری سفاکانہ جراکت ہی کہ تھم کے بیٹے سر وان کی مو چھیں معفرت مل ک دار می ہے گھنی د کھلائی جائیں ایعنی مردان اتا اونچا ہو حمیا کہ علی و حیات دونوں کو فلاروی ہے ایک و حیات دونوں کو فلاروی ہے جارہا ہے! اے مالک الملک! جمعی سے فراد ہے۔

حن ہے کہ حضرت حان کی ہے تقریران کے مزان دہیرت کا بہترین اکنیہ ہے اس ہے یوی قطعیت کے ساتھ معلوم ہوتا ہے کہ آپ ایک مشر افران اور جزیدت آدی ہے 'خوت'خود پندی' اکر اور ضد کا آپ بی شائبہ ہی نہ فا افتدار اور جاہ وحثم کی مجت ہے آپ کا لاس بے تعلق تھا اور خلافت ہے مشہر داری نہ دیے کا مزم معم مرف اور مرف اس مدیث رسول تھا کی منظم کی منظم میں خلافت کو ہر مال میں پنے فاطر تھا جس کا مطلب آپ یہ بھے تھے کہ جھے لیعی خلافت کو ہر مال میں پنے رہنا جائے 'کوئی جاہ پند آدی دوبا تیں نہیں کہ سکتا جو اس تقریر میں کی گئی رہنا جائے اس کے بعدان کے بی اور یہ تقریر میں کی گئی بی اور یہ تقریر میں کی گئی تھور ہے۔ بی اور یہ تقریر میں کہ تعلیر می نہیں ہے بعدان کے بی افن اور طرز گرور ذہن و تلب کی تھور ہے۔

اس تقریر نے آبادہ شر مردہ کے جذباتی اشتعال کویوی مد تک سر دکر دیا تھا اور فضا الی بن من تھی کہ معاملات سلجھتے چلے جائیں لیکن مردان کی اکر فوں اور بے تدبیری اور بے موقع جوش اور تند کلای نے سارا کھیل بکاڑ دیا۔

## مولانا أكبرشاه كے الفاظ:

مروان سے متعلق ایک مبارت مولانا اکبر شاہ نجیب آبادی کی جاری اسلام سے ہم مصد اول کے صفحہ پر نقل کر آئے ہیں ایس پھر چھ نقرے ماحقہ ہول۔ جلد اول کے صفحہ ۴۵۴ پر وہ عنوان دیتے ہیں "مروان من محم کی شرار تھی اس کے تحت دہ مردان کے بارے میں لکھتے ہیں :

ہونے لگا ہی وجہ تھی کہ باشندگان "مدینہ "مروان بن تھم اراض تھے اور ان ایام محاصرہ اور چہل روزہ بدامنی کے دور ان میں اہل مدینہ نے باغیوں اور بادا ئیوں کے ساتھ مل کرکئی دفعہ مروان کے مطالبہ کی آواز بلند کر انی اور اگر حضرت عثمان مروان کو بلوا ئیول کے سپر دکر دیتے تو یقینا یہ فتنہ بھی فرو ہو جاتا کیول کہ کم از کم مدینہ میں توکوئی مخص حضرت عثمان کا مخالف باتی نہ رہتا "مدینہ "کے ہر مخص کو اگر ملال عثمان مروان سے تھا "۔

#### مديث ترنديٌّ:

"صحاح سته" میں "تر مذی" کو ایک نمایاں مقام حاصل ہے' اس کی جلد ثانی صفحہ ۴۵ باب میاجیاء فبی المخلفاء میں پہلی ہی حدیث ریہے کہ:

> قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يكون من بعدى اثنا عشر اميراً

> ر سول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که میرے بعد بارہ امیر ہوں گے۔

یمان اس حدیث کے معانی و مطالب پر حفظکو کا محل نہیں 'ہم صرف وہ حاشیہ و کھلانا چاہتے ہیں جو بخاری کے محشی مولانا احمد علی محدث سمار نپوری ؓ نے اس پر دیا ہے:

اشارة الى من بعد الصحابة من خلفاء بنو امية وليس على المدح بل استقامة السلطنة وهم يزيد بن معاوية ولا يدخل ابن الزبير لانه من الصحابة ولا مروان بن الحكم لكونه

بويع بعد بيعة ابن الزبير فكان غاصباً اس حدیث میں اشارہ ہے ان خلفائے ہوامیہ کی طرف جو سحابہ کے بعد ہول مے اور یہ حضور علی نے بطور مدح سیس فرمایا بعد آپ علی کا مقصود بدے کہ ان خلفاء کے دور می حکومت متحکم رے گی اور وہ ایک تو بزیر بن معاویہ ہے' دوسر امعاویہ بن بزید اور لئن زمیر اس فسرست میں داخل نہیں ہیں کیوں کہ وہ تو صحافیٰ تنے اور نہ تھم کابیٹامر وال داخل ہے کیوں کہ اس کی بیعت خلافت تواس دفت ہو ئی جب کہ ان زمیر می میعت خلافت او چکی متمی لهذا اس کی حیثیت عاصب كى إنه كه خليفه كى-و کھے لیا آپ نے۔ یہ مودودی نے نہیں ہارے بی بیال کے ایک متند عالم دین نے اطلاع دی ہے کہ مروان غامب تھا' اس کی خلافت جائز خلافت این سعد ٌ کاریمازک : لئن سعد ائمکہ فن کی نظروں میں کیسے ثقتہ لور فاضل ہیں' یہ بھی منع ہو چکا۔ وه"طبقات" جلد پنجم صغحه ۳۷ پرارشاد فرماتے ہیں : "جس ماء ير لوگ حضرت عثال ہے خفاتھے وہ خاص طور پر یہ تھی کہ انہوں نے مروان کوا پنامقرب بالیا تھا'ادراس کے كنے پر چلتے تھے' عام خيال بيہ ہو كميا تفاكہ بہت سے ایسے كام جن کا تھم معرت علال نے شیر دیا مروان نے خور کر ڈالے' اور وہ سب حضرت عثمانؓ کی طرف منسوب ہو مکئے' ای لئے لوگوں کو اس پر اعتراض تھاکہ انہوں نے مروان کو

ایسے در جہء قرب تک پہنیادیا"۔

کتنی عجیب بات ہے کہ تاریخی شہاد توں کے اس جوم اور انبار کے باوجود ایسے مدعیان علم سینہ گیتی پر پائے جارہے ہیں جو ایک طرف مروان اور تھم کے عشق میں آپے سے باہر ہیں اور دوسر ی طرف مودودی پر آنکھیں نکال رہے ہیں کہ اس نے حضرت عثال صنی اللہ عنہ کی تو بین کردی۔

حالا نکہ یہ حضرات اپنے ال مفروضات کی پوجا کررہے ہیں جو انہوں نے جہل اور تعصب کے کار خانے میں ڈھالے ہیں اور بالکل ہر محل طور پر ان ہے وہی بات کمی جاسکتی ہے جو حضرت اہر ہیم علیہ الصلوۃ والسلام نے ہت پرستوں ہے کمی تھی کہ:

اتعبدون ماتنحتون۔ (سورة صاَفَات ٩٥) کیاتمانیں ہوج ہوجنیں خودتراشتے ہو۔

### معركه نوروظلمت

### "شوامد تقدس" کے جائزے کابقیہ حصہ

"شوابد نقندس" کے جائزے کا بقتا حصہ قلت منحات کی بناء پر روک لیا ممیا تھااب وہ حاضر ہے۔ جیساکہ ہم جائزے کے حصۃ اول میں بتا چکے ہیں تنمبر کا شارہ "وار العلوم دیوبید" کے اساتڈہ اور مجلس شور کی کے تمام ارا کین کو بھیجا گیا'اس کے بعد (اکتوبر ونومبر) کاشارہ بھی ارسال کرویا گیاادراب بیہ شارہ بھی انشاء اللہ بھیجدیا جائے گا۔ جن چھے ہزر گوں کو ہم نے ستمبر کے شارے میں (آغاز سخن ص ۷ یر) جج، بایا تھا' ان میں ہے ایک ہزرگ مولانا حبیب الرحمٰن الاعظمی تو ملک ہے باہر گئے ہوئے ہیں' باقی یانچے اکار کی قیمتی آراء کا انظار ہے' تادم تحریر ہمیں ان میں ہے کسی کانامئه گرامی موصول نهیں ہواہیے 'ہوسکتا ہے اس کی دجہ ان حضر ات کی غیر معمولی مصرو فیات ہوں اور ویسے بھی ماہ رمضان میں لکھنے پڑھنے کا کام عمو ما مشکل بی ہوتا ہے'اب توقع کی جاسکتی ہے کہ یہ گرای قدر ستیاں اپنی رائے ادر نصلے ہے " تجلی " کو نوازیں گی' ہمارے لب و لیجے کی کڑواہٹ پر جن حضرات کو نارا ضکی ہے دہ بلاشبہ ہمارے لئے سزا تجویز کر سکتے ہیں 'ہمیں اپنا قصور تسلیم لیکن جذبہ انصاف اور علم دین کی محبت کا تقاضا شاید یہ بھی ہے کہ وہ نفس کاام اور مضامین ومباحث کے بارے میں بھی اپنی محترم آراء کا اظہار فرمائیں' ہم نے

" تجلّی " کے دوسوسے زیادہ صفحات میں مکمل حوالوں اور مفصل دلیلوں کے ساتھ مولانا محمد میاں صاحب کے فر مودات پر مثبت ادر منفی ہر پہلوسے بحث کی ہے ' اس میں اگر کمیں ہم سے علم واستدلال کی غلطی ہوئی ہو تواس کی نشاندہی فرمائی جائے 'ہم بردی خوشی ہے اسے شائع کریں گے۔

اور اگر محترم بج صاحبان نے کسی وجہ سے خاموشی ہی کو مناسب سمجھا تو یہ بہر حال ان کا فعل ہوگا اس خاموشی سے یہ نتیجہ اخذ کرنا شاید غلط نہ ہو کہ ہمارے نفتر و نظر میں انھوں نے کوئی غلطی محسوس نہیں فرمائی ہے 'اگر محسوس فرمائی ہے 'اگر محسوس فرمائے تو ضرور آگا ہی جشتے۔الن بررگوں میں سے جس کا بھی گرائی نامہ موسول ہوگا اسے ہم زیب '' تجتی ''کر دیں گے 'اگر '' تجتی ''میں قار نمین ایسا کوئی گرائی نامہ نہ دیکھیں تو وہ خود الن بررگوں سے خط لکھ کر سکوت کی وجہ دریا فت کر سکتے ہیں 'ہم ان کے قود ہو سے جیں :

(۱) حضرت مولانا قاری محدطیب صاحب مهتم "دارالعلوم دیوبند" -(۲) حضرت مولانامفتی عثیق الرحمٰن صاحب "بدوةالصشن ٔ بانع مجدد بل" -(۳) حضرت مولاناله الحسن علی میال ندوی "ندوة العلماء لیحفنو" -(۴) حضرت مولانا منظور نعمانی - معرفت "الفر قان" پچمری رود دانسخنو (۵) حضرت مولانا عبدالما جد دریابادی - "دریاباد - ضلع باره بی " - یو - یی -

#### عبداللدين سبا:

ٹھیک ہے اس یہودی پیج کی بھی ایک کمانی ہے 'بہت سے اور مور خین کی طرح میاں صاحب نے بھی مستقل عنوان دے کر متعدد سفحات لبریز کئے ہیں گر ہم ایک سوال اہل علم سے کرنا چاہتے ہیں .....کہ آخر کیا وجہ ہے کہ زمان عثمان کے قریب ترین علماء مغازی وسیئر نے اس یہودی ہیج کی داستانِ طویل سنانا تو در کنار ڈھنگ ہے اس کا تعارف بھی نہ کرایا ؟ یہ عردہ ائن زبیر (متونی ۹۴ھ)

جن کے بارے میں حافظ ذہبی نے لکھاہے کہ مغازی وسیر کے بڑے عالم تھے اور صاحب "کشف الظون" نے فن مغازی میں ان کی کتاب کو بعض حضرات کی رائے کے مطابق پہلی کتاب قرار دیا ہے' یہ شعبہی (متوفی ۱۰۹ھ) یہ عاصم بن عمر بن قناده (م ۲۱۱هه) په امام زهر ي (متو في ۲۴ اهه) په موسیٰ بن عقبه (م ۳۱۱هه) به محدین اسحاق (م ۱۵۰ه) به احمد بن بیعنی بلاذری (م ۲۷۹ه) به این سعد (م ۱۵۰هه) په احمد بن ميچي بلاذري (م ۲۷۹هه) په اين سعد (م ۲۳۰ هه) په علی ین محمدالمدائن (م ۲۲۵ھ)ان میں ہے سی ایک کانام تو لیجئے جس نے ''عبداللہ ائن سبا" کی کمانی سنائی ہو'سن و فات ساتھ ساتھ ہیں دکھے کیجئے کہ یہ عبد عثانی ہے کتنے قریب کے ارباب سیرت ومغازی ہیں 'اگر آپ کہتے ہیں کہ ان میں سے بہت سوں کی کتابیں ناپید ہو گئیں تو ہم عرض کریں گے مکہ ان کی روایات تو ناپید نہیں ہو کیں 'بعد کے مور خین کی کتاول میں جگد جگد ان کے نام اور ان کی روایات موجود بين ' پر "سيرت اين اسحاق "كي شرح" دوض الانف"(١) اور اين سعدكي "الطبقات الكبرى" اوربلازرى كى "انساب الاشراف" توآپ كے ہاتھوں ميں ہے کہیں ہے کھول کر د کھائے کہ اس فتنہ دورال کا کوئی نام د نشان اتا یا کہیں موجو د ہے؟ پانس ہوامیں گر ہیں لگائی جار ہی ہیں' یہ تو عجیب وغریب بات ہو گی کہ بعد کے مور خین جس فتنے کو ہاتھی جیسا قند آور بادر کرارہے ہیں وہ قندیم تاریخ نگاروں کے بیال کبوٹر جیسا بھی نظر نہیں آتا عالانکہ یہ فتنہ بعد کی نہیں دورِ عثانی کی بیدادارے ابتداء اس فتنے کے ذکرومیان کی ' جمال تک ہم محقیق کر سکے ابن جرر طری کے سال سے ہوتی ہے جو تیسری صدی جری کے نصف آخریں تاریخ نگاری کررے ہیں '(متوفی ۱۰ه ) چران کی ان روایات کا مصدروماخذ جن یں یہ فتنہ اچانک ایک دیو پیکر شکل میں نظر آتا ہے سیف بن عمر کے سواکوئی (۱) سیرت مبادکہ کے ذیل میں حفرت عثان کا ذکر آتا بی بے مفرت عثان کے ذیل میں كبين اس منته وورال كاذ كرد بكمايا جائے۔

نہیں وہی سیف بن عمر جن کا حالِ زار ہم کتب فن سے نقل کر آئے ہیں ایک بار
پھر وہال دیکھ لیجے ان سے بو هم ضعیف اور ساقط الاعتبار راوی کم ہی ملیں گے۔
نور علی نور سے کہ یہ سیف عطیہ سے اور عطیہ بزید الققسی سے نقل کر رہے
ہیں (ملاحظہ ہو طبری ج ۵ ص ۹۸)۔ ذرامیاں صاحب سے کوئی دریافت کرے
کہ ان دونوں صاحبوں کا پید نشان کن کی ہوں میں ملے گا؟ دستیاب کی ہیں تو ہم نے
د کھے ڈالیس سے بزرگ کی کونے میں موجود نہیں اگر کسی تہہ خانے میں روپوش
ہوں تو میاں صاحب ہی اس کاراستہ بتا کتے ہیں۔

کتناعبرت انگیز ادر سبق آموز نظارہ ہے کہ اگر مودودی کی نقل کر دہ کسی روایت میں کوئی راوی میاں صاحب کو مجمول نظر آیا تو تالی پیٹ دی که روایت ساقط الاعتبار 'کیکن خود کو کی چھوٹی موٹی روایت نہیں بلحہ ایک پوری داستان جو متعدد صفحات پر پھیلی ہوئی ہے الیم سندہے پیش فرمارہے ہیں جس میں دورادی قطعا مجبول ہیں اور ان مجہولوں ہے روایت کرنے والا کوئی ثقتہ آدمی نہیں 'بلحہ ایک ایباآدی ہے جس کا غیر معتد ہونا ارباب فن میں مسلم ہے ، یعنی سیف بن عمر ' پھر داستان بھی ایسی که دوسوسالوں میں کسی نے نہیں سنائی 'اجانک ''طبری'' میں سیف بن عمر کے واسطے ہے سن گئی اور ایسے انداز میں سن گئی گویا راوی صاحب ٹھیک حضرت عثمان کے زمانے میں چل پھر کرنامہ نگاری کر رہے ہیں۔ اے قارئین اکیاس موقعہ پر جاہو گااگر ہم قرآن یاک کی یہ آیات پڑھیں ويل للمطففين الذين اذا اكتالوا على الناس يستوفون واذا كالوهم اووزنوهم يخسرون الايظن اولئك انهم مبعوثون ليوم عظیم ۔ (ترجمہ: خرابی ہے گھٹانے والوں کی وہ لوگ جبکہ ناپ کر کیں لو گوں ے تو بورا بھر لیں' اور جب ناپ کردیں ان کویا تول کر تو گھٹا کردیں 'کیا خیال نہیں رکھتے دہ لوگ کہ ان کواٹھناہے اس برے دن کے داسطے۔ (ترجمہ شیخ الندُّ) میاں صاحب ص ۵ کے "عبداللہ بن سبا" کا عنوان جلی قائم کر کے

ص ۸۲ تک ایک ایک مربع طاور مفصل کمانی سناتے چلے جاتے ہیں گویا کوئی ڈھلآ ڈھلایا افسانہ ملاء اعلا سے اتراچلا آرہاہے 'ان کا خاص کمال سے سے کہ سیف بن تمر کی پرواز تخیل میں جمال ذرا ڈھیلا بن محسوس ہوا دہاں اپنے تخیل کی گرہ لگادی تاکہ کساد پیدا ہو جائے 'پھر ایس کوئی علامت وہ نہیں دیتے جس سے بند چلے کہ کتنا مضمون "طبری 'کا ہے اور کتناان کا اپنا؟۔

ہارے لئے بغیر ممنی معقول شادت کے یہ بادر کرنا بہت مشکل ہے کہ لئن سباز تھی اتنابوالهام الا شرار تھا کہ صحابہ اور تابعین سب اس سے مات کھا گئے 'کہیں ایہا تو نہیں کہ اس کی تصویر بہتا نے بیں سیف یا کسی اور اللہ کے بدے نے روایتی عمر وعیار کے کروار سے بدولی ہو 'ووسویر س تک کوئی کمانی سننے میں نہیں آتی پھر دفعتا ایک مر تب اور مبسوط کمانی خدا جانے کس تہہ خانے سے نکال کر لائی جاتی ہے ؟ اگر یہ ہماری معلومات کا نقص ہے کہ "طبری" سے قبل اس ور امائی داستان کا سراغ نہیں پاسکے ہیں تو مہر بانی ہوگی 'اگر میاں صاحب یا کوئی اور ہزرگ نشان دہی فرمادیں تاکہ ہم نااہلوں کے علم میں اضافہ ہو لیکن اگر یہ ممکن نہیں ہو اور کمانی کی شاندار ہم اللہ "طبری" ہی سے ہوئی ہے تو ہم اتناہی کہ سکتے ہیں کہ اسکتام ہے ہو تی پر سرسوں جمانا 'بعد کے ہزار آومی بھی اس داستان کو قبول کر لیس السانام ہے ہو تی کی نائد و نہ ہوگا 'کیونکہ عمار ت بغیر بنیاد کے کاغذ پر تو من سکتے ہو اس دار بھرکی دنیا میں نہیں نہیں سکتے۔ ایست اور پھرکی دنیا میں نہیں نہیں۔

ویسے ہمیں اس معاملے میں اصرار سچھ نہیں ہے'''این سبا'' کا ستاذ الاساتذہ اہلیس توہیمر حال ہر دوراور ہر مقام پر محفل طراز رہاہی ہے گہذا ابن سہاکے ہونے نہ ہونے سے کیا خاص فرق پڑتا ہے۔

''ری رہیں۔ ''آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دفات کے بعدیہ سوال افحا تھا کہ جو جائدادیں وحی اللی کی تصریح کے ہموجب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے مخصوص کروی گئی ہیں وہ وہ ار قول کو تقسیم کی جائیں 'گرجب یہ سمجھایا گیا کہ '' انبیاء علیم السلام کی وارث پوری امت ہوتی ہے'' اور آنخضرت علیہ کا ار شاد ہے کہ آپ کا ترکہ پوری امت کے لئے صدقہ (وقف) ہوگا تو ''ترکہ '' اور ''ورث '' کا سوال تو ختم ہو گیا' البتہ یہ بات تسلیم کرلی گئی کہ سید الا نبیاء کے وارث اس وقف کے متولی ہوں' چنانچہ سیدنا عباس رضی اللہ عنہ اور سیدناعلی رضی اللہ عنہ اور سیدناعلی رضی اللہ عنہ اور سیدناعلی رضی اللہ عنہ کوان جائیدادوں کا متولی بادیا گیا تھا۔''

یہ عبارت مزید سات سطروں تک چلی گئی ہے اور اس کے اختام پر
"طبری" ج ۵ ص ۹۸ کا حوالہ ہے اس کا مطلب کی ہونا چاہئے کہ یہ سب
"طبری" میں موجود ہے "لیکن ہمارااعتراض یہ ہے کہ یہ سب" طبری" میں
نہیں بلعہ میال صاحب کے دماغ میں ہے جوان کے اپنے ہی الفاظ میں کاغذ پر پُکا
ہے اس کے بعد کی سطریں پیٹک مفہوم کی حد تک "طبری" کی ہیں ، مگر کسی کے
بس میں نہیں کہ "طبری" ہے مقابلہ کئے بغیر یہ پت اگا سکے کہ کتنا مضمون
"طبری" کا ہے اور کتنامیاں صاحب کا ؟۔

اور دوسر الصل اعتراض بیہ کہ میاں صاحب نے بیال بھی اپنی بے علمی کا ثبوت پیش کیا 'خدا جانے انہوں نے خاری کیسے پڑھی ہے اور کس سے پڑھی ہے اگر ڈھنگ سے نہیں پڑھی تقی تو کچھ اور پڑھ کراس کی کو پورا کر لیتے اور اگر یہ بھی ممکن نہ تھا تو مصنف بینا آخرا نہیں کس تحکیم نے نسخے میں لکھ دیا تھا۔

حقیقت کیاہے!:

یہ بات اہل علم کے لئے مختاج میان نہیں ہے کہ حضور علی کے پاس متعدد

جائدادیں تھیں 'مدینے میں 'فدک میں 'خیبر میں 'مدینے میں 'بو نظیر "کے چھوڑے ہوئے سات مکان 'خریق یبودی کی وہ زمین جس کی وصیت اس نے اسلام لاتے دفت 'عروء احد 'کے دن حضور علیہ کے لئے کی تھی 'ایک دوزمین جو انصار نے آپ علیہ کو دی تھی ''فدک "میں اس زمین کا نصف جو اہل ''فدک "میں اس زمین کا نصف جو اہل ''فدک "میں نیز ''داوی القریٰ ''کی اس زمین کا آیک مٹا تین حصہ جو یبودیوں نے صلح کی قیمت میں دی تھی۔

خیبر کے دو قلعے "الوطیح" اور "السلالم" نیز فقوحات خیبر کا "خس" اور دہ "سہم"جود وسر بے مسلمانوں کی طرح حضور علیقے کے جصے میں نہی آیا تھا۔

ہ ، ورو سرک سیاری کو کا سرکت کے سے بیان کا بیات ہے۔ کے سے بیان کی شرح" مسلم" میں انہیں یک جابھی دیکھا جاسکتا ہے' (کتاب الجسہاد والسسر - باب حکمہ الفئی)" مقامیت" کے تعلق سے ان زمینوں کو تین اکا ئیوں میں بانٹا گیا ہے' فدک' خیبر' مدینہ۔

اباس تفصیل کے بغد ہم یہ بتانا جا ہے ہیں کہ حضور علیہ کی و فات کے بعد جب سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہ نے حضرت بعد جب سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہ نے دستر کا بر اللہ عنہ سے وراثت طلب کی 'توانسوں نے دیے سے معذوری ظاہر فرمائی کیوں کہ حضور علیہ فرمائے تھے :

. ﴿لا بُورِث مِا تَركنا صدقة﴾.

( ہماراکوئی وارث نہیں 'جو پچھ ہم نے چھوڑاصد قہ ہے۔)
اس ارشادر سول علی ہے حفرت علی سمیت بہتر سے سحابہ واقف سخے
لہذا حضرت الد بح اضیار کی بات نہیں تھی کہ قانون شرعی کوبدل دیں '(یہ
صدیث اور اس مضمون کی متعدد حدیثیں تقریباً تمام ہی کتب حدیث میں موجود
بیں ' بحاری: کتاب الحهاد' کتاب المغازی' کتاب الفرائض ' کتاب
المناقب۔ مسلم: کتاب الحهاد۔ "ترمذی": کتاب السیر۔ نسائی: کتاب

قسم الفئي مسند احمد: مرويات ابوبكر و مرويات عمل

الا بحرصد این رضی الله عند کے بعد حضرت عمر رضی الله عند ظیفہ ہوئے تو آپ نے "مدینے" کی جائداو حضرت علی اور حضرت عباس کے سرواس شرط کے ساتھ کی "کہ اس کی آمدنی کو اسی طرح صرف کیا جائے گا جس طرح حضور علی کہ اس کی آمدنی کو اسی طرح صرف کیا جائے گا جس طرح حضور علی کہ میں مرتب اس جائداد کے سلطے میں حضرت علی وعباس کے مابین کچھ جھڑا ہوا تو وہ حضرت عمر کے پاس آئے تاکہ تصفیہ کرائیں اس کی تفصیلات "خاری" و"مسلم" وغیرہ میں موجود ہیں 'ہم فقط انا بتانا چاہتے ہیں کہ "فدک" اور "خیبر" کی جائداد کا متولی ہمی بھی علی وعباس رضی الله عنما کو نہیں "فدک" اور "خیبر" کی جائداد کا متولی ہمی بھی علی وعباس رضی الله عنما کو نہیں بنایا گیا ' بلحہ وہ "خلافت راشدہ" کے اختیام تک خلیفہ ہی کی تولیت میں رہی 'جوت میں چند حوالے حاضر ہیں'اس خاری میں جے میاں صاحب پڑھاتے ہیں کہ تولیت میں ایک طویل روایت مالک بن اوس سے مروی ہے جس میں الیہ میں ایک طویل روایت مالک بن اوس سے مروی ہے جس میں صراحت مرجود ہے کہ:

﴿وهما يختصمان في التي افاء الله على رسوله من بني النضير الخ﴾

وہ دونوں اس جائیداد کے بارے میں جھٹر رہے تھے جواللہ نے اینے رسول علی کے کولطور فے ''بہنے نسیر''ے دلائی تھی۔

یه "بدنی نفیر" والی جائیداد حضور علیه کی "مدین" والی جائیداد بی کالیک حصه تھی 'اسی کو حضرت عمر شند که دونوں پزرگوں کی تولیت میں دیا تھا'ند که "خیبر "اور" فدک" والی جائیداد و یا کو بھی (میاں صاحب اگرباب وغیر ہ سے بھی یہ حوالہ ند و حونڈ سکیں تو لیجئے مزید تفصیل حاضر ہے 'خاری جلد ثانی صفحہ ۵۵۵ مطبوعہ اصح المطابع)

مزيداى خارى من جلداول كتاب الجهاد باب فرض الحمس اور

"مُسَلَم" مِن كَتَابِ الجهاد والسير باب حكم الفئي مِن به وضاحت الما ظه كرلي جائــــ

﴿فاما صدقته بالمدينة فدفعها عمر الى على و عباس فغلبه عليها على واما خيبر وفدك فامسكها عمر وقال هما صدقة رسول الله صلي الله عليه وسلم كانتا لحقوقه التى تعروه ونوائبه وامرهما الى من ولى الامر قال فهما على ذلك الى اليوم

لی حضور علی کا " دینے" والا صدقہ (جائیداد) حفرت عرق الله حضور علی کا " دینے الله عنما کو دیدیا " پس علی اس کے معالمے میں عبائل پر عالب آ گئے " رہا " ذیبر" اور " فدک" والا صدقہ تو الن دونوں کو حضرت عرق نے اپنے ہی پاس روک لیا اور کما کہ یہ دونوں جائیدادیں ان حقوق کی ادائی کے لئے تھیں جو حضور علی کو در پیش آتے رہ اور ان دونوں کا در وہست اس کے سپر دہ جو ظیفہ ہے اور ان دونوں کا در وہست اس کے سپر دہ جو ظیفہ ہے محضرت عروہ من زیر ان جو حضرت عائش سے یہ روایت لے رہے ہیں کما کہ دہ دونوں جائیدادیں آئے تک ایسے ہی انظام میں چل رہی ہیں۔

اب میال صاحب کی منقولہ بالا عبارت ایک بار پھر پڑھ لیجے اور فیصلہ سیجے کہ ان کے علم کا کیا حال ہے 'آپ نے ابھی دیکھا کہ '' مقامیت'' کے انتبار سے حضور علی کے متروکہ جائیدادوں کی تمن قسمیں تھیں(۱) فدک(۲) خیبر (۳) مدینہ 'عباس دعلی رضی اللہ عنما کو متولی صرف مدینے کی جائیداد کا بنایا گیا ہم میں صاحب بلا تکلف ساری ہی جائیدادوں کو بھیغہ جمع اور بلا استثناء اس زمرے میں صاحب بلا تکلف ساری ہی جائیدادوں کو بھیغہ جمع اور بلا استثناء اس زمرے میں

لے رہے ہیں 'الیں سمجھ بدجھ اور ایسے علم و خبر والے حضرات اگر"خلافت و ملوکیت" جسی کتاب کا تعقب کرنے لگیں تواسے علامات قیامت کے سواکس فہرست میں درج کیاجائے گا۔

صدیث کابید نکراکہ علی اس جائداد کے معاملہ میں عباس پر عالب آگئے ہماری عث سے غیر متعلق ہے ہماری عث کہ دونوں میں بہت کافی جھڑا ہو گیا تھا اور حضرت عباس کا خیال یہ تھا کہ علی بچھ گڑیو کر رہے ہیں' ظاہر ہے یہ محض غلط فنمی رہی ہوگی۔ دہنے الله عنہ سا۔

## این سیاکی آژمیں :()

یہ تو ہم عرض کر چکے کہ ''ان سبا'' ہے ہمیں کوئی ولچیں نہیں' ہمارے خیال میں اس کی سادہ می تصویر میں بہت سے رنگ ان نامسعود زمانوں میں بھر ہے سے ہیں جب شیعان علی اور ان کے مخالفن ایک دوسرے کی آمروے کھیلنادنیا کا سب سے دلچیب مشغلہ تصور کئے ہوئے تھے 'شیعول کے مخالفین نے ''این سیا'' کے معمولی ہے جتے میں بانس کی ٹائنگیں اس لئے لگائمیں تاکہ دوہرا فائدہ اٹھایا جاسکے ایک بیر کہ اس دلچسپ ڈرامائی سکنیک سے ان حقائق کو مشتبہ منانا آسان ہو جائے جن سے حضرت عثالیؓ اور ان کے منائے ہوئے عاملوں اور افسر ول بر اعتراض کی راہ نکلتی ہے' و نیا کو یقین دلایا جائے کہ الصلاّ خرابی کچھ نہیں تھی سارا فساد ''این سبا'' نے پھیلایا'اور ووسرے سے کہ شیعوں کے خلاف زیادہ سے زیادہ خراب فضا پیدا کرنے کے لئے "لئن سبا" کی داستان کو زلف در زلف، عانے اور خوب خوب دنگ دسینے سے بوج کر حربہ اور کوئی نمیں ہو سکتا تھا' حضرت علیٰ کے تاخوانوں کے ہر عقیدے کو "این سبا" سے جا ملانا اور یہ ناست کرنا کہ ان کا مصدرو منبع اور طباء وماوی ایک بهووی شیطان ہے ، ظاہر ہے سیای سطح بربردے نفع کاسودا (۱) اہل سنت "ان سا" کے متعلق کچھ عی کر فیس محر شید اس کے وجود سے انکار غیمبانسیں کر سکتے اس لئے کہ شیعوں کی معتبر کماب اصول کانی میں اس کا صراحت نذ کرہ موجودے۔ (مرتب)

تھا، كم خرچ اور بالا نشين \_

اگر ہم واقعی بان لیں کہ ''لن سبا" ایسائی تھاجیسا پوز کیا جاتا ہے' تواربابِ
فہم ہمیں ہتا کیں کہ آخر حضرت معاویہ یا عبداللہ بن عامر یا عبداللہ بن سعد بن الی
سرح جیسے اربابِ سیف نے اس کی زبان منہ کے اندر کیسے رہنے دی' جب کہ اس
بد بخت نے مسلمانوں ہیں یہ بخواس شروع کی کہ '' حضرت عیسیٰ "کی طرح محمہ صلی
اللہ علیہ وسلم بھی دوبارہ دنیا ہیں آئیں گے''اور اس بخواس کے ساتھ آیت قرآنی
کو بھی استد لال ہیں پیش کیا' نہ سمی سزائے قل' اتا تو بھر حال آسان تھا کہ اس
یہودی نو مسلم کو قید ہیں رکھا جاتا' یا کو ڈوں ہے اس کی کھال او ھیڑوی جاتی 'کیا
صحلہ کے اس معاشرے ہیں کوئی ایک بھی ثقہ آدی ایسا تھا جو اس قانون شرعی
سے واقف نہ ہوتا کہ مرتد کی سزاقل ہے' یہودی جب اسلام لے آیا تواب اس کا
کفر بختار تداد ہی کے ہم معنی تھا' قرآن کی آیات سے کھیل کرنا اور ایسے خیالات
نبان پر لانا جو صریحاً خلاف قرآن ہوں' خلاف اجماع ہوں' خلاف حدیث ہوں'
نوبت بہنجی کہ بے شارصالحین اور اتقیاء بھی اس کے بھر دیا گیا اور کیوں کر اس کی
نوبت سینجی کہ بے شارصالحین اور اتقیاء بھی اس کے بھر سے میں آگئے۔
نوبت سینجی کہ بے شارصالحین اور اتقیاء بھی اس کے بھر سے میں آگئے۔

 چل ہے 'پھریہ''انن سبا''کیساجاد وگر تھا کہ طرح طرح کی خرافات بحتاہے 'صریحاً گمر اہی پھیلا تا ہے اور اللہ کے دین سے کھلا متسخر کر تا ہے گر ہدف استہزاء اور نشانہ تفخیک بننے کے جائے لیڈرین جاتا ہے ' دلوں میں اتر جاتا ہے ' کھوپڑیوں میں گھس جاتا ہے '''مصر'' میں اس کا ہیڈ کوارٹر ہے گر عبداللہ بن اٹی سرح اس کے کان نہیں پکڑتے ' ہونٹوں پر تفل نہیں چڑھاتے 'اسے ٹھاٹ سے فتنے اٹھانے اور گل کھلانے کی چھوٹ ملی رہتی ہے۔

میاں صاحب نے "ان سبا" کی دلچیپ کمانی کو" طبری" سے نقل کرتے ہوئے اپنے خیالی انسانوں کے ساتھ جس مقصد سے شامل کتاب کیا ہے دہ یہ ہے کہ دورِ عثانی کے سارے فتنوں کووہ "این سبا" کے نامئہ اعمال میں لکھ دیتا چاہجے ہیں 'ان کا خیال ہے کہ "این سبااینڈ کمپنی" نے عثانی حاکموں کی زیاد تیوں کے قطعاً جھوٹے انسانے گھڑے اور پھیلائے 'وہ فرماتے ہیں کہ:

"پر کاکوانسیں بنایا گیا کیونکہ پر کوئی تھائی نہیں بلحہ بدیاد شکایات تصنیف کی گئیں۔"(ص۸۰)

شکایات تصنیف کی تغییں۔ "(ص۸۰)

اب ہم اس مسخرے بن کا کیا جواب دیں 'متند علاء سلف و خلف کے حوالوں ہے اتنا کچھ آپ ملاحظہ فرما چکے 'تھوڑ اسااور ہدیہ خدمت ہے۔

عافظ لئن کثیر "البدایہ والنہایہ " جلد کے ص ۲ ۲ او ۲ ۲ اپر ککھتے ہیں :

"خالفین کی جماعت نے کچھ آومی حضرت عثال ؓ کی خدمت میں کھیجے تاکہ وہ ان سے اس معالمے میں بحث کریں کہ آپ میں کھیے تاکہ وہ ان سے اس معالمے میں بحث کریں کہ آپ نے بہتیر سے صحابہ کو عمدول سے ہٹا کر ان کی جگہ "ہوامیہ" میں سے اپنے اقرباء کو لا بٹھایا ہے 'چنانچہ ان آومیول نے معرب عثال ؓ سے بردی تیز گفتگو کی اور شدو مدسے مطالبہ کیا محترب عثال ؓ سے بردی تیز گفتگو کی 'اور شدو مدسے مطالبہ کیا کہ اپنے رشتہ واروں کو عہدول سے ہٹاکر دوسروں کو ان کی

جگەدىي۔"

<u> پھر حافظ ائن کثیر</u>ص ۲۸ پر **فرماتے** ہیں:

''بوے بوے محابہ کو عمدوں سے ہٹاکر حضرت عثالیؓ نے اپنے رشتہ داروں کو جو گور نریاں دی تھیں 'اس پر مخالفین اعتراض کرتے تھے 'ادریہ بات بحثر ت لوگوں کے قلوب میں گھر کرگئی تھی۔''

ایسے حالات میں وہ جلیل القدر سحابہ ہی کیو کر صورت حال کی اصلاح کر لیتے جو "مدین" میں موجود تھے 'کیا "ان کثیر" کیا "لن خلدون" کیا "ان جریر" سب کی روایات سے ظاہر ہے کہ معدود ہے چند اصحاب کے علاوہ کوئی صحابی ایسانہ رہ گیا تھاجو حضرت عثالیؓ کی جمایت اور دفاع میں دادِ بحث د بنے کی پوزیشن میں ہو تا اسمیس حضرت سے ہمدر دی اور محبت ضرور تھی مگر تکئے تھا تق کو دہ کیو کیرافسانہ ٹامت کر سکتے تھے 'وہ کیے معترضین سے کمہ سکتے تھے کہ اکابر صحابہ معزول نہیں کئے گئے 'وہ کیے کمہ سکتے تھے کہ مالی رخ پر حضرت عثال کی روش معزول نہیں کئے گئے 'وہ کیے کمہ سکتے تھے کہ مالی رخ پر حضرت عثال کی روش وہی ہے جو شیخین کی تھی ؟

"البدایه والنهایه" جلد ک ص ۱۹۸ و ۱۹۹ پر "الکامل" (این اثیر) جلد ۳ ص ۲۹ پر اور "این خلدون تخمله جلدوم" ص ۱۳۳ پر جو گفتگو حفرت علی اور حفرت عثان رضی الله عنما کی نقل کی گئی ہے اس سے صاف ظاہر ہے کہ حفرت علی پوری دیانت کے ساتھ یہ رائے رکھتے تھے 'کہ جب تک حفرت عثان اپنی مجموعی روش نہ بدلیس کے 'فتنے کی آگ فرونہ ہو سکے جب تک حفرت عثان جب یہ کہتے ہیں کہ اے علی! میں نے جن لوگوں کو عمد کی مصاف کہ دیتے ہیں آخر عمر" نے بھی انھیں عمدے دیئے تھے تو حفرت علی مساف کہ دیتے ہیں آخر عمر" نے بھی انھیں عمدے دیئے تھے تو حفرت علی مساف کہ دیتے ہیں کہ آپ ایپ رشتہ داروں کے ساتھ در گزرادر تری کا بر تاؤ کرتے ہیں جبکہ عمر"کا حال یہ تھا کہ آگر کسی گور تری کوئی تابل اعتراض بات ان تک پہونی ہے تو بلا تاخیر انھوں نے اس کی گوشالی کر ڈالی ہے 'حضرت عثان معادید کانام لیتے ہیں تو بلا تاخیر انھوں نے اس کی گوشالی کر ڈالی ہے 'حضرت عثان معادید کانام لیتے ہیں تو بلا تاخیر انھوں نے اس کی گوشالی کر ڈالی ہے 'حضرت عثان معادید کانام لیتے ہیں تو بلا تاخیر انھوں نے اس کی گوشالی کر ڈالی ہے 'حضرت عثان معادید کانام لیتے ہیں تو بلا تاخیر انھوں نے اس کی گوشالی کر ڈالی ہے 'حضرت عثان معادید کانام لیتے ہیں تو بلا تاخیر انھوں نے اس کی گوشالی کر ڈالی ہے 'حضرت عثان معادید کانام لیتے ہیں تو بلا تاخیر انھوں نے اس کی گوشالی کر ڈالی ہے 'حضرت عثان معادید کانام لیتے ہیں تو بلا تاخیر انھوں نے اس کی گوشالی کر ڈالی ہے 'حضرت عثان معادید کانام لیتے ہیں تو بلانا خیر انھوں نے اس کی گوشالی کر ڈالی ہے 'حضرت عثان معادید کانام لیتے ہیں کی کھور

کہ کیا عرائے انھیں گورنر شیں بنایا عضرت علیٰ جواب دیتے ہیں کہ بنایا تھا مگر عمراً کی بات کیا کرتے ہو'ان سے تو معادیہ ؓ اتنا ڈرتے تھے کہ عمر ؓ کا غلام بر فاء بھی اتنانہ ڈرتا ہوگا'اور آپ کا معاملہ یہ ہے کہ معاویہ جو مرضی جاہے کرڈالتے ہیں پھر یہ کہدیتے ہیں کہ یہ عثال کا تھم ہے اور آپ اٹھیں کچھ نہیں کتے۔

کیا حفرت عائشہ کیا حفرت طلحہ کیا حفرت زیر "سبھی کو حضرت عثمان اللہ سے دلی تعلق تھا ہدروی تھی، گر سبھی اس ہے بھی کبیدہ خاطر تھے کہ اقرباء کے سلسلہ میں وہ ابنارویہ نہیں بدلتے 'یہ سب ای "طبری" میں موجود ہے جسے میاں صاحب کھولے ہوئے ہیں،" طبری" بی نے طلحہ وزیر "کے یہ الفاظ نقل کئے ہیں کہ:

انمااردنا ان يستعتب امير المنومنين عثمالةٌ ولم نردقتله

فغلب سفهاء الناس الحكماء حتى قتلوه

ہارامنشاء توصرف بیہ تھاکہ امیرالمومین عثانًا پی روش بدل دیں 'انھیں قتل کرڈالا جائے یہ توہمارے حاشیہ ء خیال میں بھی نہ تھا کیکن سجیدہ و متحمل لوگوں پر احمق لوگ عالب آگئے ادرانھوں نے قتل تک نوہت پیونچادی۔

پھریمی "طبری" بتاتی ہے کہ حضرت عثالیٌّ آخر میں قطعاً آمادہ ہو گئے ہتھے کہ اپنی روش بدلیں 'اور اہل الرائے کی رائے پر چلیں 'مگر اشر ارنے انھیں مار ڈالا' حضرت عاکشیؓ نے اس صورت ِ حال کوان الفاظ میں تعبیر کیا ہے کہ:

> '' حضرت عثمانؓ ہے ان لوگوں نے توبہ کرالی تھی پھر بھی اخھیں مار ڈالا۔''

کین میاں صاحب جیسے بوی آنکھ والوں کو پچھ نظر نہیں آتا اور بوے اطمینان ہے وہ سارے حقائق کو "عبدالله ائن سبا" کی دم ہے باندھے دے رہ ہیں 'یہ خوش فکرے اپنے مطلب کے لئے "الاصابہ" کھو لتے ہیں اور او "زرے فقرے وہاں ہے اٹھاتے ہیں گریہ دیکھنا پہند نہیں کرتے کہ "الاصابہ" ہے

مصنف ان ججر شادت عثال کے بارے میں اپنا خیال کیا ظاہر فرمارے ہیں؟ ملاحظہ ہو "الاصابہ" جلد ۲ ص ۵۵ مردص ۲۵ م۔

"حضرت عثال کے قبل کی دجہ یہ ہوئی کہ شمری علاقوں کے فرمال روا ان کے رشتہ داروں میں سے سے "شام" کل کا کل معاویہ کے زیر تکمیں تھا" مہمرہ" سعیدین عاص کے زیر تکمیں تھا" مہمرہ "سعیدین عاص کے زیر تکمیں تھا" مممر" پر عبداللہ بن سعد بن ابی سرچ کی حکومت تھی اور "خراسان" میں عبداللہ بن عامر مند آراشے ان علاقوں سے آنے والے حاجی اپنے حاکم کی شکایت کرتے مگر عظرت عثال فرم طبیعت کے تحییر الاحسان اور حلیم (لیّن دھرت عثال فرم طبیعت کے تحییر الاحسان اور حلیم (لیّن العرب که کشیر الاحسان اور حلیم (لیّن حاکموں کوبدل کر شکایت رف کردیتے اور پھران کا کمیں تقرر حاکموں کوبدل کر شکایت رف کردیتے اور پھران کا کمیں تقرر فرکادیت۔

ابِ آگر سیف بن عمر جیسے راویوں کی داستانِ لطیف کی آڑلے کر میاں صاحب دنیا کو یہ یقین دلانا جا ہے ہیں کہ شکایتیں دکایتیں سب فرضی تھیں 'یہ تو "لن سبا" کی اسکیم چل رہی تھی 'کمیں کی عثانی عامل نے کوئی زیادتی نہیں کی تھی تو الن جمر 'ائن اثیر 'ائن خلد دن ' ائن کثر اور انور شاہ کشمیری رحم مم اللہ جیسے بررگوں کو زیادہ تقد سیجھتے ہیں جو بھیلی پر سرسوں جمانا اور ہوائیں گر ہیں لگانا پند نہیں کرتے 'جن کا ایمان انھیں مجبور کرتا ہے کہ سیائی کومانیں خواہ وہ سیجھتے ہیں جو بھیلی پر سرسوں سیائی کومانیں خواہ وہ سیجی کیول نہ ہو۔

### واقدى :

محدین عمر الواقدی جتنے مشہور ہیں اتنے ہی بدنام بھی ہیں 'ہم ان کے بارے میں زیادہ عث اس کئے کرنا نہیں چاہتے کہ مولانا محد میاں صاحب انھیں بالکل ہی کذاب اور لپاٹیا قرار ضیں دیتے بلحہ ان کا موقف ہے کہ اگر ہے کی تقہ سے
روایت کریں تو معتبر ہے 'ہم بھی اس سے زیادہ کے دعویدار نہیں 'مگر ہمارا ہے خیال
ضرور ہے کہ ناقدین سلف نے ان پر نفذہ نظر میں تعدّدیر تاہے اور تشدہ کی دجہ یہ
رئی کہ ان بزرگوں کے دل دو ماغ میں اصول روایت کے دہ معیار جاگزیں تھے جو
احادیث رسول علی ہے کے لئے مقرر کئے گئے تھے 'واقعی ان معیاروں پر تو واقدی
دومنٹ بھی اپنے پیروں پر کھڑے نہیں رہ سکتے 'لیکن ہماری ناقص رائے میں
واقدی کے متعلق وہ رائے بہترین رائے ہے جو مولانا مناظر احسن گیانی '() نے
واقدی کے متعلق وہ رائے بہترین رائے ہے جو مولانا مناظر احسن گیانی '() نے
یہ نرماتے ہیں :

"ان کانام کی روایت کی و قعت کو کھود ہے کے لئے لینائیک شدید اور خطر ناک مغالط ہے ' مجھے تواس میں بھی غیروں کی دسیسہ کاری کی جھلک نظر آتی ہے ' حقیقت یہ ہے کہ مسلمانوں میں جمادی روح ترو تازہ رکھتے میں دوسری چیزوں کے ساتھ ساتھ واقدی کی کتابوں کا بھی ایک ہزار سال سے بہت بواحمہ ہے ۔۔۔۔۔ اتکہ فقماء نے داقدی کے متعلق جو بہت بواحمہ ہے اس کا تعلق احکام وعقائد کی صدیثوں ہے تی جس سے اسلامی قانون پیدا ہوتا ہے ' ہمر حال مورخ ہونے کی حیثیت سے کوئی وجہ نہیں کہ دنیا کے دوسر سے ہونے کی حیثیت سے کوئی وجہ نہیں کہ دنیا کے دوسر سے

<sup>(</sup>۱) ہمیں بے مد افسوس اور ندامت ہے کہ ماضی احید میں ہارے گتاخ قام سے بعض الفاظ موان کیا نی سکیا ہے ہوں الفاظ موان کیا نی سکیا ہوں ہوں کہ ہم لے ان کی تحریر ہیں چرحی حمیں موان کی بعد میں جب ان کی کماوں کا مطالعہ کیا تو اندازہ ہوا کہ وہ تو بر العلوم سے 'بوے باخدااور انساف پند سے غیر معمولی طور پر نکت رس اور ذی ہیم ست اگروہ ذیرہ ہوتے تو ہم ان کے بیر پکڑ کر معانی چاہے وہ اللہ کے بیال جا بھی اس لیے ہم اپنے اشتمائے عدامت صرف باری تعانی کے حضور بیش کرتے ہے۔

مور خوں کی صف میں مسلمانوں کا بیہ مورخ کسی حیثیت سے بھی نا قابل اعتاد سمجھا جائے۔"

مسلمانوں کے سواد نیاکی کسی قوم کا کوئی ہوئے سے ہوا مورخ ہمیں ہتا ہے جس پراعتاد کرنے کے لئے آپ کے پاس وہ دلائل موجود ہوں جن کی روشنی میں واقد کی کو جھوٹا اور و ضماع قرار دیا جاتا ہے 'واقد کی کم سے کم بیہ توہتاتے ہیں کہ میں نے فلال سے اور فلال نے فلال سے سنا کیا و نیا کے غیر مسلم مور خین بھی ایساکوئی الترام کرتے ہیں ؟غیر مسلم تو کجاخود مسلم مور خین بھی بعد کی تاریخوں میں اس الترام کو باتی نہیں رکھ سکے ہیں 'کیا "ہندوستان "کے شاہان اسلام کی تاریخ کسی یوٹ سے ہوں اسلوب سے تاریخ کسی یوٹ سے بوٹ مورت نے بھی ایسے کسی اطمینان عش اسلوب سے بیان کی ہے جس پروہ اعتراضات واقع نہ ہو سکتے ہوں جو "واقد کی" پرواقع کئے جاتے ہیں۔

دین بیشک بہت بلند چیز ہے عقا کد اور احکام کابلاشہ یہ درجہ ہے کہ کی ضعیف روایت کو ان کا بنیٰ نہ بنایا جائے 'جب امام شافئ یہ کتے ہیں کہ کتب الواقدی کذب توان کا محور خیال ایک ایسا معیار ہوتا ہے جو بیشک ان جیسے فقیہ کے لئے بہت موزوں ہے 'وہ اگر معیار اعلیٰ کو ملحوظ نہ رکھتے تو قانون شرعی کی مشاطعی اور تزکین کیسے کرتے 'ای طرح این جمریاذ ہی یادیگر ایک فن اگر اپی کمالاں میں واقدی کو جرحول کا نشانہ بناتے ہیں تووہ ٹھیک ہی کرتے ہیں کیونکہ وہ تو صدے رسول کی صیاحت و مفاظت کی خاطر راویوں کا زائچہ بنارہے ہیں انھیں بے صد مخاط خوردہ کیر اور برحم ہونا ہی بیائے۔

کیکن میں بزرگ جب احکام وعقا کہ سے ہٹ کر دوسرے میدانوں میں اشہب خامہ کوایژ لگاتے ہیں تو "واقدی" کی رولیات سے ذرایر ہیز نہیں کرتے 'ہم نے حصہ اول بریہ لکھا تھا کہ:

"مولانا مودودی نے واقدی کی قدح میں قدرے مبالغه عی

#### كر دياورنه نقطة اعتدال كچه اورب\_"

منشاء اس تحریر کابی تھا کہ احکام وعقائد کے باب میں بھی "واقدی" بالکل ہی ساقط الاعتبار نہیں ہیں اس کا فبوت ہم "نصب الرابیہ" کی مثال سے پیش کر ہے ' بیفک الی کوئی روایت ان کی احکام وعقائد کے باب میں استعال نہیں کی جاشتی جس میں وہ "متفرد" ہول کین جب کسی اور روایت سے بھی ایک مضمون ثابت ہور ہا ہو تو "واقدی" کی گواہی اسے تو انائی ضرور دے سکتی ہے 'جن بزر گول نے واقدی کو "کہذاب" کہا ہے ہمیں نہیں معلوم کہ ان کے پاس کیاد لا کل تھے ؟ کیا ہے نہیں ہوسکتا کہ جھوٹ کے مر تکب اصلاً وہ راوی ہوں جن پر داقدی اسب اپنی سادہ لوتی کے اعتبار کررہے ہیں ؟۔

بہر حال ہمیں واقدی کی تعمیف یا تعدیل سے زیادہ و کچیں ہیں البتہ یہ ضرور چاہتے ہیں کہ وہ لوگ واقدی پر آتھیں نہ نکالیں جو دوسر سے مور خین کے معالمہ میں ان شرائط کی پر وانہیں کرتے جن کا مطالبہ وہ داقدی سے کرتے ہیں اہدے دور کے بہتر سے خوش فکرول کا توبہ حال ہے کہ کسی بھی تاریخی حدث میں وہ بلا تکلف یہ ارشاد فرمادیتے ہیں کہ ارب صاحب "سر النگر غرر" نے یہ کھا ہے "سر گلبرٹ" نے ایسامیان کیا ہے" لارڈ میور" یہ کہتا ہے اور یہ ارشاد فرمانے کے بعد وہ اس طرح فخر سے گردن اکر اتے ہیں جیسے ساتویں آسان سے بہان واقع اتار لائے ہوں ، محر جب واقدی کی بات آجائے تو بہت براسا منے متاکر کھتے ہیں کہ میال کس غی کی بات کرتے ہو۔

حالانکہ بے لاگ انساف کرد توجارا ''واقدی ''ان سب سے مضبوط ہے 'وہ نام تو ہتا تا ہے کہ کس نے فلال بات ہیان کی ' یہ دوسر سے مؤر خین پانچ سوسال پہلے کی خبریں بیان فرماتے ہیں مگر اس سے زیادہ کچھ نہیں بتا سکتے کہ فلال کچھ نہیں بتا سکتے کہ فلال مؤرخ نے ایبالکھا تھا' بس اب سوچ جائے کہ فلال مؤرخ کو امر واقعہ کیسے معلوم ہوااور وہ خود بھی سچا ہے یا جھوٹا 'کی بھی تاریخ کی

کریاں ایک دوسرے سے ملی ہوئی شیں ہیں 'خوش اعتقادی کے تحت اعتاد کر لو ہم تو بچی بات ہے ایٹ دوسرے سے ملی ہوئی شیں ہیں 'خوش اعتقادی کے تحت اعتاد کر لو ہم تو بچی بات ہے اپنے "واقدی" اور "سیف بن عمر "کو اتنا گیا گزرا شمیں قرار دے سکتے کہ بے سند خبریں دینے والے بھی ان پر فوقیت لے جا کیں 'یہ ہمارے بررگ حدیث کے معیار اعلیٰ سے بلاشبہ فروتر ہیں مگر دنیا کے ان تمام مؤر خمین سر کے معیار اعلیٰ سے بلاشبہ فروتر ہیں مگر دنیا کے ان تمام مؤر خمین سے فاکق ہیں جو یہ نہیں بتا سکتے کہ فلال واقعہ ان تک کس سندے بیونیا ہے۔ فاکق ہیں جو یہ نہیں بتا سکتے کہ فلال واقعہ ان تک کس سندے بیونیا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب

#### جاتے جاتے:

کتاب ختم کرتے کرتے میاں صاحب نے جو تخذہ عنایت فرمایا ہے اسے بھی ملاحظہ کر لیجے' فرماتے ہیں:

> "محترم سید ابو الاعلی مودودی اگر اپنے شیعی ہونے کا اعلان فرمادیں تو پھر ہمیں ان کے کسی اعتراض کے جواب دینے کی ضرورت نہ ہو۔"(م 199)

اس کاتر کی به ترکی جواب تویہ ہے کہ میاں صاحب اگر اپنے فاتر العقل ہونے کااعلان فرمادیں توہم بھی آئندہ ان کی کسی تحریر پر تنقید کی ضرورت نہیں سمجھیں گے ، جس طرح "ہنددستان" کے فرقہ پرست اور "قوم پر ور" حلقوں نے ہر دین پیند جماعت اور فرد کے لئے لفظ "پاکستانی" گھڑ لیا ہے اور اپنی ہر زیادتی اور فرقہ پرستی کو چھپانے کے لئے بے محاباس سیاسی گالی کو استعال کرتے رہجے ایں اس طرح میاں صاحب اور ان جیسے دیگر نام نماد مولانا "خلافت و ملوکیت" کے خلاف اپنے تعقبات اور بھن و حمد کا عزار نکالتے ہوئے" شیعیت" کی گائی ضرور زبان سے نکالے ہیں۔

علمی جواب یہ ہے کہ مولانا مودودی ''خلفائے راشدین '' کے بارے میں ٹھیک وہی عقیدہ رکھتے ہیں جس پر است مجتمع ہے' یعنی چاروں خلفاء کی نسیلت بھی ان کی تر تیب خلافت ہی کے مطابق ہے ، وہ شخص مفتری ہے جو اس کے سواکوئی عقیدہ مولانا موصوف کی طرف منسوب کر تاہے ، خود میاں صاحب نے اپنی پوری کتاب میں بیہ ثابت کرنے کی ناکام کوشش تو ضرور کی ہے کہ مودودی نے حضرت عثمان کی تو ہین کی 'لیکن یہ اعتراض نہیں اٹھایا کہ مودودی حضرت عثمان کو قلیفہ راشد نہیں مانتا یا وہ حضرت علی کوان پر فوقیت دیتا ہے ، جب یہ اعتراض نہیں اٹھایا تو 'دشیعی '' قرار دینے کی جسارت سوائے ظلم اور کذب دافتراء کے اور کس عنوان کی مستحق ہو سکتی ہے۔

# الزام تشیع کی علمی حیثیت:

یہ کتہ بہت توجہ سے سننے کے لائق ہے کہ اب سے چھ سات سوہر س پہلے

تک تشیع کی اصطلاح جس منہوم میں استعال ہوتی رہی ہے ، وہبعد میں بالکل بدل

گیا ہے ، آج آگر ہم کسی پر شیعیت کا الزام لگاتے ہیں تو اس کا داحد مطلب سے ہوتا

ہے کہ یہ ہخص ظفائے ثلاثہ کی خلافتوں کو "راشدہ" نہیں مانتا بلحہ صرف حضرت علی کو اولا اور آخرا ظیفہ راشد مانتا ہے ، جائزے کے حصنہ اول میں صفحہ ۱۵ پر ہم "شیعہ سین" موضوع کے ماہر خصوصی حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوگ کی "تخفہ انتا عشریہ "سے سے مضمون نقل کر آئے ہیں کہ شدہ شدہ شیعوں میں جن مقا کہ دخیالات پر اجماع ہوتا چلا گیا ہے ان کی قدر مشترک سے ہے کہ حضرت علی ام بلا فصل ہیں اور باقی شیوں ظفاء کی خلافت وامارت بے اصل ہے ، ظاہر ہے کہ اس صورت حال ہیں جو شخص مولانا مود ددی پر شیعیت کی بھیتی کہتا ہے دہ انتابوا اس صورت حال ہیں جو شخص مولانا مود ددی پر شیعیت کی بھیتی کہتا ہے دہ انتابوا اس صورت حال ہیں جو شخص مولانا مود ددی پر شیعیت کی بھیتی کہتا ہے دہ انتابوا اس مصورت حال ہیں جو شخص مولانا مود ددی پر شیعیت کی بھیتی کہتا ہے دہ انتابوا اس مصورت حال ہیں جو شخص مولانا مود ددی پر شیعیت کی بھیتی کہتا ہے دہ انتابوا کہت ہوتو اس پر تہمت تراشی کی حد جاری کی کی حد جاری کی حد خاری کی حد جاری کی حد جاری کی حد خاری کی حد جاری کی حد جاری کی حد جاری کی حد خاری کی حد جاری کی حد جاری کی حد خاری کی کی حد خاری کی کی حد خاری کی حد خاری کی حد خاری کی حد خاری کی کی ح

کیکن اسلام کی پہلی چھ سات صد بوں میں شیعیت کی بیہ قدر مشترک منظ ادر معروف نہیں تھی' چنانچہ چیچھے آپ جافظ ذہبیؓ کی "میزان الاعتدال" جلد دوم صفحہ ۱۱۱ کے حوالے سے دیکھ آئے کہ محدث سلیمانی نے جن بہت سے ہزرگوں کوشیعہ قرار دیاہے ان میں امام او حنیفہ بھی ہیں۔

کیوں .....؟اس کئے کہ امام صاحب آگر چہ فضیلت کی ترتیب میں تو ہی رائے رکھتے ہیں جو اہلِ سنت کی معروف رائے ہے لیکن ذاتی طور پر حضرت علیٰ انہیں حضرت عثمان ہے نیادہ محبوب تھے' (ملاحظہ ہو کر دری کی "منا قب الامام الاعظم" جلد دوم۔ صفحہ سے سے ۲۲۳)

اییا ہونا قدر تی بھی تھا'ام اعظم ایک علمی مزان اور مجتدانہ سیرت لے کر پیدا ہوئے تھے 'ان کو طبعی طور پران صحابہ سے خصوصی تعلق خاطر ہونا ہی چاہئے تھا جو علم و تفقہ میں نمایاں در جہ رکھتے ہوں 'مراتب اخر دی کے لحاظ ہے حضرت عثمان کا مقام حضرت علی ہے کچھ بلند ہویہ اور بات ہے گر علم و تفقہ میں حضرت علی کا متاز اور نمایاں ہونا ایک ایسی کھلی حقیقت ہے جو واقعات ہے بھی ٹاست ہو چکی ہے اور زبانِ رسالت ہے بھی اس کی تقید بی جو چکی ہے ' پھر کیوں نہ امام ہو چکی ہے اور زبانِ رسالت سے بھی اس کی تقید بی ہو چکی ہے ' پھر کیوں نہ امام ہو خیفہ گاذ بمن ان کی طرف زیادہ مائل ہوتا۔

میں نہیں 'اجھا کی سطح پر عقیدہ جمہورے اتفاق کرنے کے باد جود انفر ادی و ذاتی سطح پر المام صاحب کی رائے یہ تھی کہ عثال اُد علی دونوں ککر کی شخصیتیں ہیں ان میں سے ایک کو دوسرے پر فضیلت دیتا بہت مشکل ہے ( ملاحظہ ہو مش الائمہ سر خسی کی شرح السیر الکبیر۔ جلد اول صغیہ ۱۵۱د ۱۵۸۔ اور حافظ ائن عبدالبرکی ''الانتقاء'' صغیہ ۱۹۳)

پھر امام صاحب اس رائے میں اسکیے نہیں ہیں، امام مالک اور یہ میں ہیں اسکے معروف اسانڈہ میں ہیں) ای رائے سعید العظائ بھی (جو فن جرح و تعدیل کے معروف اسانڈہ میں ہیں) ای رائے کے حامل تھے (ملاحظہ ہوائن عبدالبرکی"الاستیعاب"جلد دوم صفحہ ۲۷٪)

ظاہر بات ہے کہ جس رائے کوالیم یوی شخصیتوں نے اختیار کیا ہو وہ ادنیٰ درج میں بھی مگر ای یا گناہ کے الزام سے مجروح نہیں کی جا سکتی سکین بھن نا قدول نے اس رائے کی مناء پر او حنیفہ سمیت متعدد بزر گول کو "شیعه" قرار دیا ا اور ان کا مطلب اس لفظ سے انہیں مطعون کرنا نہیں تھا بلحہ ان کے خاص موقف کا ظہار کرنا تھا۔

على من عبدالله بن جعفر ادا لحن الن المدين الم خاري كاستادي اور الم الدين الم خاري كاستادي الدين ادر الم الدين الوطان المدين الوطان المدين الوطنية كم شاكر دين الورائن المدين السلام والمين الم على جمت سے "نجيب الطرفين" كم جائين تو مبالغة نهيں الكين" ميز ال الاعتدال "جلد دوم صفحه ٢٣٠٠ پر ملاحظه فرماليا جائي الفاظ المين سك :

﴿قال احمد ابن خثيمه في تاريخه سمعت يحيى بن معين يقول كان على ابن المديني اذا قدم علينا اظهر السنة واذا ورد الى البصرة اظهر التشيع﴾

احدائن خشمہ اپنی تاریخ میں کی کن معین کایہ تول میان کرتے ہیں کہ ابن المدینی جب ہمارے میال تشریف لاتے ہے تووہ اپنی باتوں سے اہل سنت والے خیالات کا اظہار کرتے ہے لیکن جب بھر ہ تشریف لے جاتے تودہاں اپنی باتوں سے تشج ظاہر فرماتے ہے۔

ظاہر بات ہے کہ یمال تشیع ٹھیک اسی مفہوم میں یو لا حمیاہے جس مفہوم میں سلیمانی نے امام ابو حنیفہ وغیر ہ کے لئے یو لا تھا 'ام کے وہ معنی ہر گزنہیں ہیں جو آج شائع ذائع ہو چکے ہیں۔

مفسر شہیر ان جریر طبری کا ترجمہ "میزان الاعتدال" جلد دوم صفحہ ۳۵ م بر ملاحظہ فرمایا جائے ان کے بارے میں بھی بدر یمارک ملے گاکہ ان میں تشیع تھا ، لیکن و بیں حافظ ذہی ہے بھی عبیہ کرتے بیں کہ لا تصدر لعنی ایسا تشیع جو ذراجی معز نہیں علاوہ ازیں انہوں نے سلیمانی کا یہ قول تو نقل کیا کہ کان بیضع للروافض ﴿وہ رافضیوں کے لئے حدیثیں گھڑتے تھے ﴾ تحرباتھوں ہاتھ یہ بھی ارشاد فرمادیا کہ:

> هذا رجم بالظن الكاذب بل ابن جرير من كبار ائمة الاسلام المعتمدين.

> بہ سر اسر جھوٹی بد گمانی ہے ان جریر تو اسلام کے بوے بوے معتدعلیہ ائمہ میں سے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ آج کل جن معروف معنوں میں لفظ "شیعہ" یو لاجا تا ہے زمانہ سابن میں ان کے لئے لفظ "رافضی" مستعمل تھا اگر کسی مخص میں ایسا تبنیع پایا جا جو گر اہی کے مراوف ہو تو اس کی طرف د فض کی نبست کی جاتی تھی شیعیت کی نہیں سلیمانی نے جب امام او حنیفہ وغیرہ کی طرف شیعیت کی نبست کی تو سمی کو اس کی تردید کی ضرورت محسوس نہ ہوئی "اگر شیعیت کا مصدات اس وقت وہی ہو تاجو آج ہے تو امام صاحب کے معتقدین لاز آبرے شدومہ اس کی تردید کرتے ابھی آپ نے دیکھا کہ حافظ ذہی کو ائن جریر کے اندر تشیع کی موجود گی ذرا قابل اعتراض محسوس نہیں ہوئی 'بلا ہوہ وہ خود صراحت کرتے ہیں کہ موجود گی ذرا قابل اعتراض محسوس نہیں ہوئی 'بلا ہوہ خود صراحت کرتے ہیں کہ ان جریر ان کا تشیع معنر نہیں 'البتہ جب سلیمانی یہ نفنول گوئی کرتے ہیں کہ این جریر دوافض کے لئے حدیثیں گئر اکرتے تھے تو ذہی فورا ٹوک دیتے ہیں کہ کول غلط روافش کے لئے حدیثیں گئر اکرتے تھے تو ذہی فورا ٹوک دیتے ہیں کہ کول غلط گوئی کرتے ہو۔

اگر دیدہ ریزی کی جائے تو" اساء الرجال" کی کتابوں میں بچاسوں ایسے بررگ مل جائیں مجے جو عقائد کے اعتبارے "سیٰ" بیں علم د تقویٰ کے اعتبار سے معیاری بیں مگر حضرت عثال اور حضرت علی کو ایک دوسرے پر فضیلت دیے میں انہیں تامل ہے "ای بیاد پر بھن تاقدین نے انہیں" شیعہ "کمہ دیاہے" اس سے نہ توان کی ثقابت میں فرق آیا نہ اال سنت والجماعت سے خارج ہوئے۔ اس تفصیل سے دوباتیں ظاہر ہوئیں ایک تویہ کہ میاں صاحب جیسے قلیل العلم لوگ جب "اساء الرجال" کی سمی کتاب سے یہ نقل کرتے ہیں کہ دیکھتے صاحب فلاں راوی کوشیعہ ہتایا گیاہے کھلااس کی روایت کیسے قابل اعتبار ہو اور قابل فدمت حرکت ہوتی ہے جس پر امام لکھنوی نے المرفع والمت کمیں خوب ڈائٹالور "عبیہ کی ہے۔

ووسرے رہے کہ آج ہماری بول جال میں شیعیت اور تشیع کے الفاظ جس مغہوم دمصداق میں رائج ہو گئے ہیں'وہ اس سے مختلف ہے جو زمانہ قدیم میں ان ے لیاجاتا تھا کہذا آج کسی شریف عالم اور خداترس مولوی کا بید وطیرہ ہر گزنہیں ہونا چاہتے کہ کسی ایسے مسلمان کوان اصطلاحوں کا ہدف برائے جو چاروں خلفاء کو ''خلفائے راشدین'' مانتا ہو اور سوائے اس کے کہ حضرت عثالیؓ کے بارے میں <sup>ب</sup> من اٹل تاریخی حقائق کواس نے قبول کیا ہو 'ادر کو کی بات اس میں شیعوں جیسی زیائی جاتی ہو' مولانا مودودی نے بیہ ہر گز نہیں کہا کہ حضرت علیؓ حضرت عثمانؓ ہے افضل ہیں 'ندانہوں نے اس سے انکار کیا کہ ان کی فضیلتیں تر تیب خلافت کے مطابق ہیں ہلیکن ہم سہتے ہیں کہ اگر کوئی صاحب علم مسلمان حضرت عثال ؓ کو حفرت علیٰ پر فوقیت ند بھی دیتا ہواور اس کا خیال میہ ہو کہ حفزت علیٰ پر حفزت عثال کی افضلیت قوی دلائل سے الت نہیں ہے تب بھی اس پر شیعیت کاالزام لگانا کیے "کم فنم 'غلو پند اور غیر محاط لوگول کا کام تو ہو سکتا ہے 'ان ذی فنم' پختہ کار'عدل پیندادر مخاط علماء کا نہیں جو جانتے ہیں کہ امام او حنیفة اور امام مالک ہیسے ائمه کرام کی ذاتی رائے 'رجحان اور خیال کیا تھا۔

ہمارے زمانے میں بوی آفت یہ ہو گئی ہے کہ ہر گروہ تعصب 'غلو اور تقلیدی جمود کا شکار ہے 'وہ ذراکسی کواپنے مسلک و موقف سے بال بر اہر ہٹا ہواد کھتا ہے تو شور مچادیتا ہے کہ یہ شخص عمر اہ ہوا' اس کی وجہ جمالت بھی ہے اور تزکیہ نفس سے محرومی بھی' جب نفس مزکی نہ ہو تو نفسانیت ہی کا سکہ چوٹی سے ایری تک چلتا ہے' نفسانیت کے بے شار مظاہروں میں بدترین مظاہرہ یہ "مودودی دشمنی" بھی ہے جس کی رگ رگ میں تقلیدی کور نگاہی' زہر آکود گردہ بندی' سفاک تعصب اور متکبر انہ خود پر ستی خون بن کردوڑر ہی ہے۔

آپ نے سنا ہوگا حفرت مولانا حسین احمد نی رحمتہ اللہ علیہ نے مودودی
کو "فار جی " ہنایا اور اب بیہ مرید باصفا مولانا محمد میاں صاحب اسے "شیعہ " ہنار ہے
ہیں کیا خوب فار جیت اور شیعیت ایک دوسرے کی ضد مخوارج تو حضرت علی کو
کا فرتک کہتے تھے اور شیعہ حضر ات ہیں سے بعض نے حضرت علی کو خدا کی مند پر
مخصادیا کو دونوں ایک دوسر ہے کے حریف "آگ اور پانی " سیابی اور سفیدی" مگر واہ
رے دین کے امانت دارد! چیت اور پیف دونوں آپ کی " وہی مودودی خارجی بھی
ہے اور شیعہ بھی کیالا بھی ہے اور گورا بھی 'طویل القامت بھی ہے اور پہت قد بھی۔

# امام شاطبی فرماتے ہیں:

ہمیں بر ملا "غرناطہ" کے اصام شاطبی یاد آگے "آخویں صدی ہجری کا یہ امام جلیل علاء کی صف میں ایک ممتاز مقام رکھتا ہے "ان کی کتاب "المعوافقات" الل علم کے طلوں میں بہت مقبول ہے " یہ اپنی کتاب "الاعتصام" کے آغاز میں اپنی روداد لکھتے ہیں کہ جب میں نے احیائے سنت اور امحائے بدعت کی راہ پر قدم برحایا تو میرے لئے ایک قیامت کھڑی ہوگئ جدھرے دیکھو خفاہے 'بر ملا کماجارہاہ جدھرے دیکھو خفاہے 'بر ملا کماجارہاہ کہ یہ محفی بدعتی اور آمراہ ہے ' بھی کما گیا کہ او ہو یہ شخص تو رافضی اور دشمن صحابہ ہے ' بھی کما گیا کہ اسے تو اولیاء انتدہ عداوت ہے ' بھی کما گیا کہ یہ "المل سنت والجماعت " سے خارج ہے ' میری حالت امام شمیر عبدالر حمٰن بن بطہ جیسی ہوگئ جو خودا پی سر گزشت بیان کرتے ہیں کہ سفر و حضر میں ہر طرح کے لوگوں ہوگئ جو خودا پی سر گزشت بیان کرتے ہیں کہ سفر و حضر میں ہر طرح کے لوگوں سے میر اواسط پڑا اور ان کے طرز عمل نے مجھے جیرت میں ڈال دیا'ان کا حال ہے

تھاکہ دینی مسائل میں جو پچھ بھی ان کے مزعومات تھے آگر میں نے حرفاح فاان کی تصدیق کر دی تب تو مجھے اپنا موافق سمجھ لیا مگر ذرا بھی کسی پہلو ہے اختلاف کیا تو میرانام "مخالف" کے لیا گیا اور آگران میں ہے کسی ہے میں نے کمہ دیا کہ تمهار ا فلال خیال وعقیدہ قرآن وسنت کے خلاف ہے تواس نے مجھے "خارجی" بادیا اور اگر میں نے توحید کی کوئی صدیث اس کے آئے پڑھ دی تو میرانام "معبة" رکھا كيا اور أكررويت بارى كے سليلے ميں كسى حديث كاذكر كيا تونام ركھا كيا "ساليه" اور آگرا يمان كى كوئى حديث ذكركى توكما كياكه بيدتو "مرجيد" ب اور آگرا عال كى حدیث زبان بر آئی تو که دیا گیابیه"فدریه" بے اور اگر معرفت کی حدیث موئی تو نام رکھا گیا 'ڈکرامیہ "اور اگر ابو بحرؓ وعمرؓ کے فضائل میں کچھ کما تو فیصلہ ہو گیا کہ بیہ "نامبی" ہے اور اگر فضائل اہل ہیت ہو نٹوں پر آئے تو کما گیا" رافضی "ہے اور اگر سمی آیت اور حدیث کی تغییر بیان کرنے سے میں نے دامن چایا تو طعن کیا گیا کہ یہ تو"ظاہری"ہے اور آگر تغییر کی تونام رکھا گیا"باطنی"اور آگر میں نے تاویل کی راہ اختیار کی تو کما گیا ہے "اشعربہ" ہے 'اور آگر ان دونوں صور توں کو میں نے رو کیا توكماكيا "معتزلى" ب وغير ذلك عالاتكه حقيقت اس كے سوا كچھ بھى نبير ب کہ میں تواللہ کی کتاب اور رسول میلاقع کی سنت کا دامن بکڑنے والا ہوں اور اللہ ے استعفار کرتا ہوں جس کے سواکوئی معبود شیس اور وہ غفور ورحیم ہے، (الاعضام 'جلداول صفحه ۲۰۲۸)

امام شاطبی آگے سید العباد بعد الصحابہ حضرت اولیں قرنی سکا یہ ارشاد بھی نقل کرتے ہیں کہ امر بالمعروف اور ننی عن المحرکا خاصہ بی یہ ہے کہ دوست دسٹمن بن جاتے ہیں کہ امر بالمعروف کو معروف کا حکم کیا توہ میری آبر د پر کھیٹراچھالنے گئے اور اس بخالفت میں فساق دفجار بھی ان کے معادن بن گئے 'صفحہ ۲۱ کھیٹر اچھالنے گئے 'اور اس بخالفت میں فساق دفجار بھی ان کے معادن بن گئے 'صفحہ ۲۱ دیکھ رہے ہیں اے قار کمین کرام! کمتنی ہو بہو تصویر ہے مولانا مودودی کی جو کم دبیش چھ سوسال پہلے کے آئینہ لیام میں نظر آر بی ہے' قرآن وسنت کے جو کم دبیش چھ سوسال پہلے کے آئینہ لیام میں نظر آر بی ہے' قرآن وسنت کے

حاملین کورانسی اور خارجی اور الابلاجو چاہے منا ڈائنا جاہلوں اور بدعتیوں ہی کا نہیں تنگ نظر اور غیبی فتم کے عالموں کا بھی دلچسپ مشغلہ رہاہے 'اب مثلاً امام اواسحاق شدا طبعی کورانسی اور دسمن صحابہ کیوں کما گیا ..... فقط اس بات پر کہ انہوں نے کہیں ہے کہہ دیا کہ "خطبات جمعہ میں "خلفائے راشدین" کے ذکر کو ضرور ی سے جمعنا تھم شریعت نہیں ہے "۔(۱)

بیات ذرا بھی غلط نہیں تھی 'امام شاطبی تے پہلے علاء کرام نے
اپنے خطبوں میں اس کا التزام نہیں کیا 'اور نہ قر آن وسنت سے ایسا تھم طاہے 'ان کا
مطلب یہ نہیں تھا کہ '' خلفائے راشدین ''کاذکر خیر ممنوع ہے 'وہ تو فقل اس غلط
العام خیال کی تردید کرنا چاہتے تھے کہ خطبہ اگر '' خلفائے راشدین ''کوذکر کے بغیر
تمام کر دیا جائے تو اس میں کچھ نقص رہ جاتا ہے ' کا ہر ہے کہ ان کا موقف بالکل
درست تھالیکن دین حق کے ایسے ہی نادان دوستوں نے جیسے ہمارے موانا محمد
میاں صاحب بیں فورا تالی پید دی کہ شاطبی تو پکار افضی ہے 'اسے صحابہ میں عدادت ہے۔

# امام این جریر طبری بھی شیعہ!:

تام نهاد علماء کا توذکر نهیں 'حقیقی اہل علم خوب جانے ہیں کہ ابن جریر کتے ہوئے اہم اہل سنت سے 'اپنے زمانے کے بے نظیر عالم 'کیا علم و معرفت 'کیاز ہدو تقویٰ 'کیا عقا کدوافکار سب رخوں پر قر آن وسنت کے زندہ پیکر 'لیکن ان کا تصور یہ تقاکہ امام احمہ ابن حنبان کو وہ محدث ضرور مانے سے گر فقیہ نہیں مانے سے 'حنبلی حضرات ان سے خفا ہو گئے 'ہس پھر کیا تھا 'شروع ہو گئی افتر اپر دازیاں 'حنبلی حضرات ان سے خفا ہو گئے 'ہس پھر کیا تھا 'شروع ہو گئی افتر اپر دازیاں ' منبلی طور پر عم شریعت نہ سمجھ تمر مجدو صاحب اپنے کمتوبات بیں خلبہ جعہ بین ذکر 'خلفائے داشد بن 'ضروری قرار دیتے ہیں چانچہ کھتے ہیں : وائے نہ کیار کہ صدبار دائے 'ذکر العمد و مناز العمد و مناز العمد و تمریک کہ دیش مریش است وباطن خبیث (مریب)

بھن کاریگروں نے یہ شوشہ نکالا کہ وہ وضوییں پیروں کا دھونا ضروری شیں سیجھتے 'بلیمہ مسح کو کافی سیجھتے ہیں'ہم کہتے ہیں کہ اگریہ بچ بھی ہوتا تواس پر دفض و شیعیت کا فتوکی لگانا ایسا ہی تھا جیسے آدمی کو گدھا محض اس مشابہت کی بنا پر کہہ دیا جائے کہ دونوں کے منہ میں زبان ہے 'یادونوں کے چرے پردد کان اور دو آنکھیں ہیں' قرآن کی آیت میں بیتی طور پر ایسی گنجائش موجود ہے کہ ایک عالم پیروں کے مسح کو درست سیجھنے کی غلط فنمی میں جتلا ہو جائے' ایسی غلط فنمی کور فض وغیر ہ

لیکن وہاں تو معاملہ یہ تھا کہ ان جریز کی طرف غلط طور پریہ رائے منسوب کردی گئی تھی 'ان کی تفسیر قرآن موجودہے 'وہ تود ھونے کے ساتھ ''دلک'' کو بھی واجب کمہ رہے ہیں 'یعنی رگڑتا 'لیکن غیر ذمہ دار حضرات نے ''دلک'' کا مطلب مسے نکالا اور کمہ دیا کہ این جریز کے نزدیک پیروں کا دھونا اور مسے کرنا ایک ہی تھم میں ہے 'نہ دھو تو مسے کرلو۔

حد ہو گئی کہ جب این جریر مرے تو انہیں حنابلہ نے مسلمانوں کے قبر ستان میں دفن نہیں ہونے دیابلعہ پھارے اپنے گھر ہی میں دفن کئے گئے ' انہیں صرف رافضی ہی نہیں کما گیا بلعہ حافظ این کیر تو ہتاتے ہیں کہ:

> ﴿وَمِنَ الْجَهِلَةُ مِنَ رَمَاهُ بِالْالْحَادُ وَ حَاشَاهُ مِنَ ذَلْكُ كُلُهُ بِلَ كَانَ أَجَدُ اتْمَةُ الْاسْلَامُ عَلَماً وَ عَمَلاً بِكِتَابِ اللّٰهِ وَسِنْةُ رَسُولُه﴾

> بعض جملاء نے انہیں ملحد بھی قرار دے ڈالا 'اور حقیقت سے ہے کہ وہ ان تمام افتراء پر دازیوں سے بلند تھے' وہ تو انمکہ اسلام میں سے ایک امام تھے' ان کاعلم اور عمل سب قرآن و سنت کے ساتھے میں ڈھلا تھا۔ (البدایہ والنمایہ جلد ااصفحہ ۱۳۹)

تک نظر علاء اور تغصب کیش جملاء کی جراحت کاربوں سے داعیان حق

اور صالحین میں ہے کون چاہ کیا او حنیقہ کیا خار کی کیالان حنبل کی الان تھے۔

کیا غزائی کے المناک داستان توروزِ اول ہے یوں ہی چلی آر ہی ہے 'انبیاء کرام علیم

السلام تک مستشیات میں نہیں ہیں 'انہیں بھی اہائے زمانہ نے ای طز 'سب و ختم 'ایذار سانی اور جدل 'خالفت کا نشانہ ہایا 'پھر کیا ماتم کیجئے کہ مودودی کو کوئی خارجی ہتا تا ہے 'کوئی شیعہ 'کوئی چگڑائی 'کوئی منکر حدیث 'کوئی جاہ ومال کا طالب '

کوئی اولیاء اللہ کا دعمن 'جتے منہ اتن ہی باتیں 'بہت جلدوہ وقت آرہاہے جب ایک ایک کو ملز موں کے کشرے میں کھڑا ہونا ہوگاور اس وقت پتہ چلے گا کہ تعصب ایک اور جمالت کی رومیں کی بربے خاشا الزام لگانا کتنا منگار اسے۔

# خاتمه كلام:

یہ عنوان خود میال صاحب کا ہے ہماب خم کر کے انہول نے یہ بتانے کی کوشش کی ہے کہ "خلافت راشدہ" کیو کر طوکیت میں تبدیل ہوئی ہم اس کے بارے میں صرف اتابی کہ سکتے ہیں کہ انہول نے اپنی قابلیت ہے بہت آگے کی جرات کر ڈالی ہے اس نوع کے وقتی مسائل کی عقدہ کشائی اور تجزیر و تحلیل کے لئے جس درج کی فراست ہویر ت اور علمی پچنگی در کارہے اس کے مقام رفع سطحی باتوں کی الف پلٹ کو انہول نے "تاریخی تقید" تصور فرمالیا ہے "نہ صفری مسطحی باتوں کی الف پلٹ کو انہول نے "تاریخی تقید" تصور فرمالیا ہے "نہ صفری کری میں کوئی منطقی ربط 'نہ مقدّم اور تنازی (۱) کی چولیں ورست 'نہ دلیل اور دعوں میں مطابقت 'نہ علت اور معلول میں کیے جتی 'نا تص اور پر اگذہ معلومات کے دھاگوں میں پیکٹ جنی 'نا تص اور پر اگذہ معلومات کے دھاگوں میں پیکٹ جنی اور کرا ہوں نے سمجھا ہے کہ میں نے موضوع کا حق ادا کر دیا ہمر حال خوش فنے یوں کا علاج تو کس کے پاس میں نے موضوع کا حق ادا کر دیا ہمر حال خوش فنے یوں کا علاج تو کس کے پاس فیس 'ہم نمونتا اس شاندار تجو نے پر پچھ روشنی ڈالے دیے ہیں تا کہ قارئین فیس نہ می نمونتا اس شاندار تجو نے پر پچھ روشنی ڈالے دیے ہیں تا کہ قارئین فیس نہ می نمونتا اس شاندار تجو نے پر پچھ روشنی ڈالے دیے ہیں تا کہ قارئین فیس نمی میں میں میں رفت کر کیا اور تائی جو بعد ہیں اس کے تعن قد ہر بھا۔

کرام اندازہ فرماسکیں کہ قرب قیامت کی علامتیں کس تیزی ہے ظاہر ہوتی جارجی ہیں۔

پہلا لطیفہ تواس تجزید کا یہ ہے کہ میال صاحب نے بوے طمطراق سے
"لن خلدون" کے متعدد فر مودات کام میں لئے ہیں 'ساتھ ہی ان کی شان میں
"دقیق النظر محقق" کے الفاظ بھی عطا ہوئے 'حالا نکہ جائزے کے پیچھلے اوراق
میں آپ دیکھ بچکے کہ یمی "لن خلدون "ہیں جن کی داڑھی بودی نے تکلفی کے
ساتھ میال صاحب نے تھینجی تھی' بات مزیدار ہے اس لئے پھر دہرادیں کہ
جب مودودی نے "این خلدون"کی ایک روایت "خمس"کی خریدو فرد خت اور پھر
اس کی معانی کے سلسلے میں نقل کی تومیال صاحب نے لال پلی آئیسیں کرے فرمایا:

" بي خريد و فروخت كب موكى اور اس كاكوكى ثبوت بك

حضرت عثال في معاف فرمادي " (شوابد نقدس ص ١٨٣)

کویا"ان خلدون"میال صاحب کے نزدیک ہر گزاس لاکن نمیں کہ ان کی دی ہوئی کوئی اطلاع بغیر فوٹو کے قبول کی جاسکے او ٹو بھی ہم قیاساً کہ رہے ہیں درنہ میال صاحب کے تیور تواس "کب" اور "کیا" میں ایسے ہیں جیسے وہ مودودی کو للکار رہے ہول کہ "لن خلدون" کوان کی قبر سے اکھاڑ کر ہمارے سامنے پیش کروتا کہ وہ ٹاست کریں کہ اپنی تاریخ میں انہوں نے یہ روایت کیسے لکھی۔

لیکن کم و پیش ۵۰ مفات کے بعد ہی میاں صاحب بھول سکے کہ ''ان خلدون 'کو میں کیسی پنی دے آیا ہول' اب تودہ اس طرح ان کے فر مودات ''لن خلدون 'کو میں کیسی پنی دے آیا ہول' اب تودہ اس طرح ان کے فر مودات نقل کررہے ہیں جیسے ان سے زیادہ تقداور متند بطن گیتی سے پیدا ہی نہ ہوا ہو۔

### دوسر یبات :

میاں صاحب منی ۱۲۲۳ اور صنی ۲۲۴ پر خاصے شاعر انداز میں بیبات میان فرماتے ہیں کہ جب ایک سید سالار'جن کا شار"عشر و مبشر و "میں ہے جنگ

جیت کر"مال ننیمت"حضرت عمر" کی خدمت میں تھیج دیتے ہیں اور پھر خود ان کی بارگاہ میں عاضر ہوتے ہیں تو حضرت عمر شوال کرتے ہیں

"معامدے کی شرائط کیا ہیں؟ کیا آن پر صحیح صحیح عمل ہوا؟ شاہت کرد کہ جو مطالبات ان پر ڈالے گئے وہ ان کی طانت و استطاعت ہے زائد نہیں ہیں' تم نے یہ کثیر رقم "بیت المال" کے لئے تھج دی'تم نے اس کے وصول کرنے میں دباؤے کام لیاہے؟"۔

یہ گویاخود میاں صاحب کی زبان سے اس بات کا اقرار ہوا کہ "مال غنیمت"
وغیرہ کے سلسلے میں حصرت عرش کا طرزِ فکر کیا تھا'صاف نظر آرہاہے کہ سب سے
بردھ کر اہمیت ان کی نظر میں نہ "فتح و ظفر" کی ہے نہ "مال نمنیمت" کی 'بلحہ فکر
انہیں یہ گئی ہوئی ہے کہ جو بھی کا میابی حاصل ہوئی 'اس میں کہیں ظلم اور خلاف
شرع عمل کاداغ دھبہ تو نہیں 'اور جتنا بھی" مال غنیمت "وصول ہوااس کی تحصیل
شرع عمل کاداغ دھبہ تو نہیں 'اور جتنا بھی" مال غنیمت "وصول ہوااس کی تحصیل
کہیں زیادتی اور سفاکی کی نجاست سے تو آلودہ نہیں ہے ؟

اب آئے عدد عثانی کی طرف 'حضرت عثان نے عمر وہن العاص کو معزول کر کے عبد اللہ بن سعد بن انی سرح کو مصر کا گور نر بنایا ہے ' یہ حضرت عثان کے رضا تی بھائی ہیں 'ان کا تعارف حصہ اول پر ہو چکا ' مخضر ایکر دہر ادیں ' یہ ایک بار اسلام لا کر مر بد ہو چکے ہیں 'مشر کین ہیں حضور عیائے کا فداق اڑاتے ہے ' جھوٹ گھڑتے ہے ' پھر مکہ فتح ہوا تو حضرت عثان انہیں ساتھ لے کر حضور عیائے کی فد مت میں آئے 'ان کا شار ان لوگوں ہیں تھا جن کے بارے میں حضور عیائے نے اعلان فرمایا تھا کہ جمال مل جا میں مار ڈالو 'حتی کہ اگر" خانہ کعبہ " کے پر دے سے اعلان فرمایا تھا کہ جمال مل جا میں مار ڈالو 'حتی کہ اگر" خانہ کعبہ " کے پر دے سے بھی لیخ ملیں ' تو معاف مت کر و ' حضرت عثان ان کی سفارش کرتے ہوئے خواہش کرتے ہیں کہ خضور عیائے خاموش رہتے ہیں ' خواہش کرتے ہیں کہ ان کی بیعت فرمالیں ' حضور عیائے اب بھی اعتباء حضرت عثان پھر عرض کرتے ہیں کہ بیعت فرمالیں ' حضور عیائے اب بھی اعتباء حضرت عثان پھر عرض کرتے ہیں کہ بیعت فرمالیں ' حضور عیائے اب بھی اعتباء حضرت عثان پھر عرض کرتے ہیں کہ بیعت فرمالیں ' حضور عیائے اب بھی اعتباء حضورت عثان پھر عرض کرتے ہیں کہ بیعت فرمالیں ' حضور عیائے اب بھی اعتباء

نمیں فرماتے 'آخر کار تین بار اصر ار کرنے پر حضور علی بعت لیتے ہیں گر جب حضرت عثان انہیں ساتھ لے کر واپس چلے جاتے ہیں تو حضور علیہ موجود صحابہ کو خطاب کر کے کہتے ہیں کہ کیاتم میں کوئی بھلا آدمی نہیں تھا'جو یہ دکھ کر کہ میں این سرح کی بعت میں دیر کر رہا ہوں اے قبل کر ڈالٹا' صحابہ جواب دیتے ہیں کہ اے اللہ کے رسول علیہ ایم حضور علیہ کے انثارے کے منتظر تھے' حضور علیہ فرماتے ہیں کہ نبی کایہ کام نہیں کہ آٹھ سے خفیہ انثارہ کرے۔

توریہ تھے عبداللہ بن سعد بن الی سرح 'یہ مصر کے گور نریخے ہی پہلے سال میں چالیس لاکھ کی رقم حضرت عثان کو" بیت المال" کے لئے روانہ کرتے ہیں 'جب کہ حضرت عمر و بن العاص کے زمانے میں آمدنی میں لاکھ سے زائد نہ تھی' اس موقع پر تاریخ نے ایک مکالمہ بھی محفوظ کیا ہے' حضرت عثان نے مصر کے سابق گور نر حضرت عمر و بن العاص سے طنز افرمایا :

"اے این العاص"! تہمارے بعد مصر کی او نتیوں نے زیادہ دور ہدیا!"

انن العاصؓ نے جواب دیا ..... "ہال لیکن ان کے پیچے سب بھو کوں مر گئے " اس مکالمہ کو این اٹیرؓ 'انن جر برؓ اور بلاذریؓ سب نے بیان کیا ہے 'خود میال صاحب اسے ۱۲۸ اپر نقل فرماد ہے ہیں۔

اباس موقع پرہم مولانا محد میاں صاحب سے سوال کرناچاہیں گے کہ کیا حضرت عثال نے بھی چالیس لاکھ کی دصولی پر اپنے رضائی بھائی عبداللہ بن الی سرح سے حضرت عرش کی طرح سوال کیا تھا کہ اے عبداللہ! تم نے جو پہلے ہی سال میں چالیس لاکھ وصول کر لئے 'تو ذرا اللہ تو کرد کہ اس میں ظلم اور دھونس کی آمیزش تو نہیں ؟ کسیں رعایا پر ناجا کر دباؤ تو نہیں ڈالا ؟۔

مالا مکہ حضرت عمر والے واقع ہے وس گنابوھ کراس موقع پر ضرورت تھی کہ حضرت عثال یہ سوالات کرتے اور جب تک ان کا معقول اور اطمینان خش جواب حاصل ند ہو جاتا چین سے نہ بیٹھے 'غور سیجے ' حضرت عمر ؓ کے پاس جو صحافی "مال غنیمت "لائے دہ کون ہیں 'امین الامة حضرت ابو عبیدہ بن الجراح رضی الله عنہ 'انہیں" مین "کا لقب دنیا نے نہیں دیا ہمے عالم بالا کی خبریں دیے والے صادق و مصدوق علیہ نے دیا" خاری" و "مسلم" میں حضرت انس ؓ سے مردی ہے کہ حضور علیہ نے فرمایا :

﴿لكل امة امين وامين هذه الامة ابوعبيدة بن الجراح برامت ك لحاكم الين إوراس (ميرى) امت كاين الوعبيد ون الجراح بين -

"صحیح مسلم" میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنها ہے روایت ہے کہ اگر حضور ﷺ کسی کو صراحتا اپنا خلیفہ بیاتے تو پہلے اوبر کڑا کو پھر او عبیدہ بن الجراح" کو بیاتے۔

"خاری و مسلم" وونول میں حضرت حذیفہ ہے مروی ہے کہ جب اہل نجران نے حضور علیف کی خدمت میں آکر عرض کیا کہ یار سول اللہ علیف اہمارے علاقے میں کسی امائتدار کو جھیحے تو حضور نے فرمایالا بعثن الیکم دجلا امینا حق امین (یقینا جھیح لگامی تماری طرف ایک ایسے مرزامین کوجوبلا شبراس کا مستق ہوگا کہ اسے امین سمجھا جائے) پھر جس محض کو آپ نے جھیادہ الو عبیدہ بن الجراح شقے۔

حق یہ ہے کہ حضرت او عبیدہ ان خاص الخاص صحابہ میں سے سے جن کی دنیا ہے ہے جہ کہ دنیا ہے ہے جن کی دنیا ہے ہے ہوں گا دنیا ہے ہے ہوں ہے جن کی دنیا ہے ہے ہوں ہوں ہے ہوں ہیں جن کے سخت لب ولہ کا جواب حضرت عمر نے تخی سے نہیں دیا ''حمواس''کی والیس حضرت عمر آرڈر دیتے ہیں کہ لشکر اس مقام سے چل کھر اہو جمال اس نے دبائ کیا ہے ان کا خیال تھا کہ یہ جگہ مرطوب ہے 'یمال دباکا اثر جلد ہو سکتا ہے ' یمال دباکا اثر جلد ہو سکتا ہے ' یمال دباکا اثر جلد ہو سکتا ہے کہ عبیدہ تیز لیجے میں کتے ہیں افد ار اُ من قدر الله ؟ اے عمر اکیا تقد را اللی سے

کھاگتے ہو؟ ۔ سنا آپ نے ۔۔۔۔۔ یہ ایک فوجی سالار خلیفہ دفت کو ٹوک رہاہے وہ خلیفہ جس کے رغب سے بڑے برے برے جیائے تھر تھر کا پنچ تھے 'گر خلیفہ وقت کھی جانیا تھا کہ یہ کس مرتبے کے آدمی نے اے ٹوکا ہے ' صبط کر گئے بلحہ " مہتے "لوث آئے اور ابد عبیدہؓ کو خط لکھا کہ یمال آؤ مجھے تم ہے کچھ کام ہے ' ابد عبیدہؓ اب بھی تغییل نہیں کرتے بلحہ جواب لکھتے ہیں کہ میں اپنی جان بچانے کے لئے مسلمان بھا ئیوں کو چھوڑ کروہاں نہیں آسکتا ' نقد پر اللی اٹل ہے جو ہوتا ہے ہو رہے گا۔

اگر ایباجواب سی اور سر کاری ملازم نے حضر سے عمر کو دیا ہو تا تو شاید اگلا سورج طلوع ہونے ہے تمبل ہی اسے اپنی مرہم پٹی کرانے کی ضرورت پڑگئی ہوتی <sup>ہم</sup>یکن یہال تو عالم بیے ہے کہ حضرت عمرؓ اس جواب کو پڑھ کر رور ہے ہیں 'ول بھر آیا کہ او عبیدہؓ اپنی جان کے معالمے میں کتنے بے بروا ہیں 'جائے سر زنش کے خط لکھا جاتا ہے کہ اچھا آتے نہیں تو کم ہے کم پڑاؤ کی جگہ توبدل دو'ود نشیمی جگہ ہے' کو کی احیصامقام تجویز کر لو' یہ تتھے او عبیدہ بن الجراح رضی اللہ عنہ ' زندگی ہی میں جنت کی بھارت یانے والے امانت و دیانت کے پیکر 'ونیاسے مستغیٰ عاقبت کے تصور میں گم الیکن خود میاں صاحب ہی کی زبانی آپ نے س لیا کہ حضرت عمر " ان تک سے بر ملا یو چھتے ہیں کہ اے او عبیدہ ایر "مال غنیمت "طاقت کے ناجائز استعال سے تو حاصل منیں کیا ممیا؟ یہ ظلم کی نایا کی سے تو آلودہ سیں ہے؟ اب اس کے مقایلے میں ان صاحب کی طرف دیکھئے جو دفعتاً پہلے ہی سال میں دگنی رقم ابھار لائے ہیں'آخرت کامعاملہ آخرت والا جانے 'بظاہران کادامن تمر دار داغ دار ہے 'عمر بھی وہ ہے جس میں زہدوا تقاء کا امکان کم ہوتا ہے 'عین ای زمانے میں معركى رعايا بھى ان كے ظلم وستم كى شاكى ہے ابن عساكرا بنى تاريخ بين امام زہرى سے اور امام زہری حضرت سعیدین المسیب سے جو طویل روایت بیان کرتے ہیں ' اس میں موجود ہے کہ عبداللہ ابن سرح کوابھی صرف دو ہی برس گور نری کرتے ہوئے گزرے تھے کہ ،اہلِ مصر کے متعدولوگ روتے و صوتے "وارالخلافہ" پنچے
اور شکایت کی کہ ہم پر عبداللہ بہت ظلم ڈھارہے ہیں 'اس کے نتیج میں حضرت
عثمانا ؓ نے عبداللہ کو سر زنش اور فہمائش کا خط لکھا جو تاریخوں میں محفوظ ہے 'گر
ان صاحب نے اس کی بھی کوئی پر دانہ کی بلحہ الٹا شکایت کرنے والوں کو ہدف ظلم
مایا 'مارا بیٹا بیال تک کہ بعض کو جان ہی سے مارویا ' بیٹنے بیٹنے ایک شخص کو مار ڈالنے
کی روایت تو ای بلازری کے بیال موجود ہے جس کی "فتوح البلد ان "کا حوالہ
میال صاحب نے ای مقام بردیا ہے (ملاحظہ ہوانیاب الاشراف بلاذری صفحہ ۲۷)

اوریہ بھی آپ نے دیکھ لیا کہ عمر دین العاص ؓ نے حضرت عثان ؓ سے کیا کہا تھا؟ انہوں نے بھی آپ نے دیکھ لیا کہ عمر دین العاص ؓ نے حضرت عثان ؓ سے کیا کہا تھا؟ انہوں نے بھی کہا تھاکہ بیشک مال زیادہ حاصل ہو گیا ہے گر اس کا حصول ظلما ہوا ہے رعایا پر زیادتی کی گئی ہے 'سارا منظر ' پیش منظر اور پس منظر ملحوظ رکھے ہوئے انصاف کیا جائے کہ کیا اس سے بڑھ کر بھی کوئی موقع حضرت عثمان ؓ کے یہ سوال کرنے کا تھا؟ کہ اے عبداللہ بن ابل سرح! یہ چالیس لاکھ کا تھیلہ بحد میں موال کرنے گا تھا ہو تسیس قبول کیا جائے گا پہلے یہ ثامت کرد کہ اس کی وصولیاتی میں تم نے ظلم تو نسیس کیا ہے ؟۔

ہمیں تاریخ پر عبور کا دعویٰ نہیں 'حضرت میاں صاحب ہی ارشاد فرمائیں کہ کیاکسی قابل ذکر تاریخ میں الی کوئی روایت موجو دہے جس ہے یہ پہتہ چانا ہو کہ حضرت عثانؓ نے بھی اس موقع پر حضرت عمرؓ والاسوال کھڑ اکیا تھا؟

آگرے تواہے پیش کیاجائے اور آگر نہیں ہے تو پھریہ رٹے جانا کہ حضرت عثالیؓ نے مالی معاملات میں شخین کے اسوے سے انحراف نہیں کیا' کیا تھلی ڈھٹائی نہیں ہے .....؟

کتنی عجیب بات ہے کہ حضرت عثالیؓ عمرو بن العاصؓ پر توشک کرتے ہیں' ان کے طنز میں کھلا احمال اس سوء خلن کا ہے کہ این العاصؓ اپنی گورنری کے زمانے میں خراج وغیرہ کی رقموں ہے کچھا پنے لئے بھی رکھ لیا کرتے تھے'لیکن اس عبداللہ سے تھیں حال نہیں فرماتے 'جو مر ہے اور تجربے میں ابن العاص سے کم ہے 'جو ان ہے 'غیر مخاط ہے 'اگر اس صورتِ حال پر حضرت علی اور حضرت رہے اگر اس صورتِ حال پر حضرت علی اور حضرت رہے اگار کو یہ شکایت ہو جاتی ہے کہ آپ اپنے اقرباء کے معاطم میں نرمی مرسے ہیں تو تائے اس میں کون می جائے جیرت ہے ؟

مولانا محد میال صاحب جس دقت عبداللدین الی سرح شکا تصیده لکھرہ جیں اس وقت ان کاذبن ٹھیک ان دنیا پر ستول کاذبن ہے جو صرف ادی منفعت کو اہمیت دیج ہیں اور اخلاقی دشر عی پہلوان کی نظر میں کوئی اہمیت شہیں رکھتے ' انہوں نے بوئی آسانی ہے لکھ دیا کہ ''عبداللہ عن سعد ؓ نے اپنی تجویز کو عملی جامہ پہنایا تو پہلے ہی سال آمدنی دو گئی ہو گئی ''۔ (س ۱۲۸) حالا نکہ عملی دنیا میں ایسا بہت کم ہو تا ہے کہ ایک حال کردو سر انظم اور بہت کم ہو تا ہے کہ ایک حال کردو سر انظم اور پالیسی کوبدل کردو سر انظم اور پالیسی لائی جائے تو یہ اتنی جاددار ہوکہ ایک ہی سال میں دو گئی آمدنی ہونے گئے ' پالیسی لائی جائے تو یہ اتنی جاددار ہوکہ ایک ہی سال میں دو گئی آمدنی ہونے سگے کرنی پڑتی ہے اور کافی عرصہ بعد نئی تنظیم اور جدید پالیسی کے شمرات حاصل کرنی پڑتی ہے اور کافی عرصہ بعد نئی تنظیم اور جدید پالیسی کے شمرات حاصل ہوتے ہیں ' یہ عبداللہ بن سعد ؓ نے کسی ہھیلی پر سر سوں جمائی کہ سال ہی ہمر بعد ہونے بین ' یہ عبداللہ بن سعد ؓ نے کسی ہھیلی پر سر سوں جمائی کہ سال ہی ہمر بعد میں ' یہ عبداللہ بن سعد ؓ نے کسی ہھیلی پر سر سوں جمائی کہ سال ہی ہمر بعد میں ' یہ عبداللہ بن سعد ؓ نے کسی ہھیلی پر سر سوں جمائی کہ سال ہی ہمر بعد ' اور خئی ' کا دودھ د گنا ہو گیا۔

ہم احمقوں کی طرح اپنے ہر ممدوح کے من مانے قصیدے ضرور گا سکتے
ہیں لیکن حقائق کی سطح پر کسی دصف کو ثابت کرنا اتنا آسان نہیں ہے جتنا میاں
صاحب نے سمجھاہے 'انہوں نے آٹھ سے ذائد صفحات عبداللہ بن الی سرع کے
لئے صرف کردیئے 'مگر سوائے غیر ضروری باتوں کے کوئی قابل فہم توجیہہ اس
بات کی پیش نہیں کی کہ پہلے ہی سال میں ہیں کے چالیس لاکھ کیسے بن گئے۔

ادر ہم کہتے ہیں کہ آگر ہے رقم ظلم کی اونیٰ آمیزش کے بغیر بھی وصول کی گئ ہو تو بھر حال حضرت عثمان نے اس کی ضرورت محسوس نہیں کی کہ عبداللہ ہے سوال کر لیتے 'حالا نکہ میال صاحب خود حضرت عمر کااسوہ بیان فرمارہے ہیں کہ انہوں نے تواس امین الامہ ہے بھی سوال کر ڈالا تھاجس کی امانت اور تقوے کاعلم خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زبانِ مبارک ہے انہیں ہو چکا تھا۔

میں ہے دہ کھلا فرق جو اقرباء لور مالیات کے شعبوں میں حضرت عمر اور حضرت عمر اور حضرت عمر اور حضرت عثال کی دوش میں پایا جاتا ہے لیکن ظاہر ہے کہ جن لوگوں نے حقائق کو جھلانے ہی کا فیصلہ کرر کھا ہو' جن کا موقف ہی یہ ہو کہ تاریخ ہم اپنی مرضی کے مطابق گھڑیں گے 'جو سچا ئیوں کا کوئی زندہ شعور نہ رکھتے ہوں اور جنہیں علم و تحقیق ہے کوئی مناسبت نہ ہو' وہ آگر اس فرق کونہ دکھے سکیں تو ہم اس سے زیادہ کیا کہ سکتے ہیں کہ :

گر نه بیمد بروز شپره چیثم چشمه آفآب راچه گناه

## آيت قرآني :

میاں صاحب قرآن کی وہ آیت نقل کر کے جس میں فرمایا گیاہے کہ اللہ سمی قوم کی حالت نہیں بدلتا جب تک کہ وہ خود اپنے آپ کو نہیں بدلتی' یہ کتے بہن کہ:

"فلافت راشدہ جیسی نعت عظیٰ کے زوال کا سبب مودودی صاحب خلیفہ سوم کے کردار میں خلاش کررہ بیں اور قرآنِ حکیم کی ہدایت یہ ہے کہ خلیفہ اور امام میں نہیں بلحہ جس قوم کے وہ خلیفہ اور امام میں نہیں بلحہ جس قوم کے وہ خلیفہ اور امام ہیں اس ۲۳۲)

قرآنی آیات سے کھیل کرنا بھلا میال صاحب کے لئے کیا د شوار ہوسکتا ہے؟ جب وہ کسی بھی روایت کو بلادلیل موضوع کہنے میں تکلف محسوس نہیں کرتے 'ان سے کوئی ہو چھے اس آیت قرآنی میں بید کمال فرمایا گیا ہے کہ خلیفہ کو مت دیجھوباتی قوم کودیکھو....اس میں تو صرف"قوم"کالفظ ہے بلاکسی استثناء ک و کیامیاں صاحب کا خیال بہ ہے کہ خلیفہ اور امام قوم سے خارج کوئی مخلوق ہو تاہے کیااسے مافوق البشر کوئی پوزیشن حاصل ہے کمیادہ فرشتہ بناکر بھیجا گیاہے کہ ساری قوم غلطی کر سکتی ہے مگردہ نہیں کر سکتا۔

روے رنج کی بات ہے کہ میاں صاحب جمال بی جاہے ایک آعت قر آنی کا مطلب دل سے بیان کردیتے ہیں اور ایک بھی ایسے مفسر کانام نہیں لیتے جس نے اس مطلب کی تائید کی ہو و قر آن کی بے شار تغییر میں موجود ہیں کیا میاں صاحب کسی ایک متند تغییر میں منذ کر وبالا آیت کی تغییر یہ و کھلا سکتے ہیں کہ خلیفہ وانام "قوم" سے خارج ہے اس کے اسوؤ و کر دار کو مت دیکھو۔

اجھا عیات کے کمی بھی ماہر سے پوچھ دیکھتے دہ متائیگا کہ اچھائی اور برائی اوپر کے سے نیچ کو چلتی ہے نہ کہ نیچ سے اوپر کو 'سالار فوج اگر طلبا کسی کا ایک انثر اکھا لے گا تو فوج مر غیال اور بحریال بھی صاف کر جائے گی 'وزیر اور گور نر دیانت دار ہول تو نیچ کا عملہ آسانی سے بد دیا نتی نہیں کریا تا اس مسلم قاعد سے کے مطابق جائزہ تو 'مقدر ہو' قیادت وسیادت کے مناصب پر فائز ہو' فلیفہ اور امام سے بوٹھ کر ذی اقدار کون ہوگا ای لئے اسے مناصب پر فائز ہو' فلیفہ اور امام سے بوٹھ کر ذی اقدار کون ہوگا ای لئے اسے آخرت میں رعایا کے بارے میں مسئول قرار دیا گیا ہے 'کیا آپ نے نہیں سناکہ اگر ' فراط کے کنارے "کوئی بحری مرجائے تو عمر فاروق کا خیال تھا کہ اللہ اس کے بارے میں بھی جھے سے باذیرس کرے گا' اور اگر وہ ناحق ماری گئی ہے تو میں بری بالذ مہنہ ہو سکول گا۔

اس کے باجود آگر میال صاحب سے کتے ہیں کہ انقلابِ احوال کا سراغ خلیفہ والم کے انقلابِ احوال کا سراغ خلیفہ والمام کے دانش کا ثاب کار کسیں گے۔ منگر بلنِ حدیث کی نقل :

ند كوره عبارت كے بعد ميال صاحب لكھتے ہيں:

"مودودی صاحب موضوع روایات کے پائے چونیل سے جست لگاکرایک سبب تلاش کرتے ہیں۔" (ص۲۳۲)

بتلاجائے کہ منکرین حدیث کاطور طریق انکار حدیث میں اس سے مختلف اور کیا ہے ؟وہ بھی تو دلیل فن کے بغیر محض اپنی عقل کو قاضی بتا کر کہتے ہیں کہ "خاری" و"مسلم" موضوعات کا ڈھیر ہیں' حدیث کا سارا ذخیر ہ مجمی سازش کا ملغوبہ ہے' سوائے قرآن کے کوئی چیز لائتی قبول نہیں۔

میاں صاحب نے بعض روایات پر جس کم فہمانہ انداز کی تقید کی ہے'اس کی حقیقت ہم بہ و لا کل واضح کر آئے' ہم چیلنج کرتے ہیں کہ "خلافت و ملو کیت" میں کوئی بھی وعویٰ موضوع روایات سے ٹامت نہیں کیا گیاہے'اگر میال صاحب میں ذرا بھی احساسِ ذمہ داری ہے تو وہ موجو دالوقت کسی استادِ حدیث سے یہ نشاندہی کرائیں کہ فلال روایت موضوع ہے۔

و کھے میال صاحب نے یہ بھی لکھا:

"سید ناحضرت عمر" کا اندیشه اور جانشینول پر اقرباپروری کا الزام تو موضوع ردایات کے جنگل کی گھانس ہے 'جس کی طرف التفات کرنا قوت التفات ضائع کرنا ہے۔ (۲۲۲)

تواب تایئے موضوع روایات کی گھاس بھونس اگانے دالے میاں صاحب کی دانست میں کون ہوئے ..... شاہ دلی اللہؓ اور این عبد البرؓ!

مدوی شاہ ولی اللہ بیں جن کی "ازالة الحفاء" سے میال صاحب اپنی کتاب میں جگد جگد استدلال کیئے مطلح جاتے ہیں الکین جوروایات شاہ صاحب رحمت اللہ

علیہ نے ان سے بوچھ کر درج کتاب نہیں کیں انھیں تو بین انگیز کہے میں موضوع قرار دیناان کے لئے اتنا آسان ہو گیاہے کہ نہ خوف خدا نہ شرم دنیانہ شعور علم نہاحساس دیانت۔

اور خیرے اقرباء پروری کی روایات کو موضوع قرار دے کر توانھوں نے امت کی امت المحب المح

#### ناوک نے تیرے صیدنہ چھوڑاز مانے میں

اہل علم ہے معذرت کے ساتھ ہم چند لفظ ان عبد البر کے بارے میں ہی تعاد فاکھدیں 'تاکہ ہمارے عام قار کین جان جا کیں کہ یہ کسپائے گی شخصیت ہیں۔ حافظ فرہبی "تذکرہ الحفظ ظ" میں انھیں شخ الاسلام لکھتے ہیں ..... ابو الولید باجی کہتے ہیں کہ۔"اند کس میں انن عبد البر جیسا کوئی عالم نہ تھا" علامہ ابن حزم فرماتے ہیں کہ "جمال تک مجھے علم ہے فقہ حدیث پر کلام کرنے میں کوئی ان کے برابر بھی نہ تھا چہ جائیکہ ان ہے برح کر ہوتا" حافظ ابن جر کہتے ہیں کہ "ان کی تالیفات اپنی نظیر نہیں رکھتیں اور ان میں سے ایک الاستعاب فی معرفة الاسحاب کی تالیفات اپنی نظیر نہیں رکھتیں اور ان میں سے ایک الاستعاب فی معرفة الاسحاب " کی تالیفات اپنی نظیر نہیں رکھتیں اور ان میں سے ایک "الاستعاب فی معرفة الاسحاب " کے جس کے مرتبے کی کوئی کتاب سمایہ "کے احوال دوا تعات میں نہیں ہے۔" میں اندازہ فرمایا جائے کہ جس روایت کو ابن عبد البر اور شاہ دئی اللہ جسے حضر ات اپنی کتابوں میں لے رہے ہیں اور علمائے سلف وخلف میں سے کسی نے حضر ات اپنی کتابوں میں لے رہے ہیں اور علمائے سلف وخلف میں سے کسی نے

اسے موضوع توکیاضعیف تک نہیں کہا اسے میاں صاحب بادبار موضوع کیے

چلے جارہے ہیں'اور تحقیر وتضحیک کاانداز بھی آپ کے سامنے ہے۔

#### غلو :

آپ نے جائزہ صتہ اول میں دیکھا کہ حضرت علیٰ کا تصیدہ لکھا گیا تواخیں سارے خلفاء سے بردھادیا گیا' پھر ابھی چند مفحات قبل آپ نے دیکھا کہ انھیں گرایا توا تاگر ایا کہ مر دان سے مو خچیں اکھڑ دادیں۔

اب ذراحفرت عمر کے بارے میں بھی ارشاد گرامی دیکھئے: "عمر بن الخطاب کی شخصیت جس کی نظیر نوع انسانی کی پوری تاریخ میں نہیں ہے کتنی بیری نعمت اور کتنی بیزی سعادت ہے یوری امت کے لئے بھراس کی شمادت یعنی اس بے نظیر نعمت

وری مت سے سے ہران معلوت کی اس بے میر معنی عظمیٰ کا سلب کیا جانا کیا وہ محرومی نمیں ہے جس کوعذاب

کماجا سکے۔ولئں کفو تم ان عذابی اشدید" (ص۲۳۵)

میال صاحب ہے کوئی ہو چھے کمیا انبیاء علیم السلام نوع انسانی ہے خارج
ہیں ؟ اگر نہیں تو کیا حضرت عرقہ تمام انبیاء حتی کہ رسول علیا ہے ہی او پچے اور
افضل ہیں ؟ ۔ الفاظ تو آپ کے یکی کمہ رہے ہیں حالا لکہ ''انبیاء '' توالگ رہے خود
ایک غیر نی ابو بحر صدیق ''بہ اجماع امت حضرت عمر ہے فائق ہے 'خود آپ بھی
اس ہے انکاری نہیں ہیں مگر غلوکی عادت اور قلم کی بے راہ روی نے آپ کو اس
سے بے نیاز کردیا ہے کہ جو پچھ تکھیں سوچ کر تکھیں' وہ شخصیت جو بدتی نوع
انسانی میں علی الاطلاق بے نظیر کی جاستی ہے فتط ایک ہی ہے' مجمد علیا فی فیدائی

قرآن ہے کھیل:

بڑے وکھ کی بات ہے کہ حضرت میال صاحب نے اپنی کماب میں جمال

جمال قرآنی آیات استعال کی بین اکثر دبیشتر وہاں ان سے ایسے مفاہیم مراد لئے بین جویا تو "تحریف" کے وائرے میں آتے بین یا تفییر "بالرائے" کے صدبا مفسر بن سلف و خلف بین سے کسی ایک مفتر نے جوبات نہیں کمی وہ میاں صاحب بلا تکلف کمہ ڈالتے بین اور اندازیہ ہوتا ہے گویا جو مراد انھوں نے لی ہے ہیں وہی ساری امت کے یمال مسلم ہے۔

آپ نے دیکھا حسر اول کے آغازی میں ولیدی عقبہ کے بارے میں اتری
ہوئی آیت ان حاء کم فاسق سے انھول نے کیا تسنح کیا 'کس طرح اسے
تحریف کی سان پر چڑھایا اب یمال دیکھئے آیت لئین کفر تم کو انھول نے کمال
فٹ کیا ہے ؟۔

حضرت عمر کی شادت بلاشبہ ایک در دناک اور دور رس داقعہ تھالیکن قر آن
کی آجت پیش کر کے بیہ باور کرانا کہ بیہ داقعہ لوگوں کی ناشکری کے بتیجے میں بطور
عذاب پیش آیا ایک ایسی جرائت ہے جے "تفسیر بالرائے" کے سوا کچھ نہیں کہ
سکتے اس کا مطلب تو بیہ ہوا کہ او بحر صدیق "جس رعایا کو چھوڑ گئے تھے دہ ایک
ناشکری مخلوق ثابت ہو کی اورای لئے اسے شادت عمر کی صورت میں عذاب دیا گیا۔
پھر یمی نہیں ، حضور علی کے اسے شادت تو یقینا حضرت عمر کی شادت
پھر یمی نہیں ، حضور علی کے اسے شدید ترین داقعہ تھی ، پھر تو میاں صاحب
کی منطق سے یہ بھی کی ناشکری کا بی عذاب ٹھیرے گی۔
کی منطق سے یہ بھی کی ناشکری کا بی عذاب ٹھیرے گی۔

آخر کیا خراق ہے جو قر آن ہے کیا جارہا ہے 'بازی بازی باری باریش بلا ہم بازی!
اللہ کے بدو 'احساس تو کرویہ کس کا کلام ہے 'کیوں اپنی عاقبت باہ کرتے ہو' کس
شیطان نے جہیں بسہ کا دیا کہ حضرت عمر یا حضرت او بحر یا خاتم النبیان علیہ کی استعفر اللہ پناہ خدا۔ حضور علیہ کے
ر حلت ولئن کفر نم والی آیت کا کوئی مظہر ہے 'استعفر اللہ پناہ خدا۔ حضور علیہ کواس کے جسی اٹھایا گیا کہ صحابہ ناشکری اور کفر نعمت میں جثلا ہو گئے تھے ' بھر

الد بر الم عمر کو بھی اس لئے نہیں اٹھایا گیا کہ اس ذریعے سے است مسلمہ کو عذاب دینا مقصود تھا وہ کفر ان جس کاذکر اس آیت میں ہے اور وہ عذاب جو اس کفر ان پر دیا جاتا ہے قطعاً الگ چیزیں ہیں 'ان کا کسی کی موت وحیات سے کیا تعلق' حمالت وجسارت کی کوئی حد ہونی چاہئے' خدا کی کتاب مودودی کی کتاب نہیں ہے کہ جس طرح چاہواس سے تھول کرو۔

#### اور د تکھئے:

میاں صاحب مودودی سے خطاب کر کے فرماتے ہیں:

"آپ قبائلیت کی دنی ہوئی چنگاریوں کے سلگنے کا سبب حضرت عثمان کی صلدر حمی کو قرار دیتے ہیں 'ادر آپ کی نظر قرآن حکیم پر نمیں جاتی "سورہ اقراء" نبوت کے ابتدائی دور میں نازل ہوئی 'اس نے اس امت کے نشود نما کے آغاز ہی ہیں آگاہ کر دیا تھا' کلًا إِنَّ الإِ نسانَ لبطغیٰ ہ ان را ہ استعنیٰ (کوئی نمیں انسان سرچ صتا ہے اس لئے کہ دیکھے آپ کو محفوظ )وحی المی انسان سرچ صتا ہے اس لئے کہ دیکھے آپ کو محفوظ )وحی المی کے اس فقرے میں جس طرح المی بھیر ت کے لئے بخارت کے اس فقر عنا ہے بدلے گا' فاقہ مستی کی جائے تو جمری کا ظہور ہوگا'اسی طرح اس میں تنبیہ بھی تھی کہ فطرت عنا ہے ہے بہر ظہور ہوگا'اسی طرح اس میں تنبیہ بھی تھی کہ فطرت عنا ہے ہے بہر کہ وہ طغیان وغیرہ پیدا کرے اور انسان کو اپنے آپ ہے ہاہم کردے۔ "(۲۳ اور انسان کو اپنے آپ ہے ہاہم

خدائی بہتر جانتا ہے کہ مولانا محمد میال صاحب نے امت کے جانے بچانے مغسرین اور علماء کو چھوڑ کر اپنے خیالات وقیاسات کے لئے کونسا مصدرو منبع تلاش کرلیا ہے کہ آیاتِ قرآنیہ سے ایسے ایسے معانی ومغا بہم لکالتے ہیں جن کی مفترین سلف و خلف کو ہوا تک نہیں گئی۔

یہ کلا ان الانسان الآیۃ سورۃ اقراء (علیٰ) کی آیت ہے 'اس ہے آبل کی پانچ آیتیں (اقراب یعلم تک)" قارِح ا" میں اتری ہیں 'یہ سب ہے پہلی ہی تھی جو انتکل قرآن نازل ہوئی 'اس کے بعد کلا اِن الا نسان ہے سورت کے فاتے تک کی آیات کی شانِ نزول یہ ہے کہ ابو جمل اپنی دولت پر اکڑتا تھا اور حضور قلیلے ہے اے بوا ہر تھا' حافظ این کیڑکی صراحت کے مطابق "خاری" میں ہے کہ ایک ون ابو جمل بوٹ طرارے میں آگر بولا کہ دیکھا ہوں محمد تھیلیے میں ہے کہ ایک ون ابو جمل بوٹ عرارے میں آگر بولا کہ دیکھا ہوں محمد تھیلیے اب کیے میں نماز کیے پڑھتا ہے 'پڑھتا دیکھ لوں گا تو اب کے اسکی گردن ہی ناپ دول گا بھراک دن یہ شقی آپ علیلے کی گردن پر پیرر کھنے کے ادادے ہے بوھا جب کہ آپ سجدے میں شقی آپ علیلے کی گردن پر پیرر کھنے کے ادادے ہے بوھا بھر ایک دان یہ خو قاک چیز ہیں تھیں۔ نظر آیا اور اس میں ادر بھی خو قاک چیز ہیں تھیں۔

شاہ عبدالقادر محدث دہاوی موضع القرآن میں یوں رقطرازیں:
"سچ ہے کہ بے شک آدمی لینی ابو جمل ہر طرح ہے باہر گیا
ہواہے تکبری میں لینی حدہ زیادہ تکبری کرتا ہے ان راہ
استغفی اس سبب سے جود کھتا ہے وہ اپنے تیس دولتند"
(ص ۱۲۸)

اس شان زول کو مخوظ رکھتے ہوئے بتا جائے کہ میل صاحب کیا کہ دہ ہیں؟
ادر اگر شان نزول کو نظر انداز کر دیا جائے تو یہ سوال ہمر حال پیدا ہوگا کہ اس آیت
میں یہ بھارت آخر کمال موجود ہے کہ غریب صحابہ کا فقر غناء ہے بدلے گا۔
غرمت اور امارت 'افلاس اور زرواری دونوں ازل سے چلے آرہے ہیں 'اس آیت
میں اگر کوئی بات کمی گئے ہے تو یہ کہ دولت پاکر انسان عموماً شکیر اور خدا فراموش کی
راہ اختیار کرتا ہے 'اس میں کسی قسم کی بھارت شمیں ہے' میاں صاحب ان اہل
امارت میں سے دوچار میں کانام لیس جضول نے اس آیت میں بھارت کا نظارہ کیا

ہو' ہمارے مفسرین سلف و خلف اگر میال صاحب کے نزدیک ''اہل بھیر ت'' کملانے کے قابل ہیں توانہیں ایک دو حوالے ضرور ان کے دینے چاہمیں' یہ کیا اسلوب ہے کہ جو بھی بات میال صاحب کے دماغ میں آجائے اسے اہل بھیرت ک طرف منسوب کر دیں' حالا نکہ اہل بھیرت نے بھی اس کا تصور بھی نہ کیا ہو' ہاتھ کنگن کو آرس کیا ہے ؟ قدیم و جدید مفسرین کی تفسیریں معدوم نہیں ہو گئیں' حوالہ دیا جائے کہ کن مفسرین نے یہ بات کہی ہے کہ اس آیت میں فاقہ مستول کے لئے تو گری اور فقیرول کے لئے غزاکی بھارت ہے۔

رہا وہ محل جہاں میاں صاحب نے اس آیت کوبطور استدلال پیش کیا ہے تو وہ اور بھی تعجب خیز ہے' قبائلیت کی دلی ہوئی چنگاریاں اگر دولت کی وجہ سے سلگی ہیں تو ہم میال صاحب ہے یو چھتے ہیں کہ کیادولت بجائے خود کو کی ذی روح وذی اختیار شے ہے جوانسانی داسطے کے بغیر اپناکام کر جائے گی' کھلی بات ہے کہ دولت توشے جامدے 'جیسے پھر اور اینٹ اس کا استعال انسان ہی کے ہاتھوں ہو تاہے اور انسان ہی اس کے باب میں مسئول ہے 'آپ اگرید کہنا چاہیے ہیں کہ قبائلیت کی چنگاریاں"وولت مندی" کے نتیج میں ہھڑ کیں' توبیہ تو مودودی کی تائید ہو کی نہ کہ تردید ، حضرت عثال اپن سرشت کے مطابق دولت کے معالمے میں فیاضی برتے ہیں ' فیاضی نهایت عمدہ جذبہ ہے لیکن جب اس کے دور رس ننائج اور مضمرات وعواقب برکڑی نظر نه رکھی جائے تواس کے بطن ہے فتنہ اور شرجی پیدا ہو سکتا ہے' انہوں نے ہو امیہ پر نوازشات کی یو چھار کی تو اس سے غیر "ہوامیہ "میں رشک و حسد کی مختم ریزی ہوئی'جب لوگ بیہ دیکھتے ہیں کہ بڑے بڑے عمدوں برء امیہ کے وہ نوجوان فائز کئے جارہے ہیں جن کا دامن کر دار داغ د حبول سے پاک سیس ہے اور مروان جیسے مخص کویائج لاکھ قیمت کا خس یول بی دے دیا گیا ہے اور تین سو قطار کی خطیر رقم آل تھم میں بانٹ دی گئ ہے تو قدر نا وہ خلیفہ کے حسن نیت میں شک کرنے لگتے ہیں۔

میال صاحب نے سیس یہ بھی فرمایا ہے کہ:

"دولت آئی 'صرف وہ جماعت اس کے مضر اثرات سے محفوظ ربی جو سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی نظر کیمیااثر کے فیض سے کندن بن چکی تھی 'اور جن میں بیہ پختگی پیدا نمیں ہوئی تھی وہ کتاب اللہ کے اس ارشاد کا تماشہ گاہ بن گئی کلا ان الانسمان لیطفی الآیة " (ص ۱۳۸)

اس سے بھی ظاہر ہے کہ مردان اور عبداللہ بن الی سرح اور ولید جیسے
لوگوں کے پاس جاہ و مال کا آنا فتنے اور تخریب ہی کا پنین خیمہ تھا کیا کوئی بھی
صاحب علم ان حضرات کو بھی ان ہستیوں میں شامل کر سکتا ہے جو حضور علیہ لیا
کے فیض نظر سے کندن بن چکی تھیں ؟ان میں سے ایک ایک کے حال احوال کی
مفصل کیفیت حصہ اول میں بھی اور چندورق ما قبل بھی پیش کی جا چکی 'پھر کیا کہا
جائے سوائے اس کے کہ میاں صاحب فرط سادہ لوحی میں اپنے ہی قلم سے
مودودی کے موقف کی تائید کرتے چلے جارہے ہیں حالا نکہ دہ سمجھ یہ رہے ہیں
کہ میں مودودی کے حقے او عیر رہا ہوں۔

### حرف آخر :

"شواہد نقدس" کی نہ جانے کتنی خامیاں ابھی ہماری نظروں کے سامنے ہیں 'دراصل جب بدیاد ہی کچ ہوگی تواد پر تک عمارت کج ہی بدنتی چلی جائے گ۔ جو در خت ابلوے کے مخم سے پھوٹا ہے اس کی کوئی بھی شنی اور بتی کڑواہث سے خالی کیسے ہو سکتی ہے ؟

لیکن مزید طول کی ضرورت نہیں 'البتہ انبیاء و سحابہ ؒ کے عنوان سے بچھ کلھنے کا جو وعدہ ہم کر آئے ہیں اس کا ایفاء ابھی باقی ہے کرنے کو ہم اس اشاعت میں اس کا ایفاء کر سکتے تھے گر قارئین کی اکتاب کا کھا کرتے ہوئے یہ طے کیا گیا

ہے کہ '' تملیٰ'' کے مستقل عنوانات بھر حال شامل اشاعت ہوتے رہیں گے اور تمام صفحات کواکی عدم کی نذر نہیں کیا جائے گا لہذازند گی ٰر ہی توانشاء اللہ اگلی کسی محبت میں اس قیمتی حث کود کیھئے گا۔

### "تجديد سبائيت"

یہ کتاب ہمیں میا ہوگئے ہے اس کے جتہ جتہ مطالعہ سے یہ راز منتشف ہوا کہ موانا محمد میاں صاحب کی "شواہد تقدس" زیادہ تر ای کا عکس ہے ، کہیں کمیں تواتی زیادہ کیانیت ہے کہ جیسے ایک پیڑ کے دو پھل 'صاف نظر آرہاہے کہ موانا محمد میاں صاحب کے ہاتھ جب یہ کتاب لگی توانہوں نے موقعہ غنیمت جانا کہ اس میں جو "موتی "بحصر ہے مجے ہیں ان میں سے بچھ سمیٹ کر میں مفیر کتاب لکھ ڈالوں 'واقعہ یہ ہے کہ "تجدید سبائیت" میں بظاہر ایسے علی "مگ ریزے" جمع کے جی کہ "تجدید سبائیت" میں بظاہر ایسے علی دس کر دیزے "جمع کے جی جی کہ موانا محمد میاں جیسی قابلیت کے لوگوں کے لئے ان سے دھوکا کھا جانا بالکل قدرتی ہے ، جو شخص ماہر قدم کا جو ہری نہ ہودہ ہر چیلیے پھر کو بلا تکلف ہیر اتصور کر ہی سکتا ہے بھی مصنوعی ہیر سے تواسے ہوتے ہو۔ چیلے پھر کو بلا تکلف ہیر اتصور کر ہی سکتا ہے بھی مصنوعی ہیر سے تواسے ہوتے ہیں۔

لین ہم "تجدید سبائیت "کود کھ کر خاصے ایوس ہوئے ہیں 'مایوی کی وجہ
یہ کہ کتاب کے محرّم مصنف" عدد العلماء لکھنو" کے سابق شیخ الحدیث اور
مہتم ہیں اور عدوۃ العلماء ہے ہمیں گر ا تعلق خاطر ہے 'چر الن کے نام نامی کے
ساتھ ناشر نے "مفکر اسلام" کا لقب بھی زیب اور کیا ہے 'الن خصوصیات کا
حاصل یہ ہوناچاہئے تھا کہ الن کے فر مودات ہے گرے اور متوازان علم و تبحر کی
کر نیں پھوٹتی نظر آتیں 'الن کے دلا کل میں حقیق دزن اور افکار و آراء میں عدل و
دیانت کانور جھلکنا 'مگر ہمیں دلی رنج ہے کہ انہوں نے تحقیق حق کو مقصد السلی
منانے کے جائے مولانا مودودی کی تردید کو مقصد السلی ساکر خامہ فرسائی کی ہے

جس كانتيجہ يہ ہواہے كہ جن بے شار علاء سلف امت كوسواد اعظم معتبر اور محترم مانيا آياہے وہ سب ان كے قلم سے يرى طرح مجروح اور بے آبرو ہو گئے ہيں۔ "حمايت صحابہ" كے نام پر انہوں نے كم وييش وہ كام كيا ہے جو منكرين حديث "حمايت قرآن" كے نام پر كرتے ہيں۔

ہمارے لئے یہ تو مشکل ہے کہ ۱۱ مضحات کی اس کتاب کا ایما ہی مفصل جائزہ لیس جیسا شواہد تقدس کا لیا ہے تاہم جس طرح ہم نے ای شارے میں "امارت و صحابیت" کی بچھ جھلکیال و کھائی ہیں ای طرح اس کتاب کے بھش مندر جات پر بھی روشن ڈالیس مے اور واضح کریں گے کہ صاحب علم ہونے کے مندر جات پر بھی روشن ڈالیس محض ایک رخ پر بے چلے گئے ہیں۔ والله باوجود محترم مصنف کس طرح محض ایک رخ پر بے چلے گئے ہیں۔ والله المعدن

......☆......

# ضميمه نمبرا

## **امارت**و صحابیت بواب

# خلافت وملو كيت

کسی خنگ موضوع پرباربار خامہ فرسائی سے خود ہمیں کوفت ہوتی ہے پھر قار کین کو کیوں نہ ہوگی کیکن فرض کی ادائیگی وہ چیز ہے جس کے لئے بعض او قات کوفت بھی قبول کرنی ہی پڑتی ہے۔ "خلافت وملو کیت" کے ردمیں تکھی ہوئی کتاب"الات و سحاییت " پر پچھ

"خلافت و لموکیت" کے رد میں لکھی ہوئی کتاب "ابارت و سحایت" پر پچھ کلانے کا اعلان ہم پچھی اشاعت میں کر چکے ہیں لہذااس اعلان کو نبھانے کی خاطر تھوڑے ہے اوراق سیاہ کرنے ہی پڑیں گئے، "فیھانے "کالفظ ہم نے اس لئے بولا کہ فی الحقیقت سے کتاب اس در ہے کی ہے ہی نہیں کہ سنجیدہ علمی توجہ کی مستحق ہو "کین آفت سے ہے کہ عوام کم علم ہیں اور کتاب میں بردی بردی کتابوں کے حوالوں ہو "کین آفت سے ہے کہ عوام کم علم ہیں اور کتاب میں بردی بردی کتابوں کے حوالوں سے "خلافت و ملوکیت" پر چاند ماری کی گئی ہے " آب عوام کو کیا معلوم کہ ان حوالوں کی حقیقت کیا ہے اور محترم مصنف نے علم کے نام پر خیانت اور بددیا نتی کے کیا گل کھلائے ہیں ؟۔

ویسے "شواہر تقدی" کے مفصل ور لل جائزے کے بعد تو عام ہے عام

قاری بھی اس بیتے پر بہنچ سکتا ہے کہ محض کی طرفہ بات س کر بھی رعب بیں نہیں آنا چاہئے خواہ یہ بات بظاہر کتنی ہی سجا مناکر چیش کی گئی ہو' آپ نے دیکھا کہ مولانا محد میال صاحب نے "شواہد تقدس" بیس کتنی باعد آہنگی اور طمطراق کے ساتھ مولانا مودودی کو ملزم قرار دیا تھا' حتی کہ الن پر خیانت' فریب دہی اور کم عقل تک کے اتنامات رکھتے ہیں تکلف نہیں فرمایا' گرجب ہم نے علم و تحقیق کی سطح پر ان کے فر مودات کا جائزہ لیا تو آپ نے یہ بھی دیکھا کہ قصور وار مولانا مودودی نہیں جیں خود الزام دینے والے بررگ ہیں' خیانت و فریب کاری کا ارتکاب "خلافت و ملوکیت" میں نہیں کیا گیا ہے بلحہ "شواہد تقدس" ہی ان اوصاف رزیلہ کاشاہ کارے۔

ٹھیک بھی عالم ''امارت و صحابیت ''کا بھی ہے لیکن ہم بہت زیادہ بسط میں نہیں جائیں گے بلعہ صرف چند نمونے دکھا کر نفذ ختم کر دیں گے تاکہ ہمارے عام بھائی ان نمونوں پر باقی کتاب کو قیاس کرلیں۔

"لارت وصحابیت" کے مصنف ہیں "حضرت مولانا علی احمہ صاحب
ہاری "وہ مسلک کے اعتبارے ان لوگوں ہیں ہیں جو ہزید کو "رحمۃ اللہ علیہ "لکھتے
ہیں چنانچہ کتاب کی عین لوح پر ہی "امیر ہزید "کانام "رح" کے ساتھ و یکھاجاسکتا ہے۔
کمال سے ہے کہ حضرت موصوف نے اپنی کتاب کا آغاذ "پاکتان" کے اس
الکٹن سے کیا ہے جس میں "جماعت اسلامی پاکتان" نے ایوب خال کے مقابع
میں میں فاطمہ جتاح کی تائید کی تھی "گویا مقصود صرف" خلافت و بلوکیت" ہی
کارد نمیں 'بلحہ مولانا مودودی کو ہر رخ سے مجردح کرتا ہے 'ہم " تجلی " میں اس
موضوع پر اتنا کچھ لکھ چکے ہیں کہ اس سے ذیادہ کی ضرورت نمیں 'می فاطمہ
جناح کو شکست دینے کے لئے "عورت کی سریر ای "کا شوشہ ابوب خال نے چند
جناح کو شکست دینے کے لئے "عورت کی سریر ای "کا شوشہ ابوب خال نے چند
مرکاری ' درباری مولویوں کے ذریعے چھڑوایا تھا 'اور پھر اس کے چکر میں بھنر
مرکاری ' درباری مولویوں کے ذریعے چھڑوایا تھا 'اور پھر اس کے چکر میں بھنر
مناع علماء بھی آ گئے 'لیکن یہ کوئی نی بات نمیں امام او حنیفہ امام خاری "امام این

حنبل اورام الن تمية جيسے اساطين كے خلاف ان كے زمانوں ميں بعض كم فهم اور فريب خور دہ علاء نے جب بعض اعتراضات اٹھائے اور جنوب سے دہ الم حق بھی مخالط كھا گئے 'جو حقیقا نیک نیت اور حقص سے 'متعلقہ كابوں ميں آج تک يہ مخالط كھا گئے 'جو حقیقا نیک نیت اور حقص سے 'متعلقہ كابوں ميں آج تک يہ امام خاري اور امام نسائی "جيسے حضرات امام اور حفیقہ كو حدیث كے باب ميں "ضعیف" كتے ہيں 'يہ ايا ہی ہے جیسے سونے كو پہنے اور چاندی كو رائگ كمديا جائے 'ليكن غلط فيمياں اور مخالطے اچھے اچھے سمجھداروں كو بہكادية ہيں ٹھيك اى طرح مس فاطمہ جناح كی تائيد كامسلہ مخاكہ علم و شخص اور عقل و دراست كے لحاظ ہے اس پر حرف كيرى اور انگشت تھاكہ علم و شخص اور عقل و دراست كے لحاظ ہے اس پر حرف كيرى اور انگشت نمائى كى كوئى خوائش می نميں تھى 'گر سياست كى بازيگرى نے حدیث رسول عليات نمائى كى كوئى خوائر جوائى طرح خوارج استعال كيا 'جس طرح خوارج آست قرآنى كو حضرت على كى تو ہين و تحفير كے لئے استعال كيا 'جس طرح خوارج آست قرآنى كو حضرت على كى تو ہين و تحفير كے لئے استعال كيا 'جس طرح خوارج آست قرآنى كو حضرت على كى تو ہين و تحفير كے لئے استعال كيا 'جس طرح خوارج آست قرآنى كو حضرت على كى تو ہين و تحفير كے لئے استعال كيا 'جس طرح خوارج آست قرآنى كو حضرت على كى تو ہين و تحفير كے لئے استعال كيا 'جس طرح خوارج آست قرآنى كو حضرت على كى تو ہين و تحفير كے لئے استعال كيا 'جس طرح خوارج آست قرآنى كو حضرت على كى تو ہين و تحفير كے كے استعال كيا 'جس طرح خوارج آست قرآنى كو حضرت على كى تو ہين و تحفیر كے كیا استعال كيا 'جس طرح خوارج آست قرآنى كو حضرت على كى تو ہين و تحفیر كے كیا استعال كيا تھے۔

جر مخص جانتاہے کہ جب دورا ئیوں میں سے ایک ناگزیر ہوتو عقل کا کھلا تقاضایہ ہے اور اسلام بھی ای تعلیم دیتا ہے کہ چھوٹی برائی کو منتخب کرلو 'بوی سے فی جاز' پاکتانی الکیتن میں مقابلہ ایک عورت اور ایک خلیفہ صالح کانہ تھا بعد آمریت اور جمہوریت کا تھا' فاطمہ جناح تو صرف ایک نشان تھیں جمہوریت کا ایک ملامت 'اور ایوب خال مطلق العنانی کا عوانِ جلی تھے 'وہ مطلق العنانی جس نے تمام علاء کی چیخ کا کو نظر انداز کر کے بالجر"اسلامی پرسٹل لا" میں من مانی تحریفات کی تھیں 'اور قرآن وسنت کے متعدوقوا نین پر خط تنتیخ چیرا تھا' "جماعت اسلامی پاکتان" کے سامنے دوجی راستہ تھے 'یاتو آمریت کے دوبارہ مقدر ہونے کی حمایت کرے یا جمہوریت کے پلڑے میں اپناوزن ڈالے 'ایک مقدر ہونے کی حمایت کرے یا جمہوریت کے پلڑے میں اپناوزن ڈالے 'ایک عورت کاسریرا و حکومت ہونابلا شبہ اسلامی آئین کی روسے پہندیدہ شے نہیں ہے ' مگر ایک معبد جابر اور قرآن دسنت سے نابلد جس کا جی واجہ اے گناہ کہ لے 'مگر ایک معبد جابر اور قرآن دسنت سے نابلد جس کا تحت ِ اقدار پر متمکن رہنا ظاہر ہے کہ اس سے کمیں بودھ کر فینچ اور عالم کا تحت ِ اقدار پر متمکن رہنا ظاہر ہے کہ اس سے کمیں بودھ کر فینچ اور

ضرررسال تھا' لہذا جماعت نے چھوٹی برائی کو نتخب کیا'اور بوی برائی سے لڑائی لڑی۔ قرآن کہتاہے لا تقف مالیس لك به علم۔ (اس چیز کے پیچے نہ پڑوجس کا تحص علم نہ ہو) ہمیں جیرت ہے کہ جو "مولانا ہماری" پاکستانی سیاست کی ابجد تک سے واقف نہیں' وہ کس بے تکلفی سے ابوب فان اور فاطمہ جناح کے الکیشن پر خامہ فرسائی کردہے ہیں' ہی ایک بات اہلی عقل کو یہ تاثر دینے کے لئے کافی ہے کہ مولانا موصوف کی عقل اور احساس ذمہ داری کا حال کیا ہے۔؟

اس موضوع پر مزیر کچھ کہتے ہوئے ہمیں انقباض ہو تا ہے لہذااصل بحث کی طرف آتے ہیں۔

## نقل وانتساب کی خیانت :

صغیہ ۳۵ او ۳۷ پر مولانا نے متعدد حوالوں سے یہ نامت فرمایا ہے کہ حضرت معاویہ صحافی تھے ہمیں نہیں معلوم اس خامہ فرمائی سے انھوں نے کیا حاصل کیا؟ کیا مولانا مودودی نے حضر سہ معاویہ کی صحابیہ سے انکار کیا تھا؟ اگر نہیں اور ہر گز نہیں تو "خلافت و ملوکیت " پر تنقید ہیں اس اضاعت وقت سے حاصل ؟ مولانا محمد میاں صاحب کی طرح انھوں نے بھی غیر ضروری باتوں کے لئے کتابوں کے حوالے لور اقتباسات دے کر تفسی عث کو الجمعادے ہیں ڈالا ہے مثلاً آپ نے "خاری "کا حوالہ اس بات کے لئے دیا کہ حضرت معاویہ نے خود اپنے صحافی ہونے کا تذکرہ کیا ہے 'یا مثلاً " صحیح مسلم "کا حوالہ یہ بتانے کے لئے دیا کہ حضور عظی ہونے کا تذکرہ کیا ہے 'یا مثلاً " صحیح مسلم "کا حوالہ یہ بتانے کے لئے دیا کہ حضور عظی ہونے کا تذکرہ کیا ہے 'یا مثلاً " معاویہ کی محابیت کے مشکر ہیں نہ کا تو دو تی ہونے کے 'ہماراخیال ہے کہ مولانا نے جگہ جگہ متفق علیہ اور مسلم امور کا تیب قرطاس اس لئے کیا ہے تاکہ اس طرح وہ قار کین کوا ہے صدق پر مطمئن کو دیب قرطاس اس لئے کیا ہے تاکہ اس طرح وہ قار کین کوا ہے صدق پر مطمئن کو دیا تیں بھی ان کے دماغ میں کو دیب قرطاس اس لئے کیا ہے تاکہ اس طرح وہ قار کین کوا ہے صدق پر مطمئن کو دیا تھی بھی ان کے دماغ میں کو دیا تیں بھی بھی ان کے دماغ میں کو دیا تھیں بھی بی ان کے دماغ میں کو دیا تھیں بھی بین کو دماغ میں کو دیا تھیں بھی بین کو دماغ میں کو دماغ میں کو دیا تھیں بھی بین کے در میان کے خاط با تیں بھی بین کو دماغ میں کا دیا تھیں بھی بین کو دماغ میں کو در میان کے دماغ میں کو در خوالی کو در میان کو دماغ میں کو دو دو کو در میان کو در کو در کو دو دو کو در کو در کو در میان کو در کو در

ا تار دیں'مثلاً بہیں دیکھنے جمہور علاءاس پر متفق ہیں کہ حضرت معاویہ''' فتح کمہ'' کے دن ایمان لائے ' یعنی وہ''طلقاء ' میں سے تھے' ہم خلافت و ملو کیت ' نمبر حصتہ اوّل میں صفحہ ۸۳ ۸ سے ۸ ۸ تک" طلقاء" کی عث کر چکے ہیں 'اے پھرے ملاحظہ كر ليجيئ اس ميں آب ديكھ سكتے ہيں كه حضرت شاه ولى للد الد ہلو ي نا إلى "ازالة الھاء" میں جو روایت نقل کی ہے اس سے ظاہر ہے کہ حضرت ابد ہر مرہ ادر حضرت ابد در داء، ضی الله عنما کے نزویک بھی حضرت معادیة کا ''طلقاء'' میں ۔ ے ہوں کے مقام کویا خود صحابہ کوا حیمی طرح معلوم تھا کہ حضرت معادیہ " فتح مکہ اسے موقع برایمان لائے ہیں الیکن مولاناماری بید ثابت کرناچاہتے ہیں کہ وہ "طلقاء" میں سے نہیں تھے بلحہ "فتح مکہ" سے قبل ایمان لا یکے تھے 'بات اگر میں تک رہتی تو ہم صرف ہے کہ سکتے تھے کہ بعض اور علماء کی طرح مولا نابیاری بھی علمی دھوکا کھامکتے ہیں بلاشبہ کچھ غیر معتبر ردایات ایس موجود ہیں جن ہے بعض المي علم بي سمجم بين كه حضرت معادية يمل ايمان لا يك يتن أكر جمهور علاء كو چھوڑ کر کو کی مختص ان معدووے چندالل علم کے خیال کو توی سمجھ تو یہ بر دیا تی نہ ہوگی بلحد زیادہ سے زیادہ ایک علمی دفکری تصور ہوگا۔

مگر مولانا موصوف ای قصور کی حد تک نہیں رہ مجے 'بلحہ انھوں نے دیدہ د دانستہ خیانت اور فریب دین کا بھی او تکاب کر ڈالا ، تفصیل اس اجمال کی ہیہ ہے کہ دہ صفحہ ۲ سایر لکھتے ہیں:

> "اصاب" من ہے انه اسلم بعد الحديبية وكتم اسلامه حتى اظهر (س١١١ج) يتى حضرت معادية حديبيه اله كي بعدايمان لے آئے اور يوشيده ركھا يمال تك كه ظاہر كيا مزيد تشفى كے لئے لما خطہ مو "اصابہ ص٢٣٢ جلاس-" (بيہ مولاناكا ارشاد)

ابديكه "اصابه" مافظ ان جراكي كاب ب اصاف ظاهر ب كه مولانا

ہاری اپنے قارئین کو یہ بتارہ ہیں کہ حافظ الن جر مجی حضرت معادیہ کو ان اوگوں میں نہیں سیجھتے جو ''فی کمہ "کے موقعہ پر ایمان لائے ' بہحہ الخے نزد یک دہ فی کمہ سے قبل ''صلح حدیبیہ "کے عین بعد ہی ایمان لائی جا ' قارئین کو ای کا یقین دلانے کے لیے انہوں نے ''اصلبہ "جلد ثالث اور ''اصلبہ "جلد ثانی کے حوالے عطا فرمائے 'لیکن ہم سے سننے کہ وہ کس قتم کی افسوسناک خیانت اور فریب دی کے مر سکمب ہوئے ہیں۔

"اصابہ" جلد ۲ ص ۳۰۳ ہے جو عربی عبارت انھوں نے نقل کی اس ہے قبل کا اید ققرہ انھوں نے نقل کی اس ہے قبل کا یہ فقرہ انھوں نے چھپالیا کہ و حکی الوا قدی کینی حضرت معادیہ گئے تھے "کہ "سابہ" کے مصنف کی جوبات انھوں نے "اصابہ" کے مصنف ان جُرِّ ہے منسوب کی ہے 'وہ حقیقت میں ائن جُر کی بات نہیں ہے باتحہ ائن جُر ان جُرِّ ہے منسوب کی ہے 'وہ حقیقت میں ائن جُر کی بات نہیں ہے باتحہ ائن جُر یہ فراد ہے ہیں کہ ایسا" واقد کی " نے بیان کیا 'پھر" مزید تشفی " کے لئے مولانا نے "اصابہ" کی جلد ۳کاجو حوالہ دیا وہاں بھی ٹھیک کی صورت ِ حال ہے کہ ائن ججرواقد کی کا قول نقل کر دہے ہیں۔

مزیدسنے کہ یہ قول نقل کرنے کے بعد حافظ الن جُرِّ اس کی تردیدہایں طور
کرتے ہیں کہ و هذایعار ضه ما نبت بالصحیح عن سعدان الی
و قاص (اور حضرت سعد لن الل و قاص کی اس دوایت ہے جو بسمہ صحح ٹاست ب
دالدی کا یہ قول دو ہوجاتا ہے) مجر الن جُر نے دہ صحح دوایت بیان کی ہے جس سے
پتہ چاتا ہے کہ حضرت معادیہ "عمرة القصاء" کے وقت بھی کا فری تھے جو "صلح
صدیدیہ" سے ایک مال بعد کے ہیں ہوا ہے۔

" نیزان دو مقالمت کے علادہ حافظ الن حجرؓ کی دائے ان کی شرع آفاق کاب " تمذیب التہذیب" جلد ۱۰ صفحہ ۲۰۰ میں بھی درج ہے کہ معاویة بن ابی سفیان اسلم بوم الفتح (الاسفیان کے میخ معادیہ " فتح کمہ " کے دن ایمان لائے کر بی قبل فتح ایمان لانے کی ردایت تو اس کیلئے انھوں نے یہ الفاظ کھے ہیں و قبل قبل ذلک (اور یہ ہمی کما گیاہے کہ "فی کمہ " سے قبل ایمان الے)
مبتدی طلبہ بھی جانے ہیں کہ قبیل کمہ کر قولِ ضعیف کو بیان کیا جاتا ہے۔
اب المی انصاف فیصلہ فرمائیں کہ کیا یہ بد دیا نتی اور دھوکا وہی نہیں ہے کہ
"اصابہ" کے مصنف الن حجر کی اپنی رائے تو موانا نے غائب کر دی؟ اور
"واقدی" کی اس رائے کو ائن حجر " سے منسوب کر دیا، جس کی تر دید خود الن حجر ایک
رواحت صحح کے ذریعے فرمارہے ہیں " یہ کم دیش ایسانی ہے جیسے کوئی فتنہ کر قر آن
سے ایک آیت نقل کرے ، جس میں اللہ تعالی نے کسی اور کا (مثلاً شیطان یا فرعون
یا نمر دویا مشرکین کا) قول نقل کیا ہو گر " یہ شخص قائل کانام حذف کر کے اس
قول کو اللہ سے منسوب کر دے۔

دوسر الطیفہ بیسنے کہ مولانا نے صغہ ۲۷ پر خود ہی داقدی کو جھوٹالور قطعاً نا قابلِ اعتبار تحریر فرملیہ اب اگر ان میں ذرا بھی دیانت ہوتی تواہد و عوے اور خیال عقبار تحریم دافقہ یہ اگر ان میں ذرا بھی دیانت ہوتی تواہد و عوے ان خیال کے مطابق "دافقہ ی کے اس بیان کو بھی نا قابل اعتبار سیجھے 'جو حافظ ان جُرِ نے نقل کیا ہے 'خصوصاً جب حافظ صاحب ایک روامت صححہ بھی اس کی تردید میں چیش کردہ ہیں 'نیکن سچائی 'انصاف اور علمی متانت کا تصور ہی جس شریف آدی کی وائے میں نہ ہو' دہ کیول علمی دیانت اور عدل کا پاس کریگا' مولانا مودودی کی زبان پر اگر واقدی کانام آجائے تو دفعتاً وظیفہ شروع کردیا جاتا ہے کہ واقدی جھوٹا ہے' عُر تقد ہے' وضاع ہے' مگر اپنے کسی خیال کے جوت میں بلا تکلف "واقدی 'کابیان نقل کردیا جاتا ہے۔

"واقدی"کلیان نقل کردیاجاتاہے۔ خیر داقدی کانام لے کر نقل کرتے تو کوئی تادیلِ حَسَن بھی کرلی جاتی 'گر آپ دیکھ رہے ہیں کہ پوری ڈھٹائی کے ساتھ وحکی الواقدی کے الفاظ حذف کردیتے گئے 'اور جوبات "واقدی" نے کئی تھی اے این حجر کی طرف منسوب کردیا گیا'المی انصاف فیصلہ فرمائیں کہ یہ کھلید دیا نتی اور دغابازی کے سوا کیاہے ؟ اور جو مولانا صاحب اس طرح کی شر مناک حرکت کے مر تکب ہوں ' کیا ان کی کتاب کے کسی بھی مضمون کے بارے میں اظمینان کیا جاسکتا ہے کہ اسمیں جو کچھ کما گیا ہے وہ فریب ود جل سے خالی ہوگا؟ خیانت نقل سے ہٹ کر اس بھی غور کیا جائے ہم آگر یہ بات وا تعقا بھی پیش آئی ہوتی کہ معاویہ "قبل فقی "مملان ہو گئے 'گراپ اسلام کو چھپائے رہ اور "فتی کمہ "کے موقعہ پر فلاہر کیا' تو آخر واقدی کو کم وبیش ووسوسال بعد اس راز کا کیسے پہتہ چل گیا' ہم ان لوگوں میں نہیں ہیں جو "واقدی "کانام سنتے ہی تالی پیٹ دیں کہ روایت جھوٹی ہے 'لیکن یہ روایت بھوٹی ہے 'لیکن یہ روایت تو صریحاً خلاف عقل ہے 'جب تک یہ پہتہ نہ چلے کہ جو ایمان حضرت معاویہ نے "فتی کمہ "تک اپ قلب میں چھپائے رکھا تھا' اس کا سراغ مقر یہادوسوسال بعد کے واقدی کو کیسے چلا'اس وقت تک اس روایت کو شمۃ ہر ابر انجہ تو واقدی غریب کو کذاب نور وضاع سب پچھ بلا تکھف کما جائے 'گر اپنی ایمیت نہیں دی جائے واقدی کی الیمی روایات سے بھی جمت پکڑی جائے جو نہ تو مشہ بہتہ انکی ہوں 'نہ عقلاً اور درایاً لائی قبول ہوں۔

# جهل اور مغالطه انگیزی:

عبدالبر "بيد ان كثير" بيد انن حجر" بيه حافظ ذہبی "كياائلى عظمت مرتبت عليت اور ماہر انه حيثيت ميں الملِ علم كے تمي قابلِ لحاظ طبقے كو كلام ہے ؟ اور كياان كى جليل القدر كتابي است مسلمه كاسر مايہ جال نہيں ہيں ؟

مگرافسوس کہ بہتر ہے گم عیار 'کم فہم ادر کم استعداد حضرات ہی نہیں 'بلحہ شخ الحدیث فتم کے لوگ بھی ''خلافت و لموکیت'' کے ردبیں ان تمام اکار ادر ان کی مہتم بالشان کمادوں کے ساتھ وہ سلوک کررہے ہیں کہ مستشر قین اور یہودو نصاریٰ کے علاء بھی مشکل ہی ہے اس کی جرآت کر سکتے ہیں۔

"شواہد نقدس" میں آپ اس کے نمونے بد افراط دیکھ چکے" تجدید سبائیت"کا بھی ہی حال ہے اور "امارت وصحابیت" کے مصنف بھی ہی کھیل کھیل رہے ہیں۔

چند نمونے پیش خدمت ہیں :

### الرّياض النّضره:

اس کتاب کا نام آپ "جائزے" میں پڑھ چکے ہیں اس کا پورا نام ہے الریاض النصرہ فی سناقب العسمرہ۔ اس میں ان وس بندپایہ صحابہ کے محان و مناقب بیان کئے گئے ہیں جنمیں اللہ کے رسول علی ہے جنت کی بعارت دی تھی اس کے مصنف ساتویں صدی کے ایک معروف تیک نام عالم محب الدین طبری ہیں جو اور بھی متعدد کتاوں کے مصنف ہیں اور علمائے سلف وظف میں انہوں کانی احرام کی نظروں سے دیکھا جاتا ہے۔

ان کے تعارف میں جُمع و تعدیل کے اہام حافظ ذہی ؓ نے " تذکرۃ الحفاظ " میں یہ الفاظ لکھے ہیں :

"امام' محدث مفتى' فقيه حرم' محب الدين ابو العباس احمدبن عبدالله بن محمد" مريدوه

*لكت بين- "ك*ان اماماً صالحاً زاهداً كبيرالشان-" (*جدم مغ*ـ ۲۵۵)

ظاہر بات ہے کہ صدیوں پیشتر کے سی بزرگ کا مرتبہ و مقام ای طرح معلوم ہو سکتا ہے کہ ہم ماہر بن فن حضرات کی رائے پر اعتاد کریں' حافظ ذہی ہم ماہر بن فن کا اپنی '' تذکر ۃ الخاظ'' میں کسی شخصیت کا ذکر کرنا ہی اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ یہ شخصیت متاز شخصیتوں کے زمرے میں ہے' پھر وہ اس شخصیت کے زہد' علوئے شان' المت علمی اور حدیث وافاء میں عبور کی تصدیق بھی کریں' تواس سے بڑھ کر تویش و شحسین اور کیا ہوگی ؟

اوريى منين الوالفلاح عبدالحي ( متنى ٩ ٨ ١٠ هـ ) الني مشهور زمانه كتاب شذرات الذهب من فرمات بين :

> "محت الطرى في كثير لوكول ب عديث وفقه كى ماعت كى أ نو دي معرد ساباكى فقابت كا ثبوت ديا اور احكام ويعيه كى غايت برايك مبسوط كتاب لكهى جوجه جلدول بي به نيزان كى اور بهى بهت كي تصانف بيل جوانتائى عده بيل، جيس "الرياض النضره" اور ذخائر العقبى فى مناقب دوى القربى اور "الستمط الثمين فى مناقب امتهات المومنين" وغيرباً (جلده صفيه ٢٢٥)

ان کتابوں کے ناموں ہی ہے ہر شخص اندازہ فرماسکتا ہے کہ محت الطمری کو صحابہ کرام اور ازواج مطمر ات اور حضور علی کے استحاب کی اور ان کے ذکر وہیان سے کیسادلی تعلق اور ان کے ذکر وہیان سے کیساشغف تھا۔

مولانا مودودی نے "خلافت وطوکیت" میں غا لبًا صرف ایک مقام (صحت) پران بزرگ کی کتاب الریاض النضرہ سے خودان کا ہمیں 'بلحہ

مشہور تابی اور شیخ حضرت سعیدین المسیب کا ایک ارشاد نقل کردیاہے ہے ارشاد اس رائے اور موقف کی تائید میں ہے جو مولانا مودودی نے افقیار کیاہے اور جس کی تائید المام ذہری الن جری الن اثیر الن فلدون الن کیر الن سعد الن جر محمد مولانا انور شاہ رحمۃ اللہ علیم اجمعین سب کررہے جیں اب چو تکہ "فلافت و ملوکیت" کے "ناقدین" نے طے کر رکھاہے کہ اس کتاب کو غلط ثابت کرنے کے لئے کسی بھی سلف صالح اور مفسرو محدت اور مؤرخ و فقیہ کی چگڑی اچھائے بغیر نہیں دہیں جی گہذا ہے کام مولانا ہال کی کول نہ کرتے ، فرمایا جا تاہے :

مولانا انور شیں کے کہذا ہے کام مولانا ہال کی کول نہ کرتے ، فرمایا جا تاہے :

مصنف محبت الدین طبری ہیں جب کو حافظ عسقلانی نے "مواعق محرقہ" میں فرمایا ہے انه جن کو حافظ عسقلانی نے "مواعق محرقہ" میں فرمایا ہے انه

كثير الوهم." (الات ومحايت صفحه ٢٩)

سویا صرف اس تصور پر کہ محتِ الطهر ی کی کتاب سے مولانا مودودی کو اسینے موقت کی تائید میں ایک قول کیوں ملائیہ ضروری سمجھا گیا کہ محتِ الطهر ی پر پچھ نہ پچھ کیچڑا چھائی جائے 'چنانچہ یہ منقولہ عبارت زیبِ قرطاس کی گئی اور سمجھ لیا گیا کہ اتن ہی عبارت سے محتِ الطهر ی کاکام تمام ہو گیا۔

اب ہم آپ کواس کا تجوید کرکے دکھاتے ہیں۔

بیبات توایک عام قاری بھی دیکھ سکتا ہے کہ مولانانے کتاب کا نام لے دینے کے سوا ندباب کا حوالہ دیا ہے نہ صفح کا حالا نکد اکثر جگہ دہ حوالوں کا اہتمام کرتے گئے ہیں اس سے صاف ظاہر ہوا کہ "دال میں کچھ کالا ہے" ہم اسے سمو کے مکالا ہے" ہم اسے سمو کے مکال کو خارج کر ہی ہے جو پر محمول کر سکتے ہے ' لیکن ایک الیک بات سمو کے امکان کو خارج کر ہی ہے جو عام قار کین تو نہیں پکڑ سکتے ' مگر پڑھے کھے لوگ فوراً پکڑلیں گئے ' وہ یہ ہے کہ مولانا نے "صواعت محرقہ " کے مصنف کانام غلط کھا ہے۔

ذرای تفسیل میں جانا پڑے گا ان خجر نام کی تین مخصیتیں اہل علم میں

معروف بي انن جركي الن جربيتي (١) انن حجر عسقلاني "\_

ان حجر عسقلانی ہی وہ بدرگ ہیں جو "فتح الباری شرح عاری" اور " "تمذیب التہذیب"وغیرہ کے شرہ آفاق مصنف ہیں کی فن"اساءالرجال" کے اساتذہ میں شار ہوتے ہیں اور اٹھیں کو مخضراً بھی "حافظ" بھی "حافظ عسقلانی" کہدیاجا تاہے۔

آپ کو یہ سن کر جیرت ہوگی کہ "صواعق محرقہ" کے مصنف حافظ عسقلانی شیں بلحہ ابن حجر ہیتمی ہیں یہ ابن حجر عسقلانی سے تقریبا سواسو سال بعد کی شخصیت ہیں ابن حجر کا انقال ۸۵۲ھ میں ہواہے جب کہ ہیتمی پیدا بھی شیس ہوئے تتھے ہیتمی کا انقال ۵۲۳ھ میں ہوا ہے۔

ملاحظہ ہو ("ابجد العلوم" ص ۸۴۳ اور "شذرات الذهب" جلد ۸ موس ۳۷۰) ان کی کتاب کا پورا نام ہے الصواعق المحرقة علی اہل الرفض والزندقة یہ "اساء الرجال" کی شیں بلتہ علم کلام کی کتاب ہے۔ اس توضیح ہے آپ اندازہ کر لیجئے کہ مولانا بہاری کی دیانت علمی اور صدافت نقل کا کیا عالم ہے ؟ ہم اپنی طرف ہے اسے نہ فریب دہی کہ سکتے ہیں نہ جمالت نہ کچھ اور مولانا ہی جانبی وہ کیا کر کے بیٹھ ہیں 'چلئے ہم اس بے سکتے ہیں کو نظر انداز کر کے چند منٹ کے لئے مائے ہی لیتے ہیں کہ "صواعق محرقہ" حافظ عسقلائی کی تصنیف چند منٹ کے لئے مائے ہی لیتے ہیں کہ "صواعق محرقہ" حافظ عسقلائی کی تصنیف بیت میں بوقع پر س

یہ دراصل الفاظ جرح ہیں 'ان کااستعال فن ''اساء الرجال' ہیں ہو تاہے۔
''اساء الرجال' کی کمایوں میں جب کوئی استاد فن کسی راوی کا ترجمہ لکھتا ہے تو
دہاں اس طرح کی جرحیں نقل ہوتی ہیں' ایسی جرح کا مطلب یہ ہو تاہے کہ یہ
راوی نقل روایت میں زیادہ قابل اعتاد خمیں ہے یا فلال شیخ کی بھن حدیثوں میں
(۱) یہ نقط ہیمی بھن اہل علم میں بھی تین نقطوں والی شہے مشہور ہوگیاہے' لینی ''بیشی''
لیکن فی الحقیقت ''ہیمی'' ہے۔(دو نقطوں والی ہے ۔)

کثرت وہم کی مناء پر کچھ گڑبرد ہو گئی ہے۔

محب الطبري اصطلاحي مغموم ميل "راويان حديث" كے زمرے كے آدمى نہیں بلعہ ساتویں صدی ہجری کے عالم ہیں (متونی ۱۹۴ھ) انھوں نے حضرت سعیدین المسیب کا قول محض این اسناد ہے شیس بلعہ دوسرے بررگوں کی کتابوں ے نقل کیاہے 'ایسی صورت میں "صواعق محرقہ "سے مولانا باری کا یہ نقل کر ویتاکه انه کشیر الوهم سراسرب محل اورب نتیجد بات به اس به شوق انهول نے ضرور بوراکرلیا کہ جس ہزرگ سے بھی مولانا مودودی نے اپنے موقف کی تائید میں کچھ نقل کر دیاہے اس کی طرف ایک آدھ ڈھیلا ضرور پھینک دو 'اسے عوام کی نظر وں میں داغدار ضرور بهادو این حجر ہیتمی نے کس موقعہ پر کس سلسلے میں مذکورہ الفاظ لکھے ہیں اس کا جائزہ تو اس وقت لیا جاتا' جب مولانا ہماری نے صفح کاحوالہ دیا ہوتا 'ابھی آپ"اصابہ "میں ان کے ہاتھ کی صفائی دیکھ ہی چکے ابدا کیاامید ہو سکتی ہے کہ یہال بھی نقل عبارت میں کوئی کاریگر ی نہ کی گئی ہو گی الیکن اگر مان ،ی لیا جائے کہ میتی نے محت الطمری کے لئے واقعی ایسا لکھدیا ہے تو کون معقول آدمی بیہ تصور کر سکتا ہے کہ اس لکھ دینے سے محب الطبر ی کا وہ مقام ومرتبه فتم ہوگیا جس کی نثاندہی تذکر ہ الحفاظ اور شذرات الذهب جیسی کتابوں میں کی حمیٰ ہے

## ائن جر مرطمري: مولانالكھ بين كه :

"علامه مودودی کا استدلال نوے فیصد "تاریخ طبری" کی روایتوں پر ہے۔"(ص۲۷)

"ہم عرض كرتے ہيں كه مولانانے سفيد جھوٹ يولا" "خلافت دملوكيت" ميں تقريباً ٢٢٥ حوالے ہيں '(تقريباً كالفظ ہم نے اس لئے استعال كياكه ممكن ہے ہم سے شار ميں ايك دوكي غلطي ہو گئي ہو) اس ميں "طبرى" كے وہ حوالے

اے دوستو! ان خوش کردار یوں اور فنکار یوں کادر اک عام لوگ بھلا کیے کر سکتے تھے 'اگر ہم ہی کھول کر ندبتا کیں' آ کے چلئے' فرماتے ہیں

"ہر ذی علم واقف ہے کہ ان جریر "طبری" شیعہ سے "۔ ہم کہتے ہیں کہ وہ ذی علم مولانا بناری ہی جینے ذی علم ہوں گے ، ورنہ امت کا سواوا عظم جن سلف صالحین کو ذی علم اور استاد فن مانتا ہے وہ تو ہر گز نہیں کہتے کہ الن جریر طبری شیعہ سے ، وطائی اور ظلم کی انتا ہے کہ جس "خلافت و ملوکیت" پر مولانا مناری تقید فرمار ہے ہیں ای کے صفحہ ۱۳۱۲ اور ۱۳۱۳ پر این جریر طبری کے مناری تقید فرمار ہے ہیں ای کے صفحہ ۱۳۱۲ اور ۱۳۱۳ پر این جریر طبری کے بارے میں ان مسلمہ اساتذہ اور ماہرین فن کی آراء نقل کی گئی ہیں جن کی آراء پر بارے میں ان مسلمہ اساتذہ اور ماہرین فن کی آراء نقل کی گئی ہیں جن کی آراء پر بھی نقل کر آرے ہیں اصفحہ اساتہ میں ان آراء کا خلاصہ ہم جائزہ حصہ دوم کے مسم میں بھی نقل کر آرے ہیں اصفحہ کی مقبل کر دیں۔

- (۱) امام این خزیمه کهتے ہیں :.... "میں اس وقت روئے زمین پر ان ہے یوے کسی عالم کو نہیں جاناً۔"
- (۲) مافظ انن کیر محتے ہیں: ..... "وہ کتاب دسنت کے علم اور اس کے مطابق عمل کے لحاظ ہے ایمہ اسلام میں سے تھے۔"
- (۳) مافظ لنن مجر کہتے ہیں:..... "دہ بہت مین اور قابلِ اعماد انکہ اسلام میں سے تھے۔"

(4) محدث خطیب بغدادی گئتے ہیں: ..... "وہ انکہ علماء میں سے ہیں ان

کے قول پر فیصلہ کیا جاتا ہے اور ان کی رائے کی طرف رجوع کیا جاتا ہے

کیونکہ وہ اپنے علم وفضل کے لحاظ سے اس لا کق ہیں 'علوم ہیں ان کی
جامعیت الیمی تھی کہ ان کے ہم عصروں میں کوئی ان کا شریک نہ تھا۔ "
جامعیت الیمی تھی کہ ان کے ہم عصروں میں کوئی ان کا شریک نہ تھا۔ "

دی ان اخیر کہتے ہیں: ..... "وہ تاریخ نگاروں میں سب سے زیادہ ہمروں کے قابل ہیں۔ "

یمی "این الحیر" اپنی تاریخ "الکاملِ" کے مقدے میں لکھتے ہیں کہ 'اصحابِ
رسول اللہ علی کے مشاجرات کے معالمے میں میں نے ائن جریر طبری پر ہی
دوسرے تمام مؤر خین کی بہ نسبت زیادہ اعتاد کیا ہے "کیونکہ وہ بلاشبہ صاحب
انقان امام ہیں "علم کے جامع ہیں "صحح العقیدہ ہیں " سے ہیں ' (تنصیلات کے لئے
ملاحظہ ہو' "نیان المیزان" جلدہ " من ۱۰۰سے ۱۰۰سک)

ابیا تو یوں کئے کہ یہ سارے اسا قدہ اور ماہرین "وی علم" نمیں تھ بلعہ "
"وی علم" فظ آج پیدا ہورہ جیں ایا چریوں کمیئے کہ مولانا مودودی کی ضدیس معرضین نے طے کر کھا ہے کہ کسی بھی بوے سے بوے فیخ اور امام پر پھر برسائے بغیر ندر ہیں گے۔

بے محل نہ ہوگا آگر علامہ شبق کی رائے بھی "طبری" کے بارے میں سن لیں (مولانا ہناری نے اپنی کتاب میں بعض مقامات پر سیرت النبی علیقہ سے استدلال کیا ہے لہذا ہے کتاب تو ان کے نزدیک بھی پچھ معتبر معلوم ہوتی ہے) علامہ شبائی کلھتے ہیں :

"تاریخی سلیلے میں سب سے جامع اور مفسل کتاب امام طبری
کی "تاریخ کبیر" ہے "طبری" اس درجہ کے شخص ہیں کہ
تمام محد ثین ان کے فضل و کمال 'شکھ اور وسعت علم کے
معترف ہیں ان کی تغییر احسن التفاسیر خیال کی جاتی ہے '

محدث انن خزیمه کا قول ہے کہ دنیامیں میں کسی کو ان سے بروھنح عالم نہیں جانتا۔"(سیرت النی جلداول۔ ص ۱۹سب سے پہلاالدیشن۔۲ستاھ۔۱۹۱۸ء)

یہ تھے ان جریر طبری اب ہی آگر کچھ لوگ انھیں "شیعہ" کہ کر اپنی جمالت اور بے عقلی کا مظاہرہ کرنا چاہتے ہیں تو ان کی مثال چاند پر خاک اڑانے والوں کی می ہے اُن کی مثال بان چکا ہے ابن والوں کی می ہے اُن کی میں جب آج کل جب کہ "شیعہ" کا مقابل بن چکا ہے ابن جریر ہی کی شان میں بدترین گستاخی شیں ہے جریر جی ہی شان میں بدترین گستاخی شیں ہے بلحہ ان تمام پررگان وین اور علماء و محققین کی صریح ججیل و تحقیر ہے جو ابن جریر کو وہ غیر معمولی ہدید نیاز چیش کرتے آئے ہیں جس کی جملیاں ابھی آپ نے دیکھیں۔

مولانا بمارس في مزيد ارشاد فرمايا:

"علامہ ذہبی نے گوان کا معز ہونا نہیں بتلایاہے تا ہم ان کے اندر تشیع کے پائے جانے کا قرار وہ بھی کرتے ہیں 'لکھتے ہیں فید تشتیع وسوالاة لا تضتر (میزان الاعتدال ص ۳۵ ۲۲)
"(الاحدوم علیت ص ۲۷)

پہلا سوال تو یہ ہے کہ جب ان حجر ان کیر ان اخیر ان خریم اور خطیب جیسے اسا قدہ طبری کی جلالت شان اور امامت وصالحیت اور علم و فضل پر متفق ہیں تو اسلے حافظ ذہبی کا مجملاً یہ کہدینا کہ ان میں تشیع پایا جاتا تھا ان آخر کسی معقول آدمی کے لئے وی آسانی کیسے ہو گیا ؟ ہوسکتا ہے ذہبی کو غلط فنمی ہوئی ہو۔ دوسر اسوال یہ ہے کہ ذہبی جب خود بی یہ بھی کہدرہے ہیں کہ ان کا تشیع مصر نہیں ہے او پھر کسی ذمہ دار عالم کے لئے یہ کیسے جائز ہوسکتا ہے کہ ذہبی کے دوسر اسوال ہے انکو جمر درج دمشکو کے سانے کی کو مشل کرے۔

تیسرا سوال یہ ہے کہ تشیع کسی ایسے "جر توے" کا تو نام نہیں ہے جو آنکھوں سے نظرنہ آتا ہو 'ائن جریر کی صخیم تغییر ہر دار المطالعہ میں موجود ہے آگر وہ شیعہ سے تو ان کی تغییر میں لاز آلیں چزیں ملی چاہیں جو اہل سنت کے مسلمات سے متصادم اور شیعوں کے مخصوص عقائد وافکار سے ہم آہنگ ہوں، لیکن ہم چینج کرتے ہیں کہ ایساہر گزنہیں ہے، اگر مولانا بناری یاان کے کوئی ہموا بررگ ایسا فالمت کر سیس توبے شک ہم مان لیس سے کہ تشیع کے الزام میں کوئی صدافت ہے۔

واقعہ بیہ کہ "طبری" کوشیعہ کمنابہت پڑاافتراہے 'رہاحافظ ذہبی کاار شاد
کہ ان میں تشیع تھاتو اس کی حقیقت آپ ای زیردست شارے میں صفحہ ۱۸
(۱) کھول کر ملاحظہ فرمالیں 'پہلے "تشیع "کایہ مفہوم تھابی نہیں جو آج ہے 'چنانچہ دہاں آپ دیکھ لیس کہ امام الا حنیفہ اور خاریؒ کے شخ این المدین تک کی طرف
بعض بزرگول نے تشیع کی نسبت کردی ہے 'آگر اب سے چھ سات صدی قبل کی
بزرگ کی طرف تشیع کی نسبت کردینابال برامہ بھی ان کی عظمت و تقابت میں
فرق ڈال سکتا تو پھر الا حنیفہ " اور این المدینؒ ہی کب بے داغ رہے ہیں، آج
"تشیع"جس چیز کانام ہے دہ تو اہل سنت کے نقطہ نظر سے معز ہی معز ہی معز ہے، اگر
حافظ ذہیؒ کے زمانے میں بھی "تشیع"ای چیز کانام ہوتا تو کیے مکن تھا کہ وہ
"طبری"کی طرف تشیع کی نسبت بھی کرتے اور یہ بھی کہتے کہ یہ تشیع ایسا ہے جو
ذراہمی معز نہیں۔

آمے صفحہ ۷۷ ہے صفحہ ۷۰ تک "الزام تشیع کی حقیقت" کے زیرِ عنوان آپاس بحث کو مفصل دیکھ سکتے ہیں وہاں جتنا کچھ کما گیاہے اس پر مزید اضافہ ہم یمال ایک مثال کے ذریعے کرتے ہیں۔

عبدالرزاق بن ہمائم مشہور محدث گذرے ہیں (متوفی ۲۱۱ه) ان کی کتاب "مصنف عبد الرزاق بن ہمائم مشہور محدث گذرے ہیں (متوفی ۲۱۱ه) ان کی کتاب العزیز محدث دہلوگ کا بدار شاد "بستان المحد ثین "میں ملاحظہ فرما لیجے محد "ان میں (۱) اس کتاب میں یہ حقیقت من ۵۰۰ پر ملاحقہ فرمائی (مرتب)

فی الجملہ تشیع تھا البتہ زیادہ غلونہ تھا"، یہ کم وہیش الیی بی بات ہے جیسی حافظ ذہبی فی الجملہ تشیع تھا البتہ زیادہ غلونہ تھا"، یہ کم وہیش الیی بی بات کیا ہے کہ اس تشیع کی منابر کسی نے انھیں ساقط الاعتبار قرار دیا ہو' امام احمد المن حنبیل "اسحال بن را ہویہ"، اور یہ حیبی بن معین جیسے ارباب کمال الن کے شاگر دہیں، "صحاح سته" میں بھی الن کی روایت موجود ہے، اہل علم جمال ضرورت ہودوسرے محد ثین کی طرح الن کی حدیثوں سے بھی جمت پکڑتے ہیں، دور نہ جائے الد الحسنات مولانا عبد الحی لکھنوی حدیثوں سے بھی جمت پکڑتے ہیں، دور نہ جائے الد الحسنات مولانا عبد الحی لکھنوی حدیثوں سے بھی جمت کی مقدم میں محمد مع التعلیق المحمد میں ۱۲۹ مطبور کے لئے ملاحظہ ہو الموطالامام محمد مع التعلیق المحمد میں ۱۲۹ مطبور

الل علم كويه سكرخوشى ہوگى كه مصنف عبد الرزاق اب "ہندوستان" ميں ہمى چھپ رہى ہے،اس كى طباعت كے اہتمام ميں محدث شہير مولانا حبيب الرحمٰن الاعظمى بير ون ملك كئے ہوئے ہيں، غالبًا "بير وت" "ميں طباعت ہوگى۔ خلاصہ كلام بيہ ہے كہ جولوگ مولانا مودودى كے عناد ميں طبرى جيسے لام و علامہ ادر شيخ وقت كوشيعيت كے خودسا خنة تير سے مجروح كردينا چاہتے ہيں وہ علم كے ساتھ مسخر اور فن كے ساتھ استہزاء كردہے ہيں۔

کھلی خیانتیں:

"اصابہ" کے حوالوں میں بدویا نتی کی دستادیزی شادت آپ دیکھ چکے، یمال بھی کچھ نمونے دیکھئے۔ مولانالکھتے ہیں:

"محدف حافظ احمد بن علی سلیمانی" ان کے بارے میں (یعنی "طبری" کے بارے میں الکھتے ہیں کہ کان یضع للروافض لینی پر دافشیوں کے لئے حدیثیں گھڑ اکرتے تھے، بیدوضو میں پیروں پر مسح کے قائل تھے دھونا ضروری نہیں سیجھتے تھے۔

(البداييص ٣٨ اج١١) (المارت وصحابيت ص٢٦)

ان چندسطور میں ایک نہیں دو نہیں تین ایسی خیا نتیں ہیں جنھیں دیکھ کردل لرزجاتا ہے کہ یاللہ اہل علم کو کیا ہو گیا'ان کی متاع دین داخلاق کس نے لوٹ لی۔ پہلی خیانت ہے ہے کہ سلیمانی کا جو قول مولانا نے نقل کیا ہے وہ"البدایہ" میں ہرگز نہیں ہے بلحہ اسی "میزان الاعتدال" میں ہے جس سے انھوں نے ذہبی کا یہ قول نقل کیا تھا کہ "لئن جریر میں تشج ہے مگر مصر نہیں" اور ٹھیک اسی جگہ ہے جمال سے یہ قول نقل کررہے ہیں یعنی جلد دوم صفحہ ۳۵ پر،اب ہتا ہے گئہ ہے جمال سے یہ قول نقل کررہے ہیں یعنی جلد دوم صفحہ ۳۵ پر،اب ہتا ہے "میزان الاعتدال"کا حوالہ دینا خیانت نہیں تو گھر معلوم ہوتا ہے کہ مولانا نے نہ "میزان کیا ہے؟ اور اگر خیانت نہیں تو پھر معلوم ہوتا ہے کہ مولانا نے نہ "میزان سلط حوالے لے لئے ہیں۔

دوسری خیانت میہ کہ ذہبی نے جمال محدث سلیمانی کا یہ قول نقل کیا ہے وہیں یہ بھی لکھ دیا ہے کہ:

" یہ سراسر جھوٹی بد گمانی ہے ، این جریر ٌ تو اسلام کے بوے بوے معتمد علیہ ائمہ میں ہے ہیں۔"

ذہبی کی اصلی عبارت آپ آھے ص ۸۸ پر ملاحظہ فرما کتے ہیں۔

جولوگ عربی کتابول تک نہیں پہنچ سکتے 'وہ ہماری اس وضاحت کا ثبوت علامہ شبلی کی سیرت النبی جلد اول کے مقدے میں بھی ملاحظہ فرماسکتے ہیں۔ علامہ شبلی نے حافظ ذہبی کی ''میزان الاعتدال'' ہی سے محدث سلیمانی (۱) کا نہ کورہ داہی قول نقل کر کے حافظ ذہبی گاہے ریمارک بھی سامنے رکھ دیاہے۔

(۱) محوظ رہے کہ یہ وہی محدث سلیمانی ہیں جنہوں نے اعمش اور شعبہ اور این افی حاتم اور امام الد حنیقہ کو بھی شیعہ کمائے (میزان الاعتدال جلد دوم ص ۱۱ ترجمہ عبدالرحن من الی حاتم) اور یکی بررگ ہیں جنہوں نے مسعر من کدام اور حاد اور الو حنیفہ جیسے بہتر سے علماء کو فرقہ "مرجبہ" میں شامل کیا ہے (میزان الاعتدال جلد موم صفحہ ۱۹۳ ترجمہ مسعر من کدام۔

گویا حافظ ذہبی نے سلیمانی کی جو لغو تھت تراثی اس لئے ذکر کی تھی کہ اسکی لغویت پر سنبہ کردیں، اسے مولانا بناری نے "البدایہ" کے غلط حوالے سے بایں طور پیش کردیا کہ گویا یہ ایک تاریخی صدافت ہے اور حافظ ذہبی کی تردید و تکذیب کو نمایا گئے ، یہ کس قسم کا ایمان ہے جولوگوں کو اتنی پست حرکتوں سے بھی نمیس روکتا، یہ تو کم و پیش ایما ہی ہوا جیسے کوئی قرآن سے وہ تھمت تو نقل کردے بونعوذ باللہ حضرت ما تشہ صدیقہ " پرلگائی گئی تھی گراس تردید کو چھپایا جائے جو قرآن نے اسکی کی ہے۔ فیا حسرتا۔

تیسری خیانت بہ ہے کہ وضومیں پیروں کے مسے کا قائل نہ ہونا 'انھوں نے ''البدایہ " کے حوالے سے پیش فرمایا گویا قارئین کو یہ متارہے ہیں کہ ''البدایہ " کے محرم مصنف ائن کثیر نے تقیدیق کی ہے کہ ''طبری'' مسح کے قائلی نہ تھے۔

لیکن حقیقت کیاہے اسے سکر آپ دنگ رہ جا کمنگے۔

"البدايه" ميں ابن جرير كا تعارف جلد االميں صفحہ ١٣٥ سے ١٣٥ كر الا "كيا ہے ، اس تعارف كے ضرورى اجزا تو ہم آ گے نقل كريں گے ، اس مسحوالے تول كى حد تك ملاحظہ بيجيج كه "البدايه" ميں كيا كما كيا ہے۔

"اور ائن جریر کی طرف به بات منسوب کردی گئی ہے کہ وہ وضوی میں پیرول کا دھونا واجب نمیں سمجھتے تھے 'بلحہ مسم کو کافی سمجھتے تھے 'بلحہ مسم کو کافی سمجھتے تھے اور یہ بات کافی مشہور ہوگئی، حالا نکہ جوائل علم بیں جانتے ہیں کہ ائن جریر دو تھے، ایک ان میں کاشیعہ تھا۔ یہ مسمجوالی بات در اصل اس کی طرف منسوب ہے، ادریہ اٹال علم مفسر ائن جریر کواس فتم کی باتوں سے پاکدامن قرار دیتے ہیں۔" (البدایہ جااس کے سما)

جس كاجي جائب ان حجركي "لسال الميزان" جلد بنجم كو صفحه ١٠٠ ـ صفحه

سا اتک دیکھ لے اسے تفصیل مل جائے گی کہ مفسرائن جریر ہی کے زمانے میں ایک اور شخص محمد بن جریر الطیری پایاجا تا تھاجو شیعہ تھا' ظاہر ہے اس صورت میں اس شخص کے بھن عقا کدو خیالات کا مفسر ابن جریر کی طرف غلط طور پر منسوب ہو جانانا ممکن نہ تھا۔

این کثیر آ کے فرماتے ہیں:

"آیت قرآنی کے تحت پیروں کے دھونے اور مسی کرنے متعلق این جریر نے اپنی تغییر میں جو پچھ کھاہے اس کی مرادیہ ہے کہ دہ پیروں کا دھونا تو داجب ہجھتے ہی تھے 'اس کے ساتھ یہ ہجی واجب ہجھتے تھے کہ بانی بہاتے ہوئے ہاتھوں کو بھی پیروں پر پھیرا اجائے (یہ نہیں کہ یو نئی پانی بہادیا اور ہاتھ نہ پھیرا) مسی کا لفظ انھوں نے "دلک" کے مناور میں استعال کیا ہے لیمنی وھونے کے ساتھ ساتھ پیروں کو ہاتھ سے ملنا بھی ضروری ہے کہ گردو غبار صاف ہوتا چلا جائے ، بہت سے لوگوں نے ان کی مراد نہیں سمجھی ہوتا چلا جائے ، بہت سے لوگوں نے ان کی مراد نہیں سمجھی انھوں نے ساتھ کو ان ان سے میں مثل ہوگئے ، گر جنھوں نے مراد نہیں سمجھی انھوں دونوں کو واجب کہتے تھے۔"

دیکھاآپ نے ''البدایہ "میں کیا لکھا جارہاہے اور مولانا بناری وہی صفحہ کھوئے بیٹے ہیں گر اس میں سے کیا نقل کررہے ہیں؟ ایک ایسا ٹکڑا جس کے بارے میں خود ائن کثیر وضاحت فرمادہے ہیں کہ وہ غلط طور پر ائن جریر کی طرف منسوب کردیا گیاہے۔

ہے اس حق پوشی اور فریب دین کا کوئی جو اب ؟

لطف سے ہے کہ این جریر کی تفسیر عقاتو نہیں ہوگئ "آیت فاغسلوا

وجوهكم "سورة ماكده"ك آغازين آئى ب "تغييران جرير جلد فشم الفاكر جس كاجى چاہ ص اك سے ٣٤ تك دكھ لے ، امام طبرى آيت كے متصل بعد تقريباً پندره الى حديثيں پيش فرماتے ہيں جن ميں صرح طور پر موجود ہے كه وضويس بيرون كادهوناواجب ، صرف ايك حديث نمونتاً ملاحظه مو:

رسول الله علی وضو کررہے تھے اور آپ نے اپنے پیر دھوئے اور فرمایا کہ مجھے ایسائی عظم کیا گیاہے۔

ان حدیثوں کے بعد البتہ وہ ان حضر ات کا بھی ذکر کرتے ہیں جن کا خیال میہ تفاکہ وضویس پیروں کا حرف مسے کا فی ہے 'قدیم اہل علم کا طریقہ ہی میر ہاہے کہ کسی مسئلے میں اگر ایک سے زائد آراء موجود ہیں تو وہ دیانت علمی کے تحت ان سب آراء کاذکر کر دیے ہیں تاکہ بیہ آراء دوسر دں کو بھی معلوم ہو جائیں۔

خود این جربر کا مسلک تو اسی ہے واضح ہوگیا کہ انھوں نے مقدم ان حدیثوں کو کیا 'جو دھونے کے وجوب پر دال تھیں ، پھر صراحتاً بھی اپنامسلک وہ درج ذیل الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

> "اور سیح بات ہمارے نزدیک ہیہ ہے کہ جس طرح ( تیم میں ) چرے پر مٹی بھر اہاتھ پھیر نامقرر کیا گیاای طرح وضویس پانی کے ساتھ پیردل کا مسح (دلک)ضروری قرار دیا گیا۔"

منے ہے مراد ''دلک'' ( یعنی صفائی کے لئے ہاتھ بھیرنایا رگڑنا)اس سے بھی داختے ہے کہ مثلاً ایک شخص تالاب یا بھی داختے ہے کہ مثلاً ایک شخص تالاب یا حوض میں پیر ڈال دیتا ہے مگر پیروں کو ہاتھ نہیں لگا تا تو اس نے تھم کی ناقص تعمل کی 'اسے چاہئے کہ ہاتھ بھی استعال کرے 'اندازہ فرمائے ، جوہزرگ اہل سنت کے عام مسلک ہے بھی زیادہ مختاط مسلک اختیار کئے ہوئے ہیں اور پیروں کو

د هو بے کے ساتھ سے بھی ضروری قرار دیتے ہیں کہ ہاتھ استعال کر کے ان کاگر د وغبار صاف کر دیاجائے ان کے بارے میں مولانا بہاری سے شمت تراثی قرمار ہے ہیں کہ وہ پیروں کا وحونا ضروری شیس سمجھتے تھے اور فریب در فریب سے کہ اس شمت کولئن کیڑے ذمہ ڈال رہے ہیں۔

حق یہ ہے کہ ائن جریر نے سات طویل صفحات میں مذکورہ آیت قرآنی کی جو تغییر میان فرمائی ہے اس سے زیادہ جامع اور عالمانہ و محققانہ تغییر کا تصور بھی مشکل ہے۔

خیانتیں توآپ نے دکھ لیں ،اب ہم ایک من کویہ فرض کے لیتے ہیں کہ چلئے این جریر کا خیال ہی تھا کہ وضویس پیروں کا صرف مسے واجب ہے ، وھونا واجب نہیں ، تو ہم پوچتے ہیں کہ اس رائے کی بناء پروہ شیعہ کیے ہوگئے؟ اس رائے کا قول نقل کرنے والے توسلف میں بہت ہیں ،وجہ یہ ہے کہ آیت قرآنی میں اس کا امکانی پہلو موجود ہے ، واسسحوا برؤسکہ وار جلکہ الی میں اس کا امکانی پہلو موجود ہے ، واسسحوا برؤسکہ وار جلکہ الی الکھیں۔ اس سے پیروں کے دعونے کا عم صرف اس صورت میں نگاہے کہ "ار جلکم" کے لام پر فتح پڑھاجائے ، لیکن اہل علم نے صراحت کی ہے کہ بہت سے علماء نے لام پر کمرہ (زیر) بھی پڑھا ہے ،اس صورت میں دھونے کا میں صرف مسح کا تھم نگاہے کو نکہ "عطف دئوسیکہ" پر ہوجاتا ہے اور دئوس (سرول) کے لئے مسح بی کا تھم دیا جا رہا ہے۔

بے شک جمہور علماء کا اہماع : و چکائے کہ لام پر فتح ہی ہے اور مسح نہیں باحد د هوناواجب ہے ، لیکن کسی متند عالم نے آج تک ان لوگوں کو کافر نہیں کماجو مسح کو کافی سمجھتے رہے ہیں 'اگر آیت میں مسح کی قطعاً کوئی سمجائش نہ ، وتی تو مسح کو کافی سمجھنا قرآن ہے انکار قرار دیاجا تا اور قرآن ہے انکار کفر ہی ہے۔

الل علم جانتے ہیں کہ بہتر ہے علاء ہیں جو اپنی بعض آراء میں '' تفر د'' اختیار کرتے ہیں یعنی جمہور علاء کی رائے ہے مختلف اپنی خاص رائے رکھتے ہیں ، مثلًا المام الن تعمیہ ی سے "تفردات" کافی بیں "مگر ال تفردات کی بنا پر مجھی کوئی مستندعالم دوسرے عالم کو مگر اویا شیعہ بار افضی یا اہل سنت سے خارج نہیں کہتا اگر ابن جریر کامسلک بیہ ہو تا بھی کہ مسم کافی ہے توزیادہ سے زیادہ بھی کہ مسم کافی ہے توزیادہ سے زیادہ بھی کہ الن کامسلک غلط ہے ، الن سے اجتمادی غلطی ہوئی ہے ، آخر چاروں ائم ہیں سے ہر ایک کے مقلدین دوسرے ائم کی اختلافی آراء کوغلط ہی بتاتے ہیں ، لیکن کیاان اختلافات کی بنا پر ایک دوسرے کو مگر او بھی کہتے ہیں۔ ؟

یہ عجیب مسخرہ بن ہے کہ طبری پرالزام تو لگایا جارہا ہے تشیخ کا ،لیکن دلیل میں ایک الیک الیک و بیا ہے جو آگر چہ خلاف واقعہ ہے گر مطابق واقعہ ہی مان لیں تواس کا کوئی تعلق فرقہ شیعہ ہے نہیں ہے ،اگر شیعہ حضرات وضو میں پیروں کے مسح ،ی کے قائل ہول تب بھی اس سے یہ کمال ثابت ہوا کہ "مسح"کا ہر قائل شیعہ ہوگیا، اگر الی جزئی مماثلتی موثر ہوسکتی ہوں تو پھر تو ہر آدمی گدھا بھی قرار پاسکتا ہے ' لومڑی بھی، کوااور خرگوش بھی ، کیونکہ متعدد جزئی مماثلتیں تو تمام جاندار مخلوقات میں موجود ہیں۔

مزيد خيا ستن : بيس مولانا "طبرى" كبارك من لكهة بين:

"بغداد" مين جب ان كا انقال موا تو عنبيول في انهين قبر ستان من دفن مون نهين ديا، ونسبوالي الرفض اوران كورانض بتلايا" ـ (البداية م ١٣٦١)

اب دیکھے "البدایہ" کی بوری بات کیا ہے۔ ان کی الکھتے ہیں:
"وواپ گھر میں دفن کئے گئے کیونکہ حدبیوں کے کم علم دکم
عقل اور بازاری(۱) کو لول نے ان کے دفن میں رکادث پیدا
کی اور افواہ پھیلائی کہ وہ رافضی ہیں اور جاہلوں نے تو یسائک

(۱) ابن کثیر کے الفاظ میں عوام الحالمایة ورعاعهم۔ رعاع کاتر جمد کسی بھی عرفی اردو نفت میں دیکھ لیا جائے۔ کینے اور رذیل لوگ۔ شرارت بھیلائی کہ ان کی طرف "الحاد" کی نسبت کردی، حالات بھیلائی کہ ان کی طرف "الحاد" کی نسبت کردی، حالات سے، وہ تو قرآن و سنت کے علم اور عمل کے اعتبار سے اسلام کے اماموں میں سے ایک امام شھے۔" (ص ۱۳۲)

ملاحظہ فرمایا آپ نے 'یہ سب ٹھیک اس صفحہ پر ہے جس سے مولانا ہماری نے چند فقرے چن لئے جی 'بتایئے ، جو ہزرگوار دید ہ و دانستہ یہ سب کرر ہے ہوں ان کے بارے میں کون آخریہ تصور کر لے گاکہ خدا کا خوف، دیانت کا احساس اور شر افت کایاس انھیں کسی بھی درجے میں ہے۔

بورا نقشه یول سمجھئے کہ "البدایه" کے تین بوے صفول میں ان کثیر" نے "طبری" کا تعارف کرایا ہے ،اس میں خطیب بغدادی اور امام این خزیمہ کی دہ آراء بھی انھوں نے نقل کی ہیں جنھیں ہم پیچیے پیش کر آئے ،ان کا اپنا کہنا ہے ہے کہ این جریر ی تفسیر اور ان کی دوسری تصانیف بے مثل ہیں، بے حد نافع ہیں، مزیدوه کہتے ہیں کہ ان جریر طبری عبادت گذاروں اور زاہدوں اور متقیوں میں ے تھے، حق کے معاملے میں کسی کی ملامت کی پردانہیں کرتے تھے، بہت او نچ صالحین میں ہے تھے، وہ ان بلید مرتبہ محدثین میں ہے ایک تھے کہ ابن طولون کے زمانے میں تمام اہل مصر جن کی پیروی کرتے تھے،"حنابلہ"نے ان پریو اظلم ڈھایا، یہ حنابلہ بروپیگنڈے کرکر کے لوگوں کو انکی خدمت میں حاضر ہونے 🕶 ے روکتے تھے، ایک مرتبہ خلیفہ مقتدر نے یہ ارادہ کیا کہ ایک ایسی کتاب ککھواول جس کے مندر جات ہے تمام علماء متفق ہوں، باخبر حضرات نے خلیفہ کو بتایا کہ سوائے انن جریر کے اس عظیم کام کا اور کوئی اہل نہیں، چنانچہ خلیفہ نے انھیں بلایا،ان سے استدعاکی ،انھیں مقرب خاص بنایااور کماکہ آپ کوجو حاجت ہو بان فرمائیں ، انھول نے کہا مجھے کوئی حاجت نہیں ' خلیفہ نے اصرار کیا کہ جناب بوں نہ ہوگا ، آپ کچھ تو مجھ ہے ماتنگیں ،انھوں نے اصرار ہے مجبور ہو کر پیہ

فرمائش کی کہ "اے خلیفہ آپ سیاہیوں کو تھم دیجئے کہ جمعہ کے دن جو بھیک ما تکنے والے مسجد جامع میں تھس کر وست سوال دراز کرتے ہیں انھیں روکا جائے' بس۔" دیکھا آپ نے 'یہ ہے وہ تعارف جو"البدایہ "میں ابن جریم کا کرایا عمیا ہے، انصاف فرمایتے کیا مولاناماری کا طرز عمل نہیں اس آوی جیسا شیں ہے جو طے کر چکا ہو کہ میں چاہے جنم میں جھونگ دیا جاؤں مگر مولانا مودودی کی تر دید کر کے رہول گااور ہر اس عالم کے اینٹ ماروں گا جس ہے مولانا مودودی نے استناد کیا ہے۔

### غضب در غضب :

میں مولانا ہاری مولانا مودودی کے بارے میں لکھتے ہیں: "حضرت علامہ نے آخر خود مجھی انکھیں کھول کر انگی تاریج کو بڑھا ہو تا (لیعنی این جر ہر کی ۔ جملی) تو دیکھتے کہ ص ۲۴ بر حفرت امیر معاویة کے نام کے ساتھ به طبری صاحب لمعدة

الله كت بين اى طرح ص ٢٩ يركهة بين في خلافة يزيد

بن معاوية لعنهما الله "(الارتوصايت ص ٢٤)

خیر مولانا مودود کی کی''آئنگھوں'' ہے تو کیا مولانا محد میاں اور کیا مولانا محمد اسحاق سندیلوی سب ہی کوہوی ہدر دی ہے کہ ہر ایر کھولے چلتے ہیں ،لیکن تماشا یہ ہے کہ مولانا ماری نے حوالوں کی خیانت سے ترقی کر کے اب سفید جھوٹ ہی شروع کردیا، آپ دیکھ رہے ہیں کہ انھوں نے "طبری" کے ص ۲۴ اور ص ۲۹ کے حوالے دیئے ، انھیں کیا یہ بھی معلوم نہ ہوگا کہ "طبری" کیارہ جلدول میں ہے (اور اگر عریب بن سعد القرطبی کے اضافے کو مالیا جائے توبارہ جلدوں میں ) گریہ بالکل نہیں بتاتے کہ کو نسی جلد سے صفحات دے رہے ہیں، بتائیں کیسے ، منقولہ الفاظ کہیں موجود ہوں تو بتائیں یہ بکسر دروغ یا فی

### ہے کہ "طبری" نے حضرت معاویہ " پر کہیں لعنت بھیجی ہو۔

#### ترجے میں خیانت:

مولانا مودودی نے جن کتابول سے روایتیں لی ہیں ان میں مولانا ہماری نے "کتاب المعقد" کا نام بھی دیا ہے "تجب ہے اس کتاب کے حوالے انھول نے "خلافت و ملوکیت" میں تو خاتے پر حروف خلافت و ملوکیت" میں تو خاتے پر حروف حجی کی تر تیب سے ان کتاب کی فرست بھی موجود ہے جن کے حوالے کتاب میں آئے ہیں، جس کا جی چاہے اس پرایک نظر ڈال لے۔

خیر۔ کتاب العقد کوپایہ بقاہت سے گرانے کے لئے فرمایا جا تاہے:
"المن ربہ کی کتاب ہے جن کے بارے میں "کشف الطون"
میں ہے قال ابن کشیر یدل من کلامہ علی تشبیعہ
لینی الن کیٹر فرماتے ہیں کہ اس کا کلام اس کے رافضی ہونے
کی دلیل ہے۔" (امارت و صحابیت ص ۲۹)

ترجے کی صرح خیانت یہ ہے کہ تشیع کے معنی "رفض" کئے گئے ، عالانکہ ہر شیعہ رافضی نہیں ہوتا۔ "تشیع" تو جیسا آپ نے دیکھالیک ایسی اصطلاح تھی جسے علائے سلف بہت ملکے معنی میں یو لئے تھے ، کسی عالم میں تشیع کاپایا جانا گر اہی کے متر ادف نہیں تھالکین "رفض"اس سے آگے کی چیز ہے ، یہ لفظ علائے سلف اس وقت استعال کرتے تھے جب کسی کی گمر اہی کی نشاند ہی متصود ہوتی ، منقولہ عربی عبارت میں تشیع کاذکر ہے لیکن مولانانے "رافضی" ترجمہ فرمادیا۔

اس خیانت کے علاوہ یہ بھی دیکھتے کہ جلداور صفحے کاحوالہ سرے سے غائب ہے،اگر مولانانے ''کشف الظون''خود سکھی ہوتی تو مفصل حوالہ بھی ضرور دیتے۔ پھر ان کثیر ''کی تو بہت سی کتابیں ہر جگہ دستیاب ہیں' اگر ابن کثیر '' نے ' ''کتاب العقد'' کے مصنف کے بارے میں کوئی اظہار رائے کیا ہے تو اسے ''ابن

#### کثیر" بی کی کسی کتاب میں د کھانا جاہئے۔

### عاميانه مغالطه اندوزي:

مروان کون تھا کیا تھا؟اس کا خاصہ جغرافیہ آپ جائزہ حصہ دوم میں پڑھ آئے،لیکن مولانا محد میال کی طرح مولانا ہمارس پر بھی "عشق مروان" کا دورہ کیوں ندیز تا فرماتے ہیں:

"تعصب نے مولانا مودودی کی کمیں کمیں سمجھ زاکل کردی ہونا تو ہم دان اگرچہ کیار صحابہ سے نہیں تاہم ان کا صحافی ہونا تو مسلم ہے، حافظ ان حجر "بدی الساری" میں لکھتے ہیں له رویة لین کا انخضرت علیہ کودیکھنا مختق ہے۔ "(صسر)

معلوم نہیں تعصب بھی کیابلاہ کہ پڑھے کھے بھی کھی جمالت پر از آتے ہیں ، مولانا بہاری بھی اس معلوم حقیقت سے ناداقف نہ ہوں گے کہ «مسلم"اس چیز کو کہاجاتا ہے جس میں قابل لحاظ حضر ات کا اختلاف نہ ہو 'بلعہ تمام قابل ذکر علاء اسے تسلیم کرتے ہوں ، لیکن مروان کی "صحابیت" مسلم ہونا تو دور کی بات ہے ، او نچ در جے کے محد ثین اور محققین کی اکثریت اسے صرف تاہی مانتی ہے صحافی نہیں 'خود مولانا نے این حجر کے جو الفاظ نقل کے ہیں وہ اشارہ کرتے ہیں کہ این حجر کے جو الفاظ نقل کے ہیں وہ اشارہ کرتے ہیں کہ این حجر کے نزدیک وہ صحافی نہیں ہے ، افعول نے ولہ رویة کماولہ صحبة نہیں کہا الانکہ آگر صرف دیکھناان کے نزدیک مروان کو "صحابہ" میں داخل کردیتا تودہ و لہ صحبة کہتے۔

مولانانے ''مخاری'' کی تاریخ صغیر سے نقل کیاہے کہ مروان ہجرت سے
۱۹ سال قبل پیدا ہوئے 'لیکن تمام ثقتہ مور خین اور محققین اس پر متفق ہیں کہ
''مخاری'' کو غلط اطلاع ملی' مروان حضور کے جیتے جی ہر گزبالغ نہیں ہوا تھا، چنانچہ
این عبد البرِّ ، این کثیر 'ان اثیرؓ ، این حجرؓ ، سب کی کتاوں میں اسکی وضاحت موجود

ہے، خود مولانا بہاری نے "تاریخ خمیس" سے جو عبارت نقل کی ہے اس میں وھو صبی کر الفاظ ہیں بعنی مروان اس دقت جد تھا۔

جس جگه مولانانے بدلکھاہے کہ:

"کثیر جماعت محد ثین کے نزد یک مروان صحافی تھے۔"

(البداييص ٢٥٢ج ٨)

ٹھیک ای جگدائن کثیر کے بدالفاظ موجود ہیں ، وکان عمرہ نمان سنین حین توفی النبی و ذکرہ ابن سعد فی الطبقة الاولیٰ من التابعین (جب حضور کی وفات ہوئی تومروان آٹھ سال کا تھا اور ابن سعدؓ نے اس کا ذکر تابعین کے طبقہ اولی میں کیا ہے۔)

آگر ہم مزید کچھ نہ تکھیں تب بھی ظاہر ہے کہ مروان کی صحابیت کو مسلم کہنا غلط نظر آرہاہے مگر ہم تھوڑی می وضاحت کریں گے۔

## صحابیت کی تعریف:

صحافی کے کہتے ہیں، اس میں اہل علم مختلف الرائے ہیں' مشہور فقیہ و محدث تابعی سعیدین المسیبؓ کہتے ہیں کہ ہم صحافی صرف اس شخص کو قرار دیتے ہیں جو سال دو سال حضور "کی صحبت میں رہا ہو" اور اس نے ایک دو جہاد آگی معیت میں کئے ہوں۔

واقدی کے جس آدی نے مصور کو دیکھا ہے کہ جس آدی نے صفور کو دیکھا ہے کہ جس آدی نے حضور کو دیکھا اور بالغ ہو کر اسلام لایا 'اور دین کی بات سیجھنے کا اہل ہوا 'اور دین کو اس نے پند کر کے اختیار کیا 'وہ ہمارے نزدیک صحابی ہے بخواہ اس نے چند ہی ٹانیئے آپ کی صحبت پائی 'امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ کے اصحاب وہ حضرات ہیں جضول نے کچھو دقت آپ کی صحبت اٹھائی یا آپ کودیکھا۔ مصاب وہ حضرات ہیں جضول نے کچھو دقت آپ کی صحبت اٹھائی یا آپ کودیکھا۔ قاضی او برا کہتے ہیں کہ جس نے بھی حضور کی صحبت اٹھائی یا آپ کودیکھا۔ قاضی او برا کہتے ہیں کہ جس نے بھی حضور کی صحبت اٹھائی خواہ نیادہ و دقت

یا کم وقت لختاوہ سحانی ہے، لیکن امت میں یہ اصطلاح قرار پانچی ہے کہ صحافی کا اطلاق اس پر کرتے ہیں جو کشر الصحبت ہو، جن لوگوں نے گھڑی بھر آپ سے ملاقات کی ان کے لئے "محالی" کی اصطلاح جائز نہیں سمجھی گئے۔

امام غزال فرماتے ہیں کہ افت کے اعتبارے توصحانی ہروہ شخص ہے جس نے گھڑی تھر بھی حضور کی صحبت اٹھائی ہو ، لیکن عرف و اصطلاح میں اس کا اطلاق اس هخص پر ہو گا جس کی صحبت زیادہ ہو۔ (یہ تمام تفصیلات این اثیر کی "اسد الغابه "جلداول کے آغاز میں ملاحظہ فرمائی خِاسکتی ہیں) ابان تفصیلات کی روشنی میں فیصلہ فرمایئے کہ جس مروان کی عمر حضور کی و فات کے وقت آخھ سال ہے زیاد ہند ہو 'اس کی صحابیت کا کیا حال ہے ، پھر ہاہ گذشتہ '' جائزہ حصہ دوم'' میں آپ دیکھ کیے کہ مروان جب پیدا ہوا تو دوسرے پچوں کی طرح اے بھی حضور علی کے سامنے حصول ہر کت کی خاطر لایا گیا تھا' حضور علیہ نے اس پر لعنت جمجی۔اس کے بعد آپ اس کے باپ "حکم" کو جلاو طن کردیتے ہیں اور پیہ بھی ای کے ساتھ چلاجا تاہے'اور پھر خلافت عثانیہ میں" مدینے''لو تاہے۔ ایک نوزائده یخ کادیکهناسر اسر سطی معنی میں تو "دیکھنا" کملایا جاسکتا ہے، شاید ای لئے ان حجر نے "رؤیة" كا اقرار منيا بے الكن صحبت سے اس كاكيا تعلق؟ في الاصل توبيه "رويت" بهي نهيں۔ ہے چه جائيکه محبت، عمد طفوليت کی اس بے مصرف اور شعور و تمیز سے خالی "رویت" کا لحاظ کر کے بے شک ان محد ثین نے مر دان کو''صحافی محمد یاہے جو زیادہ تر سطح پر رہنے کے قائل ہیں تہہ میں اتر نے ہے انھیں ولچیپی نہیں الکین اکار محد ثین اور کبار فقهاء میں ہے کو کی

اس کے باد جو داگر مولانا بہاری میہ فرماتے ہیں کہ "مر دان کا سحانی ہونا مسلم ہے" تو خود سوچ لیجئے کہ وہ جمل دخو درائی کی کس دادی میں بھٹک رہے ہیں۔

اییا نہیں جو مر وان کو صحابل کمتا ہو۔

## عجيب احترام صحابة:

دیگر معترضین کی طرح مولانا باری کے بارے میں بھی ناشر کتاب نے یہ

بتایا ہے کہ انموں نے جو کچھ لکھا ہے صحابیت کی محبت واحترام میں لکھا ہے ، مگر یہ

احترام کس متم کا ہے اس کا اندازہ فقط ایک فقر ہے ہے کر لیجئے ، صفحہ ۲۳ پر فر مایا:

"جس وقت حضرت علی نے "زبانی جمع فرج" کے سواان کی

جارہے ہے ، حضرت علی نے "زبانی جمع فرج" کے سواان کی

ذرہ پر اور میں کی ، اور نہ ان کے جنازے میں شرکت کی

بلحہ بعد میں انھیں خالم قاتلین کو اعلی ترین عمدے گور زی

وغیرہ کے عطاکر دیے 'ہے کوئی تاویل اس کے لئے ؟"

تاویل توسب کے علم میں ہے کہ خود حضرت عثان شورش کاروں کے مقابع میں تلواد اٹھانے اور طاقت استعال کرنے کی اجازت نہیں دے دہے ، علی بھر حضرت علی یا کوئی اور عملا کیا مدد کرتا ، نیز اس عبارت میں جو کچھ کما گیا ہے اسکے ایک جرکاشا فی جو اب "خلافت و ملوکیت" میں موجود ہے بھر طیکہ اس کا مطالعہ مخالفانہ ذبین سے نہیں 'بعہ طلب حق کے اراد ہے کیا جائے ، گرہم اس عدف میں بڑتا نہیں چاہجے بلعہ صرف اتناسوال مولانا باری اور ان کے ناشر سے شی بڑتا نہیں چاہجے بلعہ صرف اتناسوال مولانا باری اور ان کے ناشر مولانا مودودی کی ضد میں کررہے ہیں' یاباتی صحابہ بھی کسی احترام و عقیدت کے مولانا مودودی کی ضد میں کررہے ہیں' یاباتی صحابہ بھی کسی احترام و عقیدت کے مستحق ہیں، اگر ہیں تو پھر یہ کیسااحترام ہے جو آپ نے دھارت علی کا کیا ہے؟ منالا نکہ حضرت علی مطالب متفقہ طور پر حضرت معاویہ اور عرون العاص "اور مروان و غیرہ سے بلند ہے ، حضرت علی ماکا استحفاف کرنے والا بھی اگر احترام محابیت کا دعوی کرتا ہے تو یہ محض نمائش ہے' صاف کہئے آپ کو اصلا صحابیت کا دعوی کرتا ہے تو یہ محض نمائش ہے' صاف کہئے آپ کو اصلا صحابیت کا دعوی کرتا ہے تو یہ محض نمائش ہے' صاف کہئے آپ کو اصلا صحابیت کا دعوی کرتا ہے تو یہ محض نمائش ہے' صاف کہئے آپ کو اصلا صحابیت

د غیرہ کے احترام سے کوئی مطلب شیں 'بعد مطلب صرف اس سے ہے کہ جس طرح بھی ہو مولانا مودودی کے چرے پر سیابی الی جائے ' حضرت علیٰ کی تحقیر کا ایک اور انداز بھی مولانا نے اختیار کیا ہے ، ''ازالۃ الھاء'' کے حوالے سے انھوں نے شاہ دلی اللہ کی طرف بیاب منسوب کی:

"خلافت حفرت مرتفیٰ قائم نه ہوئی کیونکہ الل حل وعقد فی این اجتاد سے اور مسلمانوں کی تھیجت کی غرض سے بیعت ان سے نہیں گی۔"

اس حوالے کا دجل توبعد میں ویکھئے ،اس سے یہ تو ہمر حال ظاہر ہو گیا کہ مولانا ماری حفرت علی کو خلیفہ ءراشد تو کجاسرے سے خلیفہ ہی نہیں جانتے ، بتائے بھر اہل سنت والجماعت سے خارج مولانا مباری ہیں یا مولانا مودودی حفرت علی کے چوتھے خلیفہ راشد ہونے پراہل سنت کا جماع ہے۔

حوالے کا معاملہ یہ ہے کہ "ازالہ الخاء" کے جس صفح کا مولانا نے حوالہ دیا ہے وہاں آس پاس بھی یہ عبارت موجود نہیں، البتہ یہ ہمیں معلوم ہے کہ شاہ دلی اللہ نے تمام خلفاء کی خلافت پر تفصیلی روشنی ڈالتے ہوئان کے فروق پر عث کی ہے، وہیں حضرت علی کی خلافت کا پورا نقشہ کھینچاہے، اس کا یہ مطلب دور دور نہیں کہ شاہ صاحب کے نزدیک حضرت علی کی خلافت منعقد ہی نہیں ہوئی، اس دعور نے کرویک حضرت علی کی خلافت منعقد ہی نہیں ہوئی، اس دعور نے کرویک حضرت علی کی خلافت منعقد ہی نہیں ہوئی، اس دعور نے کے فوت میں ہم "ازالہ الحقاء" سے شاہ صاحب کا ایک واضح اعتراف پیش کریں گے۔

مقصد اول ، فعل پنجم میں آپ کے الفاظ یہ بیل: پس حضرت مرتضی بصفات کاملہ: خلافت خاصہ اتصاف داشتند و خلافت ایشاں شرعاً منعقد شد. "پس حفرت علی مرتقی خلافت خاصہ کی کائل صفات سے

ى سەرىپ كارىش كالانتىڭ كارىپ كالىك كالىكىدى () « متصف يىتىچەلورانكى خلانت شرغامنعقد ہو كى۔" ویسے بھی عام د خاص سب جانے ہیں کہ شاہ دلی اللہ اہل سنت کے اکارین
میں ہیں، ان کا حرام اور اعتراف عظمت ہر طقے میں کیا جاتا ہے، ان کے بارے
میں انوا ہا بھی بھی کسی نے نہ ساہوگا کہ دہ حضرت علیٰ کی خلافت سے انکاری تھے،
پھر آخر اسے لبلہ فریبی اور دھو کے کے سواکیا کمیں گے کہ مولانا ہماری "ازالة
الحقاء "کی مفصل عثوں میں ہے ایک ایسا جملہ اٹھالیتے ہیں جو بے چارے کم علم عوام
کویہ یقین دلائے کہ حضرت علیٰ کی خلافت شاہ دلی اللہ کے نزدیک منعقد ہی نہیں ہوئی۔
ان پیوری کتاب میں جگہ جگہ مولانا ہماری نے حضرت علیٰ کے بارے میں
دہ تو ہیں انگیز اور عامیانہ لب دلجہ افتیار کیا ہے کہ کیا کہیئے، جوید نصیب اس کتاب
کو پڑھے گااسے قدم قدم پر اس کا در اک ہوجائےگا۔

# دارالمصفین (اعظم گره) توجه کرے:

جتنا کھے ہم نے پیش کر دیااس کے بعد ''امارت و سحابیت'' کے مندر جات پر مزید گفتگو کی ہر گز کوئی ضرورت باقی سیس رہ جاتی ، جن لوگوں کے پاس سے کتاب ہے وہ ہماری واضح کر دہ خیانتوں اور مخالطہ انگیزیوں سے اندازہ کرلیں 'کہ ہقیہ مندر جات میں بھی اسی فنکاری کا استعمال کیا گیا ہوگا۔

تاہم خاتمہ کلام پر ہم ایک ایسے جز پر گفتگو کرنا چاہتے ہیں جس سے ظاہر ہوگاکہ مولاناسید سلیمان ندوی کی "سیرت النی" جلد ٹالث میں ایک عجیب غلطی روگئی ہے، حضور علی کا یہ ارشاد کہ خلافت تمیں سال ہے پھر بادشاہ کہ ہے امت کے خواص وعوام سب میں معردف ہے مگر مولنا بناری کہتے ہیں کہ یہ حدیث غیر معتبر ہے دلیل رہد سے ہیں :

"اول تو اس کے ایک راوی حشرے بن مانعہ الکوئی ہیں جو ضعیف اور منکر الحدیث ہیں 'دوسرے اس کے راوی سعید بن جمال روایت کرتے ہیں حضرت سفینہ سے اور ان سے ان کا

لقا ثابت نهيس ب\_" (ص٢١)

ابل علم خیال فرمائیں کہ مولانانے بیرذ کر نہیں کیا کہ یہ حدیث کس کتاب میں آئی ہے' آخر کیوں نہیں کیا؟ شایداس لئے کہ اگر کردیں گے تواینے قار نمین كويه يفين دلانا مشكل موجائے گاكه به حديث غير معتبر بي "ترندي شريف" كانام عام لوگ بھی جانتے ہیں اور اکثریہ بھی جانتے ہیں کہ یہ حدیث کی چھ صحیح کتابوں میں سے ایک شار ہوتی ہے 'راویوں کے بارے میں جو جرح فرمائی ہے وہ بھی اس لئے غیر علمی ہے کہ انھوں نے حدیث کی سند بیان نہیں کی ٔ حالانکہ سند کے بغیر راویوں پر جرح چہ معنی ؟ پھر جرح کے ساتھ انھوں نے کسی بھی صاحب فن یا كتاب فن كاحواله نهيس ديا عالا نكه كسى راوى كے ضعف وغير ه كا ثبوت تحب فن بی سے مل سکتا ہے نہ کہ یو نئی زبان جلادے سے سعیدین جمہان کی ملا قات آگر حفرت سفینہ سے ثامت شیں ہے تو مولانا کوان اسا تذہ کا نام بتانا چاہئے تھاجو ب کتے ہوں کہ ملا قات کا ثابت نہ ہوناروایت کو غیر معتبر بنادیتا ہے' حقیقت یہ ہے کہ جن لوگوں نے "صحیح مسلم" پڑھی ہے انھیں خوب معلوم ہے کہ اہام مسلمٌ اینے مقدمے میں کس شدو مدسے اس شرط کور د کر۔تے ہیں اور مثالیں دے دے کر ہتاتے ہیں کہ اگر ثبوت ملاقات نہ ہونے سے حدیث غیر معتبر ٹھیر جائے تو بے شار صحیح احادیث رو ہو جاتی ہیں ' چنانچہ "مسلم شریف" میں اس شرط کو انھوں نے قطعاً نظر انداز کر دیا.... نو کیا مولانا پماری اب "مسلم شریف" کو بھی ساقط الاعتبار قرار دیدیں گے۔

راوبوں کی براوراست حمق ہے جٹ کر بیبات سوچنے کی ہے کہ حدیث کی صحت و سقم اور ضعف و قوت کو صاحب "تر ندی" زیادہ جانے ستھیا مولانا ہماری زیادہ جانے ہیں 'ابوعیے تر ندی آمام خاری کے مشہور شاگر دوں میں ہیں ''مسلم'' ''ابوداؤد'' اور الن کے شیوخ ہے بھی انھوں نے روایت لی ہے' ان کی کتاب ''تر ندی'' 'کوچاد اعتبادے دوسری تمام کتب پر فوقیت دی گئی ہے' ایک بید کہ اس

میں تکرار نہیں ہے 'تر تیب بہت نفیس ہے ' دو سرے یہ کہ اس میں فقهاء کے فدا ہمب اوران کے دلا کل بھی ایجاز کے ساتھ ذکر ہوئے ہیں 'تیسرے یہ کہ اس میں ہر حدیث کے بارے میں یہ بھی بتادیا گیا ہے کہ وہ کیسی ہے 'صححے ہے 'حسن ہے 'غریب ہے 'ضعیف ہے یا معلل ہے 'چوشے یہ کہ اس میں راویوں کے ناموں اور کینٹوں کے علاوہ بھی ایسے فوائد بھی میان کئے گئے ہیں جن کا تعلق ''علم الر جال' سے ہے۔

جس حدیث کو مولانا باری غیر معتر فرمارے ہیں اس کے بارے میں "ترفری" کا کمنا ہے ھذا حدیث حسن قدرواہ غیر واحدعن سعیدبن جمہان سے متعددراویوں نے روایت کیا ہے ، جلد ۲۔ ص ۳۵ (باب ماجاء فی الخلافہ)

کیا مولانا ہماری نہیں جانے کہ "صدہ حسن" حدیث مقبول کے اقسام میں داخل ہے اور اس سے جمت بکڑی جاتی ہے 'لطف یہ ہے کہ جس" ازالہ الٹھاء" سے مولانا جگہ جگہ استناد کرتے جارہے جیں ای میں شاہ ولی اللّٰہ نے اس کو متعدد جگہ ذکر کیا ہے 'فی الوقت دوحوالے ہم دے سکتے جیں (۱) "ازالہ الٹھاء" مقصد اوّل۔ فصل چہارم' "مند سفینہ" کی پہلی ہی حدیث (۲) مقصد اوّل۔ فصل پنجم۔ بیانِ فتن'یمال شاہ صاحب نے ابو بحرہ تقفی دالی سندنی ہے۔

توکیاشاہ صاحب صرف ای دقت قابل اعتاد ہوتے ہیں جب مولانا، ناری
اپنے مطلب کے فقرے اکل کتابول سے اٹھا ٹیں اور جب شاہ صاحب کوئی ایی
روایت پیش فرما ئیں جو مولانا مودودی کی تائید کرتی ہو توان کا اعتاد ختم ہو جاتا
ہے 'ہم کہتے ہیں کہ ''ترفدی''یا''خاری''و''مسلم'' بے شک قرآن نہیں ہیں'ان
کی کسی روایت سے آگر کوئی انکاری ہو تواسے دو طرح کی دلیلیں دی ہوں گی'ایک
فنی دوسرے نقلی 'فنی سے مراودہ اصولی طریق تنقید سے جوارباب فن میں مستند
مانا گیا ہے 'یہ نہیں کہ اطفالِ مکتب کی طرح کوئی جرح مہم نقل کردی' یا کسی اور

يكانے اندازيس راوى كوساقط الاعتبار قرار ديديا۔

اور نعلی سے مرادیہ ہے کہ سلف میں صدبانا قدینِ حدیث اور حفاظ گذر ہے ہیں جضول نے ان چوٹی کی کتابول کو کئی گئی بارالف سے یا تک پڑھا ہے اور اپنے فیم خیالات ان کے بارے میں ظاہر کتے ہیں تاکہ اخلاف ان سے فاکد ہا ٹھا سکیں ' آگر ان کتابول میں کوئی حدیث الی ہے جسے آج کا کوئی شیخ الحدیث غیر معتبر قراردے رہا ہے تو لازمی بات ہے کہ پچھلے ناقدین حدیث میں بھی کچھ نہ پچھ فراردے رہا ہے تو لازمی بات ہے کہ پچھلے ناقدین حدیث میں بھی کچھ نہ پھو کے دہ کی دوہی مطلب ہو سکتے ہیں 'یا تو یہ سب فن حدیث میں ناقص سے کہ اس نقص کو نہ پکڑ سکتے جسے آج کے شیخ الحدیث صاحب پکڑ رہے ہیں' یا بھر آج کے شیخ الحدیث فن سے نابلہ ہیں 'پہلی شکل کو تو کوئی نادان ہی قابل قبول تصور کر سکتا ہے لہذا دوسری شکل کو تشایم کیئے بغیر چارہ نہیں۔

داضح رہے کہ یہ حدیث "ابو داؤد" "نسائی ""المتدرک" اور "سن پیمتی" میں بھی آئی ہے' علاوہ ازیں "شرح عقائد نسفی" میں اسے بطور عقید و اساسی ذکر کیا گیا ہے۔الفاظ یہ ہیں۔

الحلافة بعدی ثلثون سنة ثم یصیر بعدها ملکاً عضوضاً۔ (حضور علی کے فرمایا) ظافت میرے بعد تمیں سال ہے گھر اس کے بعد کٹکھنی بادشاہت ہے۔(ص ۱۰۵مطبع نظامیہ کانپور)

مولانامناری نے ایک بات یہ بھی کی ہے آکہ یہ حدیث "مسلم" کی فلال حدیث کے خلاف ہے 'یہ دلیل دراصل ایک دعویٰ ہے جس کا کوئی شوت عقل و نعلی موجود نہیں 'لیکن ہم اسکی حث میں پڑ کر خواہ مخواہ وقت برباد کرنا نہیں چاہتے 'البتہ وہ عبارت نقل کریں مے جو مولانا ہناری نے "سیرت البنی" سے پیش فرمائی ہے۔

"علائے الل سنت میں سے قاضی عیاض اس حدیث کا

مطلب یہ بتلاتے ہیں کہ تمام خلفاء میں سے بارہ وہ اشخاص مراد ہیں جن سے اسلام کی خدمت بن آئی ہے 'اور وہ مقی سے ' طافظ کی بنا پر خلفائے سے ' حافظ ائن حجر" ' ابد داؤد" کے الفاظ کی بنا پر خلفائے راشدین اور بوامیة میں سے ان بارہ خلفاء کو گناتے ہیں جن کی خلافت میں تمام امت کا اجتماع رہا' یعنی حضرت او بحر حضرت عمر" حضرت عمر" دعرت عمر الملک ' عمر سے عمر" حضرت عمر الملک ' عمر سے عمر" معاوید" میزید عبد الملک ' میں معاوید " میزید عبد الملک ' یہ بان ' عمر من عبد العزید' میزید ثانی بشام۔ "

مولانا باری نے اس کے لئے "سرة النی" جلد ٹائٹ صغیہ ۱۹۲۱ کا حوالہ دیا ہمارے سامنے ۱۹۲۱ء والوائد یشن ہے اس میں بید عبارت صغیہ ۲۰۱۱ پر لی مولانا کی نقل میں باریک خیانت ہے ہے کہ "سیرة البنی" میں "یزید" پر دحمتہ الله علیہ کا مخفف "رح" نہیں ہے مگر مولانا کی نقل میں موجود ہے " یہ ناذک سافرق ان کے قار کین کواس فلط نتیج تک پہنچا تا ہے کہ مولانا سید سلیمان عمدی میں یزید کو "رحمتہ اللہ علیہ" فکھا کرتے تھے " حالا تکہ یہ سراسر جھوٹ ہے "سید صاحب مرحوم کی رائے یزید کے بارے میں صرف سات بی صفحات بعد ملاحظہ کرلی حالے "ووذکریزیدکاعوان بی یہ دیے جین :

"یزید کی تخت نشینی کی بالا اسلام بر":

بمركعة بي :

"امیر معاویہ نے واحی میں وفات پائی اور ان کے جائے یزید تخت نشین ہوااور یک اسلام کے سیای ند جی اخلاقی اور روحانی ادبار و عبت کی اولیس شب ہوااور یک اسلام کے سیای ند جی اخلاقی اور روحانی ادبار و عبت کی اولیس شب ہے۔"(ص ۲۰۹۵)

اور آگے کئی سطروں تک وہی خیالات ظاہر فرمائے ہیں جویزید کے متعاق عام مسلمانوں کے ہیں۔ جمارا خطاب اس "سیرة البنی" کے ناشریعن دارالمصفین (اعظم گڑھ) کے موجوہ ارباب حل وعقد سے بنجو عبارت ابھی ہم نے نقل کی دوبلا شبہ موجود ہے ' لیکن دیکھنے کی بات سے ہے کہ سیّہ صاحب مرحوم نے اس کے لئے حوالہ "سیوطی" کی تاریخ الخلفاء کے مقدے کا دیا ہے 'ہماری نا تھی فہم میں نہیں آیا کہ سے معاملہ کیا ہے ' "تاریخ الخلفاء "کا مقدمہ ہم نے حرف حرف پڑھ ڈالا 'دہاں تو مضمون یوں نہیں ہے ' نہ تو قاضی عیاض ہی کا قول سیّہ صاحب کی عبارت میں ٹھیک نقل ہوانہ حافظ این حجر ترکی عبارت میں ٹھیک نقل ہوانہ حافظ این حجر کا کہل علم جائزہ لے کردیکھیں سے ہوا ہے توکیا ہوا ہے۔ ؟

ووسرى بات ہم بصدادب يہ عرض كريں مے كدا ثنا عشو خليفة والى حديث پرباره سطروں بين سية صاحب في جو كھ كھا ہو وہ ان كى شان بلعد سے ہم آئك نظر نہيں آتا عديث كى قابل فهم شرح تو ان سطور ميں ہے نہيں البتہ غلط فهمياں پيدا كرنے كاسامان خاصا ہے جيساكہ منقولہ عبارت سے ظاہر ہے ' پيتہ ہى نہيں چلاا كہ سية صاحب كيا كمناور كيا سمجھانا چاہ رہے ہيں۔

ہماراندویاند مشورہ یہ ہے کہ اسکلے ایٹریشن میں اس پر ایک مفضل حاشیہ ناشر کی طرف سے دیا جائے 'جس میں حدیث کی مناسب تفییم ہو'اس کے لئے امام نودیؒ کی شرح"مسلم"اور حضرت محدث مبارکپوریؒ کی" تحفقہ الاحوذی"کا مطالعہ کافی ہوگا،"شرح عقائد نسٹی" بھی سامنے رہے تو بہتر ہے۔

#### تمت بالخير:

باد جود کوشن اختصار کے ''امارت وصحابیت 'کا تعارف قدرے طویل ہو گیا' کیکن واقعہ یہ ہے کہ ہمیں اپ قلم کوبڑی مشکل سے لگام دین پڑی ہے ور نہ جوں جوں اس کتاب کو پڑھا مجیب عجیب فن پارے نظر آتے چلے گئے۔ اللہ ان تمام حضر ات پر اپنار حم فر مائے جو مولانا مودود کی کے تعصب میں آخریت کو'اخلاقی قدر ول کواور اپنے آپ کو بھول گئے ہیں۔

## ضميمه نمبر ٢

### تجديد سبائيت

#### حضرت مولانا محد اسطق سنديلوي شيخ الحديث كي تصنيف مبارك

"تجدید سائیت" اس کتاب کا نام ہے جو مولانا محد اسلی سند بلوی شخ الحدیث نے مولانا مودودی کی "خلافت و ملو کیت" کے رد میں تصنیف فرمائی ہے، یہ کتاب ہمیں بعد میں ملی ورنہ پہلے مل جاتی تو ہم مولنا محد میاں کی "شواہد تقدیں" کا جائزہ لینے کے جائے اس کا جائزہ لیتے کیونکہ مولانا محد میاں صاحب نے اپنی کتاب میں جو جو اہر پارے جمع کیئے ہیں ان میں ہے اکثر وہیشتر اس سے اٹھائے ہوئے ہیں اب جبکہ "شواہد تقدیں" کاسیر حاصل جائزہ لیا جاچکا اس کتاب کے جائزے کی ضرورت باتی شہیں رہتی۔

البتہ اس كتاب كى تميد ميں حضرت فيخ الحديث نے مولانا مودودى كى دو تفيم القرآن "كى ايك عبارت پر جوشد بداعتراض كيا ہے اس پر ہم علم و تحقیق كى روشنى ضرور ڈالیں مے ، تاكہ جن كم علم عوام كو اس اعتراض نے مولانا مودودى كے متعلق سوء ظن ميں مبتلا كيا ہو'ان كى آئكھيں كھل جائيں اور وہ اندازہ فرماليں كہ ايسے برے برے مولانا اور فيخ الحدیث بھی غصے اور جوش سے مغلوب ہوكر كيسى كيسى نافسافيال دوسرے كے ساتھ كر گزرتے ہيں۔

حضرت موصوف نے اس بوری ہی کتاب میں جوروش اختیار فرمائی ہے دہ الم علم کی سجید گی اور احساس ذمہ داری ہے کوئی مناسبت نمیں رکھتی اہل علم کا معروف طریقہ یہ ہے کہ اگر کسی عالم کی بعض آراء سے انھیں اختلاف ہو تاہے تو وہ تہذیب و متانت کے دائرے میں رہ کران د لا ئل کوغلط ثابت کرتے ہیں جن کی ہناء پریہ آراء قائم کی مجی ہیںاور پھران دلائل کی وضاحت کرتے ہیں جن کی بناء ہرِ خود انھوں نے کچھ آراء قائم کی ہیں'ابیادہ ہر گز نہیں کرنے کہ فریق ٹانی کو بلا تکلف بد نیت 'خائن' فتنه پیند 'ممراه 'بد دین 'وشمن حق اور منافق و زندیق قرار دية حلي جائيس 'آگرامل علم كايد شيو، هو تا تو آج حفيه 'شافعيه 'مالحيه 'اور حلبليه میں کوئی فقیہ 'عالم اور امام ایسانہ چتا ہے گمر ای 'بدوین اور بدیا نتی کا خطاب نہ مل چکا موتا کیونکہ عقائد 'اصول اور مسائل فنہیہ میں ان کے شدید اختلافات قدم قدم یر موجود ہیں' اور صدیوں ہے ان اختلافات کے میدانوں میں محث و نظر کا سلسلہ جاری ہے،لیکن جارے زمانے کی بدترین بدعتوں میں سے ایک بدعت پیر ے کہ اچھے فاصے اہل علم ادر شیوخ علی مباحث کے میدانوں میں سجیدگی، جذبه عدل اور احساس ذمه داری کوبالائے طاق رکھ کراترتے ہیں اور یراور است علمی و تحقیقی دلائل سے سروکار رکھنے کے عوض دہ مدمقابل کی نبت برشدومدسے حملہ آور ہوتے ہیں 'اس کے ایمان ددیانت پر کیچڑا جھالنے میں ذرہ برابریس د پیش نہیں کرتے 'اسے عمر اولورید دین ثامت کرنے میں ایزی چوٹی کا زور نگادیتے ہیں' بداسلوب ثقة المل علم میں نہ پہلے مجھی مقبول رہاہے نہ آج اس کی کوئی قیت ہے۔ مولانا مودودی کی "خلافت وطوکیت" میں اگر چیخ الحدیث کو بعض الیمی چزیں نظر آئی تھیں ، جنعیں وہ اپنی دائست میں غلط سجھتے تھے ، تو انھیں بقینا یہ حق پنچا تھا کہ عقل و نقل کے دلا کل ہے ان غلطیوں کی نشال دی کردیتے 'ادر مزید قوی دلائل دیتے ہوئے وضاحت فرماتے کہ صحیح کیا ہے؟ علمی تنقید کے اس مخلصانہ عمل میں اس کی ضروبہت بالکل نہیں تھی کہ وہ شروع سے لے کر آخر تک

بہر سدن بہر روں ہے کہ حضرت شیخ الحدیث نے انتائی برات اور بے ہائی کے ساتھ کی اسلوب اختیار کیا ہے جس سے صاف ظاہر ہے کہ ان کا متہائے نظر محض علمی کو تاہیوں اور فکری لغز شوں کی نشاں دہی نہیں 'بلعہ وہ مولانا مودودی کی آمرو لور نیک نامی لور عزت کو داغدار بنانے کا تہیہ کر کے کتاب لکھنے بیٹھ ہیں کتاب کے نام ہی سے ان کی ذہنیت کا اندازہ فرما لیجئے ''سبائیت 'کالفظ "عبداللہ کتاب کی نسبت ہے بنا کی ذہنیت کا اندازہ فرما لیجئے ''سبائیت 'کالفظ "عبداللہ ائن سبا' کی نسبت ہی ہوں 'ہمر حال وہ بدترین کمانیاں ہیں امت اس یمودی کو جس درجہ میں بھی تھی ہوں 'ہمر حال وہ بدترین کمانیاں ہیں امت اس یمودی کو ایک ایسے فتنے کی حیثیت سے جانتی ہے جس کا مشن تھا انہدام دین 'افتراق بین المسلمین 'تخریب عقائد 'ترو تج کفر و زندقہ۔

حضرت بیخ الحدیث نے بہت ہی اطمینان اور بے تکلفی کے ساتھ مولانا مودودی کی طرف "سبائیت" کی نسبت کردی اور عوام کو بیہ باور کرانے کی کوشش کی کہ خلافت و ملوکیت کوئی علمی کماب نہیں ہے بائے دہ توایک حربہ ہے میودیت چھیلانے کا اور مولانا مودودی حقیقاً مسلمان نہیں ہیں بائے ذیدیق اور دشمن دین ہیں۔

جب نام بی سے حصرت مصنف کی ذہنیت ظاہر ہوگئ و پھر کتاب کے اندر کیوں نہ یہ ذہنیت کا ہر ہوگئ و پھر کتاب کے اندر کیوں نہ یہ ذہنیت کھل کر سامنے آتی چنانچہ ورق ورق براس کے مظاہر موجود ہیں اور حصرت شیخ نے صحابہ وسٹنی، حق بیز اری، رفض و شبعیت اور خیانت و جمالت کے تمنے اس فرافد لی سے مولانا مودودی کو عطاکتے ہیں کہ شاید فرشتے بھی اس فیاضی پر جیرت ذرہ رو گئے ہوں۔

لیکن اگر بڑے بڑے مفسرین ایسابی کہتے آئے ہیں تو حفرت موصوف کو زیادہ سے زیادہ چو حق پہنچا تھا 'وہ یہ تھاکہ متانت اور شر افت کے ساتھ وہ اتنا کہہ دیں کہ ہمارے نزدیک بیہ وعویٰ درست نہیں 'اور اس کے نادرست ہونے کے یہ یہ د لاکل ہیں۔

ہم سمبر اے وے "مجلی" میں صفحہ ۳۵ سے ۳۵ تک (۱۳ صفحات میں)

میت سے الن بزرگوں کے نام مع الن کی کیاد لور عبار تول کے پیش کر آئے ہیں

جضول نے ٹھیک وہی بات کہی ہے جس کے کہنے پر حضرت موصوف مولانا

مودودی کوسب دفتم اور طعن و تشنیع کے گرزوں سے زمین کی تہد یں اتار دیتا چاہئے

ہیں اگر "مجلی "کا یہ شمارہ قریب نہ ہو توان پر گوں کے نام ہم یمال نے دیں۔

ہیں اگر "مجلی "کا اللہ صاحب" تفسیر مظری "(۱) "امام بغوی "(۳)" طبرانی"

(٣) این جرر الطبری صاحب تغییر (۵) علامه ابو محد عبد الحق صاحب "تغییر حقانی" (۲) حکیم الامت مولانا اثر ف علی صاحب تغییر "بیان القرآن" (۷) علامه آکوی صاحب تغییر "روح المعانی" (۸) حضرت این عباس صحافی رسول علامه آکوی صاحب تغییر این کثیر (۱۰) قاده (۱۱) این الی یعلی (۱۲) یزیدین رومان (۱۳) "مقاتل "لازه (۱۱) این الی یعلی (۱۲) یزیدین رومان (۱۳) "مقاتل "لازه (۱۵) صدیق بن حسن القوجی ابخاری صاحب تغییر "فتیر" (۱۲) البخاری صاحب تغییر "فتیر" (۱۲) البخاری صاحب تغییر کبیر" (۱۷) البخاری صاحب تغییر "فتیر" (۱۲) البخاری صاحب "تغییر "فتیر" (۱۲) البخاری صاحب تغییر "فتیر" (۲۲) البخاری صاحب تغییر "فتیر" (۲۲) البخاری صاحب "قلیل (۲۲) حضرت علامه این البخاری "البخاری "البخاری "البخاری "البخاری تغییر" (۲۲) این عبد البرکی تغییر جامع البیان (۲۵) این اخیرکی "الاصابه" (۲۸) این عبد البرکی "الاستیعاب" (۲۷) حضرت عبد البرکی "الاستیعاب" (۲۷) حافظ این مجرسکی «اسد النابه" (۲۸) این عبد البرکی "الاستیعاب" (۲۷) حضرت عبد القادر محدث د الموی کی تغییر "موضح القرآن" و الاسابه" (۲۸) این عبد البرکی "الاستیعاب" (۲۷) حضرت عبد القادر محدث د الموی کی تغییر "موضح القرآن" و الاسابه" (۲۸) این عبد البرکی "الاستیعاب" (۲۷) حضرت عبد القادر محدث د الموی کی تغییر "موضح القرآن" و الاسابه" (۲۸) این عبد البرکی "الاستیعاب" (۲۷) حضرت عبد القادر محدث د الموی کی تغییر "موضح القرآن" و الاسابه" (۲۸) این عبد البرکی الاسابه" (۲۸) این عبد البرکی الاسابه "الاسابه" (۲۸) این عبد البرکی الاسابه "موضو القرآن" و الاسابه "الاسابه "الورکی الاسابه "الورکی الاسابه "موضو القرآن" و الورکی الاسابه "الورکی الاسابه "الورکی الاسابه "الورکی الورکی الو

یہ ۲۹نام ہوئے، پھران میں ہے بھن اہل علم نے یہ بھی لکھاہے کہ یہ ایک متنق علیہ ہات ہے اس میں اہل علم کا کوئی اختلاف شمیں۔

ابالل انساف منعنی فرمائیں کہ جوبات اسے کیر الل علم اور ائمہ وا تقیاء نے قطعیت کے ساتھ کی ہے وہی آگر مولانا مودودی وہرادیے ہیں تو کیا کوئی ہی ذمہ دار عالم ہوش و حواس کی سلامتی کے ساتھ وہ طرز افتیار کر سکتا ہے جو حضرت شخ الحدیث نے افتیار کیا ہے ، اور موصوف نے تین جار صفحات میں الی عجیب و غریب تقید اس موضوع پر کی ہے کہ جن لوگوں کو حقیقت حال کا پہتہ نہ ہوگاوہ یکی تاثر لیس کے کہ مولانا مودودی نے دل ہے گئر کر ایک الزام دلیدین ہوگاوہ یکی تاثر لیس کے کہ مولانا مودودی نے دل ہے گئر کر ایک الزام دلیدین عقبہ پر لگادیا ہے ، اور متند اہل علم میں سے کوئی بھی اس الزام کاذکر نہیں کر تائس حضرت موصوف کی تقید سے صرف اتنا پہتہ چلتا ہے کہ ایک دول کے میں میہ بتایا ہے کہ میال یہ دوایت آئی ہے ، اس ، اور پھر آپ نے بہت تی و تند لیج میں میہ بتایا ہے کہ ایک دوایت آئی ہے ، اس ، اور پھر آپ نے بہت تی و تند لیج میں میہ بتایا ہے کہ ایک دوایت آئی ہے ، اس ، اور پھر آپ نے بہت تی و تند لیج میں میہ بتایا ہے کہ ایک دوایت آئی ہے ، اس ، اور پھر آپ نے بہت تی و تند لیج میں میہ بتایا ہے کہ ایک دوایت آئی ہے ، اس ، اور پھر آپ نے بہت تی و تند لیج میں میہ بتایا ہے کہ ایک دوایت آئی ہے ، اس ، اور پھر آپ نے بہت تی و تند لیج میں میہ بتایا ہے کہ ایک دوایت آئی ہے ، اس ، اور پھر آپ نے بہت تی و تند لیج میں میہ بتایا ہے کہ ایک دوایت آئی ہے ، اس ، اور پھر آپ نے بہت تی و تند لیک میں میہ بتایا ہے کہ ایک دوایت آئی ہے ، اس ، اور پھر آپ نے بہت تی و تند لیے میں میہ بتایا ہے کہ ایک دوایت آئی ہے ۔ اس و ایک دور کی ایک دور ایک دور کی ایک دور کی د

ائن کثیر کابھی مطلب وہ نہیں تھاجو مولانا مودودی نے نکالا ، بلحہ مودودی صاحب کی سمجھ نے ٹھالا ، بلحہ مودودی صاحب کی سمجھ نے ٹھوکر کھائی ہے ، دہ ولیدین عقبہ کو فاس کا مصداق قرار دے کر خود فسق کے مرسکمب ہوئے، وہ زعم باطل میں مبتلا ہیں ، وغیر ذلک۔

اے اُنصاف پیندو! ہے اس ثمان انصاف اور دیا نت علمی کا کوئی جواب!

دوسر می روایت ولید کے بارے میں مولانا مودودی نے سے بیان کی تھی کہ
انھوں نے شراب کے نشہ میں صبح کی چار رکعات پڑھادیں ،اس روایت پر بھی ہم
ستمبر اے و جے '' بیلی صفحہ ۲ سے ۵۵ تک روشنی ڈال کے ہیں' اے
امر واقعہ مانے والوں میں سے ہم نے درج ذیل بزرگوں کے نام بیش کئے ہتھے۔
امر واقعہ مانے والوں میں سے ہم نے درج ذیل بزرگوں کے نام بیش کئے ہتھے۔
(۱) حافظ انن حجر شارح بخاری (۲) علامہ عینی حنی شارح بخاری (۳) این

عبدالبر صاحب "الاستیعاب" (۳) فیخ اسلیمل حنی صاحب تغییر "روح البیان" (۵) شاه عبدالعزیز محدث د الوی صاحب " تخذه اثناعشریه " ـ

مزید ہے کہ حضرت عثمان نے خلیفہ و دقت کی حیثیت ہے ولید پر شراب نوشی کی حد جاری کی، شارح مسلم امام نووی کہتے ہیں کہ سحابہ نے بالا تفاق ولید کو کوڑے لگانے کا فیصلہ کیا تھا، این قدامہ کہتے ہیں کہ یہ فیصلہ چو نکہ علماء سحابہ اور اکابر صحابہ کی موجود گی میں ہوا تھا اس لئے اس پر اجماع ہے ، حضرت شخخ الحدیث اس سے انکار نہیں کرتے لیکن اس کے باوجود وہ شدو مداور قطعیت کے ساتھ یہ وعویٰ کرتے ہیں کہ ولید نے شراب ہر گز نہیں پی تھی'ان پر جھوٹا الزام لگایا گیا اور صحابہ نے اس الزام کو جھوٹا ہی تصور کیا' سز اتواس لیئے دینی پڑی کہ قانون کے مطابق گوائی کے ذریعہ جرم ثابت ہو گیا تھا، اس سے یہ نہیں لازم آتا کہ حضرت عثمان وعلیٰ دغیرہ نے جرم کو سے بھی سمجھا ہو۔

حضرت موصوف نے گواہوں کے جھوٹا ہونے کے لیئے کچھ عقلی دلائل بھی چیش فرمائے ہیں ، ان کا خیال ہے کہ ان داضح دلائل کی دجہ سے گواہوں کا جھوٹا ہونا اظہر من الشمس ہے 'اب ہم اہل انساف سے اس علم کلام کے مضمرات و نتائج پر توجہ کرنے کی التجاء کریں گے' اس کا ایک مطلب تو یہ اکلا کہ جن گواہوں کی شہادت پر حضرت عثمان اور حضرت علی جیسے اکابر سحابہ نے ولید کی شراب نوشی کو امر واقعہ مان کر حد شرعی جاری کی' ان کا جھوٹا ہونا ایسے روشن دلائل ہے واضح تھا کہ ہر صاحب عقل انھیں با آسانی سمجھ سکتا تھا' لیکن یہ صحابہ معاذ اللہ معمولی عقل بھی نہ رکھتے تھے کہ ان ولائل کا اور اک کر سکتے۔

دوسر امطلب یہ نکلا کہ صحابہ میں سوجھ یو جھ نام کی کوئی چیز نہیں پائی جاتی تھی، حتی کہ وہ حدود شرعیہ کے اجراء میں بھی محتاط نہیں ہے۔

تیسرامطلب بیہ نکلا کہ وہ بڑے بڑے ائم کہ اور فقہاء نادان ہی تھے' جنھوں نے ای واقعے پر بیہ اجتماد کیا ہے کہ جو شخص شراب کی "تے "کرے ، اس پر شراب نوشی کی حد جاری ہوگی ، ضروری شیس کہ اسے پیتے ہوئے دیکھا جائے بلحہ" تے"میں شراب کایایا جانا ہی بینے کی دلیل قطعی ہے۔

اگر حضرت شخ کے دعوے کے مطابق گواہیال سرے سے جھوئی ہی تھیں تو ہام الک یا ہام شافعی یا کسی سے جھوئی ہی تھیں تھی ، جب کی ہی تہیں تھی تو ہام مالک یا ہام شافعی یا کسی اور اہام فقہ کا اس واقعے سے استدلال کوئی معنی تہیں رکھتا ، استدلال کے صرح معنی یہ ہیں کہ یہ اکابر اس واقعے کو درست سیجھتے تھے کہ ولید کے سفائی کے فیر اب کی "قے "کی ، اب آئے ذرایہ کمال بھی دکھے لیجئے کہ ولید کی صفائی کے لیئے حضرت شخ کے پاس تاریخی ولیل کیا ہے ؟ دلیل "طبری" کی ایک روایت کے جس میں یہ بتایا گیا ہے کہ بھٹی لوگوں نے انتقاماً ولید کے خلاف سازش کی اور اخسیں شراب نوشی کا مجر م ٹھسرایا ' اس ایک روایت کو منحلہ "وحی "قرار دے کر حضرت موصوف پورے جزم ووثوق اور زور وشور سے دعوئی کیئے چلے دے کر حضرت موصوف پورے جزم ووثوق اور زور وشور سے دعوئی کیئے چلے جارہے ہیں کہ ولید نے شراب نہیں پی تھی ، انھیں سزا صیحے نہیں دی گئی۔

اور جس" طبری" کی بیہ روایت ہے اس کے بارے میں حضرت موصوف کی رائے کا ندازہ ان کے فقلاا یک جملے ہے کر لیجئے کہ " "طبرى" جيبا مورخ جس مين خاصا تشيع ہے اورجو حق الامكان صحابه كى تنقيص كاكوئى موقعه ہاتھ سے جانے نہيں ديتاہے۔"(ص ٣١٣)

حفرت نے "طبری" کو پکاشیعہ اور تقیہ باز اور دسمن صحابہ ثابت کرنے کے لیئے اپنی کتاب میں جامعی کی ہے 'یہ حث ہمارے نزدیک تو مغالطوں اور کج کریوں کے مجموعے سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتی، لیکن موصوف بہر حال اس کے مدعی ہیں کہ ان جریر طبری ہر گز ہر گز لائق استناد نہیں۔

گراپی ضرورت کے وقت وہ سب بھول کر اس پر مصر نظر آتے ہیں کہ "طبری" کی اس روایت کو لاز ما درست مانا جائے، جس کے ذریعہ ابن حجر اور عینی اور ابن عبدالعزیز وغیر ہم کو جھٹلانا آسان ہو جاتا ہو،اور جس سے یہ پیتہ چلنا ہو کہ حضرت عثال حضرت علی اور دیگر صحابہ نے گواہوں کے صدق و کذب کی جانچ کیئے بغیر ولید پر حدبادہ خواری جاری کردی۔

پھر لطف ہے ہے کہ ''طبری'' کی اس روایت سے حقیقتا کسی بھی سپائی کی افسد بین یا تنگذیب نہیں ہور ہی ہے ،اگر پچھے لوگ ولید کے دشمن شے اور الن سے بدلہ لینا چاہتے شے تواس سے یہ کیسے ثابت ہوگیا کہ دلید کی شراب نوشی کا داقعہ غلا تھا ، دشمن ہمارے خلاف سے اور جھوٹے سبھی طرح کے شوابد لا تاہے، یہ ضروری نہیں کہ اگر پچھے لوگ ہمارے دشمن ہول تو وہ صرف جھوٹی ہی گواہیال لا تکیں' بائے ہمارے کسی حقیقی عیب وجرم کو بھی وہ منظر عام پر لا سکتے ہیں۔

خلاصہ بیہ ہے کہ مولانا محد میال صاحب کی طرح حفرت شیخ الحدیث کے بیال بھی روایتوں کے صدق و کذب کا کوئی ٹھوس اور علمی معیار نہیں ہے 'بلتحہ ان کے اپنے مفروضات اور خواہشات اور مزعومات معیار بن گئے ہیں، جب چاہے یہ حفر ات حافظ ذہبی ،انن حجر ،انن عبد البر ،انن سعد اور جس بزرگ کو بھی چاہے یہ حضر ات حافظ ذہبی ،انن حجر ،انن عبد البر ،انن سعد اور جس بزرگ کو بھی چاہے یہ حضر ات کی سند

ے اپنے مطلب کی کوئی روایت اس طرح اٹھالاتے ہیں، جیسے آسان ہے آیت اتار لائے ہوں 'میں اگر علمی طریقہ ہے تو پھر ہمیں تسلیم ہے کہ علم کی ہمیں ہوا بھی نہیں گئی۔

بہر حال اس تمید کے بعد ہم اس اعتراض کو لیتے ہیں جس پر ہمیں شرح و بسط سے گفتگو کرنی ہے ' حضرت شخ نے کتاب کے صفحہ ۲۵سے ۲۷ تک مولانا مودودی اور ان کی کتاب ''خلافت و ملوکیت'' کے تعلق سے درج ذیل عبارت تحریر فرمائی ہے:

> ' میں موصوف کے حالات سے زیادہ دانف نہیں ہوں۔ لیکن اس کتاب **کو نیز ان کی ای قشم کی سال**ق تحر سردن کو دیکھ کر میرااندازه به ہے که موصوف کا بچپن شیعی ماحول میں ہسر موا ہوگا'اور سبائیت کے ایمان خوار جراشیم ان کے قلب و دماغ میں ای وقت ہے واخل ہو چکے ہیں' بررگول کے ساتھ موصوف کے روپہ کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ انھوں نے انبیاء علیم الصلوۃ والسلام کے دامن عصمت کو بھی داغدار ہتانے کی سعی لاحاصل کی ہے' چنانچہ حضرت یونس علیہ الصلوة والسلام کے متعلق تحریر فرماتے ہیں۔ " تاہم قرآن کے اشارات اور صحفہ بونس کی تفصیلات پر غور کرنے سے اتن بات صاف معلوم ہوتی ہے کہ حضرت بونس ا ے فریفنہ رسالت کی ادائیگی میں مجھ کو تا ہیاں ہو گئی تھیں ، اور عالیًا نھوں نے بے صبر ہو کر عمل از وفت اپنامشقر بھی چھوڑ دیا تھا،اس لیتے جب آثار عذاب دیکھ کر آشور یول نے تویہ و استغفار کی ، تو اللہ تعالی نے انھیں معاف کردیا۔" (تنبيم القرآن ٢٠ ٢ سور ويونس ص ٩٩)

ا پنا فرض منصی ادا کرنے میں کو تاہی کرنا کتنابروا جرم ادر گناہ ہے 'اس کی نصر تک کی ضرورت نہیں' مودودی صاحب پیہ جرم ایک نبی معصوم کی طرف منسوب کررہے ہیں 'کیا یہ جرم عصمت کے منافی نہیں؟ کیااس کی نبیت کسی نبی کی طرف کرنا 'سخت بے ادنی اور گستاخی نہیں ہے ؟ شیعہ کہتے ہیں کہ خلافت علی کا اعلان کرنا نبی کریم ﷺ پر فرض تھا۔ مر آب نے خوف شیخین اس کا صاف صاف اعلان نہیں کیا' اس طرح کویا معاذ اللہ آپ نے ایک فریفت رسالت کی ادائیگی میں کو تاہی کی ، مودودی صاحب بھی پاطناً شیعہ ہیں ، کیکن ظاہری سنیت کی وجہ ہے صاف صاف اس عقیدے کا اظهار نہیں کر سکتے ، اس لیتے انھوں نے حضرت بونس کی طرف اس جرم کو منسوب کرکے ذہن کو شیعوں کے مندرجہ بالاعقبیرے کے لیئے تیار کرنے کی کوشش کی ہے، کیونکہ آگر ایک نبی ادائیگی فرض میں کو تابی کرسکتا ہے تو دوسرے انبیاء کے متعلق بھی ہیا حتال پیدا ہو سکتا ہے۔"

حضرت نے اپنے انداز ہو قیاس سے مولانا مودودی کے بارے میں یہال جس "حسن ظن" کا اظہار فرمایا ہے اس پر تو جمیں کچھ کمنا نہیں، آخرت میں اللہ تعالی خود فیصلہ فرمائے گا کہ مولانا مودودی سبائی تھے 'یاشیعہ 'یاد شمن دین دایمان ' تعالی خود فیصلہ فرمائے گا کہ مولانا مودودی سبائی تھے 'یاشیعہ 'یاد شمن دین دایمان ' اور حضرت شیخ نے ان پر قیاس و تخیین کے تیر چلاکر انصاف کیا تھایا ظلم ؟ ہم صرف اس اقتباس پر علم و تحقیق کی روشنی ڈالتے ہیں جے" تعلیم القرآن " سے الله اکر ہدف اعتراض بنایا کیا ہے۔

اعتراض کا حاصل وصول احیمی طرح ذہن نشین فرمالیں' حضرت شیخ نے اس اعتراض میں صاف طور پر تین دعوے کیئے ہیں: (۱) ایک بیر که حضرت یونش علیه السلام سے اپنا فرض منصی ادا کرنے میں ہر گز کوئی کو تاہی نہیں ہوئی۔

را ) دوسراید که فرض منصی میں کسی بھی قبم کی کو تابی کرنا عقیدہ عصمت کے خلاف ہے ، جو شخص یہ کہتا ہے کہ کسی بی ہے اپنا فرض منصی اوا کرنے میں کو گائی کو تابی ہوئی دہ عصمت انبیاء کے عقیدے ہے منحرف ہوادراس کا یہ قول انبیاء کے دامن عصمت کوداغدار بنانے والا ہے۔

(۳) تیسر ایہ کہ فرض منصی میں کو تابی کے جرم کا انتساب حضرت یونس کی طرف مولانا مودودی بی کی طباعی اور جدت ہے جس کا مقصود یہ ہے کہ طرف مولانا مودودی بی کی طباعی اور جدت ہے جس کا مقصود یہ ہے کہ عامة المسلمین کو شیعوں کے ایک غیر صبح عقیدے کے لئے تیار کیا جائے ،دہ اس حرکت سے شان نبوت میں ہے ادبی اور گستاخی کے مجرم جائے ،دہ اس حرکت سے شان نبوت میں ہے ادبی اور گستاخی کے مجرم جائے ،دہ اس حرکت سے شان نبوت میں ہے ادبی اور گستاخی کے مجرم

ناظرین بغور حفزت شیخ کی منقولہ تحریر پڑھنے کے بعد فیصلہ کریں کہ ہم نے ان کی طرف کوئی دعویٰ غلط طور پر تو منسوب نہیں کیا۔؟

یخ ہیں۔

اب آیے دیکھے ہیں کہ قرآن حضرت یونس کے بارے میں کیاار شاد فرہا تاہے۔
قرآن کی چار سور توں میں حضرت یونس کا داقعہ بیان ہواہے 'سورہ یونس،
سورہ الا نبیاء ، سورہ الصافات ادر سورہ القلم (نون)۔ ان کا خلاصہ یہ ہے کہ
حضرت یونس جس قوم کی ہدایت کے لئے بھے گئے تھے 'اس نے عرصہ تک آپ
کو دعوت حق پر کان نہیں دھرے اور کفر وشرک پر جمی رہی ، آپ کا نداق اڑاتی '
آپ کو ایذا کیں پہنچاتی اور دعوت حق سے تھول کرتی ، آپ کا پیانہ صبر لبرین ہو گیا'
فضبناک ہو کر قوم کے لیئے عذاب النی کی ید دعاء کی اور مارے غصے کے شرسے فضبناک ہو کر قوم کے لیئے عذاب النی کی ید دعاء کی اور مارے غصے کے شرسے نکل گئے ، دریا کے کنارے پہنچ ہیں تو ایک کشتی آپ دیکھتے ہیں جو مسافروں سے لبالب ہے ، آپ بھی اس میں بیٹھ گئے اور کشتی چل دی 'راہ میں طوفان آیا ، شد ہواؤں نے ۔ اس

دنت ان لوگول نے اپنے عقیدے کے مطابق بیبات کمی کہ ضرور ہماری کشتی میں کوئی آقا سے بھاگا ہوا غلام آ تھسا ہے ، جب تک اسے نہ نکالا جائے گا کشتی ڈویئے سے نہ بچے گی۔

حضرت یونس نے بیبات سی تو معاان کاذبهن اس طرف متوجہ ہوا کہ میں الله کی اجازت کے بغیر قوم سے بھاگ کھڑ اہوا ہوں' یہ مجھ سے غلطی ہو کی ، میں بی دہ غلام ہوں جوایے آتا ہے بھاگا ہے، یہ خیال آتے ہی آب نے اہل کشتی ہے كماكه مجھى كوئشتى سے كھينكو، ميں ہى مفرور غلام موں، الل كشتى نے اسے نه مانا کیونکہ وہ آپ کویا کہاز تصور کرتے تھے ، بھر انہوں نے باہم طے کر کے قرعہ ڈالا کہ جس کا نام نظے ای کو کشتی سے پھینکا جائے،اب قرعہ ڈالتے ہیں تو حضرت یونس ہی کانام نکلتا ہے ، اس کے بعد مجبور أانھوں نے اٹھیں دریا میں ڈالا ، اور ای ونت ایک مچھلی نے اللہ کے تھم ہے انھیں سموجانگل لیا، مچھلی کے پیٹ میں ا نھیں ادر زیادہ احساس ہوا کہ ''وخی المی''کاانتظار کیئے بغیر میر اقوم سے خفا ہو کر نکل بھا گناردا قصور تھا، اس کی سزامیں مجھے یہال قید کیا گیا ہے ،اس وقت انھول نے اس طرح وعاء کی کہ لا اله الا انت سبحانك انى كنت من الظلمين (اے معبود تیرے سواکوئی اللہ نہیں بے شک تویاک ہے اور میں خود عی ظلم کرنے دالوں میں ہوں)اس دعاء پر اللہ تعالی نے انتھیں مچھٹی کے بیٹ ہے نکال كر چنيل زمين بر دالا ،اور ان برسائے كے ليئے ايك بيل دار در خت لگاديا۔

پھر حالت ٹھیک ہو جانے پر اٹھیں ''وئی'' کے ذریعہ تھم ملاکہ واپس قوم میں جائیں اور اس کی رہنمائی کریں ، قوم کا حال یہ تھا کہ جب حضرت یونس اے چھوڑ کر چل دیئے تواہے خیال ہوا کہ یونس اللہ کے پینجبر تھے اور ہم نے ان کی وعوت کو ٹھکر اکر غلطی کی ہے' چنانچہ وہ انتظار میں رہی کہ کب یونس واپس نوٹیس اور کب ہم ان کے ہاتھ پر حق کی ہیعت کریں۔

یہ ہے حضرت بونس علیہ السلام کاوہ قصہ جے ہم نے تغییری محول اور

تفصیلوں سے قطع نظر کر کے صرف قرآن سے نقل کیا ہے اب ہر تھخص د کچھ سکتا ہے کہ اس میں حضرت یونس کے کردار کے چند پہلویالکل واضح میں۔

(۱)وہ قوم کی سرکشی اور نا فرمانی پر اس صبر و محمل کا مظاہر ہ نہ کر سکے جو انبیاء کے لیئے ضروری ہے ،ان کا فرض منصبی تھا کہ جب تک اللہ ہجرت کا تھم نہ دیتا قوم میں دعوت حق کاکام کیئے جاتے خواہ قوم کتنی ہی سرکشی کرتی ، مگر انھوں نے تھم النی کا تظار نہیں کیا بلحہ غصے ہو کر اور گھیر اکر بھاگ کھڑے ہوئے ،اس وقت کے لیئے اللہ کے الفاظ یہ ہیں:

وذا لنون اذ ذهب مغاضباً فظن ان لن نقدر عليه (الانماء

ادر (یاد کرونصه یوننٔ کا)جب ده جوش غضب میں نکل کھڑا 'ہوا، پھر سمجھا کہ ہم نہ پکڑ سکیں گے اہے۔

یہ قرآن کی نص ہے، حضرت یونسؑ کوغصہ تمس پر تھا یہ توایک تغییر ی حث ہے جے بقدر ضرورت آگے لیا جائے گا، یہ بمرحال قرآن کا بیان ہے کہ وہ سخت غصے میں تھے،اور اس حالت عنیض میں قوم سے بھاگتے ہوئے ان کاذبن کچھ اس قتم کا تھا کہ مویا اب وہ اللہ کی پکڑ ہے باہر ہوئے ، ظاہر ہے فی الحقیقت حضرت یونس ایسے کفریہ خیال میں گر فقار نہیں ہو سکتے تھے کہ دوہما گ کراہند کی دسترس سے نکل سکتے ہیں، کیکن اللہ نے ان کی شدید ہیجانی کیفیت اور نمیناو غضب کے لیے میں ادشاد فرمانا مناسب سمجھا کہ ان کا نداز ایسا تھا جیسے وہ گمان کررہے ہوں کہ اب انھیں ہم نہ پکڑ سکیں گے۔

اندازه فرمایئے که اس طرح کاغصه اور ایسی ذہنی کیفیت اس شان محل اور صبر وطاعت کے خلاف ہے یا نہیں جوانبیاء کے شایان شان ہے۔ (۲) خود حضرت ہولسؓ معترف ہیں کہ بے شک مجھ سے غلطی ہو کی ہیہ جو

مجھلی کے پیٹ میں مجھے قید کیا گیاہے یہ میرے ہی قصور کی منصفانہ سزاہے ،اس

موقعہ کے لیئے قرآن کے الفاظ ہیں۔

فالتقمه الحوت وهو مليم ... .. مليم ين

پھر نگل لیااہے مچھل نے اور اس ونت دہ ملیم تھا۔

ملیم کاتر جمه مختلف اردو تغییرول میں جداجداکیا گیاہے۔(۱)دہ الزام کھایا ہواتھا(۲)دہ قابل ملامت تھا(۳)دہ اپنے آپ کو ملامت کررہاتھا۔

ہر حالت میں یہ بیان قر آن ہی کا ہے کہ جس دنت مجھلی نے اسے ڈکلا 'اس ونت اس ہے ایک ایسافغل صادر ہو چکا تھاجو قابل ملامت تھا،اور قر آن ہی یہ بتا تا ہے کہ اگر وہ اپنے قصور پر اللہ ہے گڑ گڑا کر معافی نہ چاہتا اور اعتراف قصور نہ کرتا تو مجھلی کے پیٹ سے نہ نکا لاجاتا۔

> فلولا انه كان من المسبحين للبث في بطنه الي يوم يبعثون (الصفت)

> اگر نہ ہو تاوہ شبیج کرنے والا تورہتا ای مچھل کے پید میں

قیامت تک۔

(۳) جس بے صبر می اور جلدبازی کا صدور 'حضرت یونس سے ہوا وہ قصور اور خامی ہی کے وائرے کی چیز تھی ،وحی الهی کے بغیر قوم کو چھوڑ جانا اور نامناسب غیظ وغضب میں مبتلا ہونا فرائفن نبوت کے باب میں ایک ایسی کو تاہی تھی جس کو اللہ نے صریحاً قصور ٹھمر ایا اور اس کی سزادی ، ''سور وَ القلم'' میں اللہ تعالی حضور علیہ بی سرانہ استقلال اور تحل کی تاکید کرتے ہوئے فرما تا ہے:

فاصبر لحكم ربك ولا تكن كصا حب الحوث اذ نادي وهو مكظوم\_

اب تو استقلال سے راہ دیکھتارہ اپنے رب کی اور مت ہو جا مچھلی دالے کی طرح ، جب پکارااس نے اور دہ غصے میں بھر ا ہوا تھا۔ دیکھا آپ نے، حضرت یونس کا عمل ہجرت کتنا جلدبازانہ اور تا پہندیدہ تھا
کہ اللہ تعالی اپنے آخری پیغیبر کو خصوصیت کے ساتھ اس سے دامن کش اور
بالا تر رہنے کی تاکید فرمارہاہے،اس آیت کا اسلوب بہت ہی اہھر ہے ہوئے انداز
میں محسوس کرارہاہے کہ حضرت یونس (صاحب الحوت) کی بے صبر کی اور عدم
بر داشت فرائف نبوت کی اوائیگی میں ایسی کھلی کو تاہی تھی' جے اللہ تعالی مثالی
انداز میں پیش فرا ہا ہے' چنانچہ علامہ شبیر احمد جیسا مخاط اور شائستہ مفسر اس
آیت کی تسمیر سے الفاظ لکھتاہے۔

" یعنی محصلی کے پیٹ میں جانے والے پینمبر (حضرت یونس علیہ الصلوٰۃ والسلام) کی طرح مکذبین کے معاملہ میں تنگدلی اور محبر اہث کااظہار نہ سیجئے۔"

اورلفظ مكظوم كے تحت يه سپرد قلم كرتا ہے:

''یعنی قوم کی طرف سے غصہ میں بھرے ہوئے تھے۔ چھنجھلا کر شتانی عذاب کی دعاء بلحہ پیشین گوئی کر بیٹھے۔''

یہ ہے حضرت یونس علیہ النلام کا وہ قصہ جو خود قرآن میں محفوظ ہے، آسے چنداکار علاء کا حال ہی دیکھیں کہ وہ اس باب میں کیا کیا کہ رہے ہیں ؟۔ تفیر "روح المعانی" کے شرر آفاق مفسر آکوی اذ ابق المی الفلك

المشحون كے تحت لكھتے ہيں:

"ابق کے معنی غلام کا آقاہے فرار ہوجانا ہے حضرت یونس" چو تکہ اپنے خداکی اجازت کے بغیر قوم کو چھوڑ کر بھاگ کھڑے ہوئے تھے اس لیتے یہ انظان پر صادق آیا۔" (روح المعانی جلد ۲۳، صفحہ ۱۳۰)

''سورہ انبیاء'' کی جو آیت ہم اوپر نقل کر آئے اس کے تحت علامہ آلوی رقمطراز ہیں: ''حضرت یونس کا قوم ہے خفا ہو کر چلا جانا''ہجرت' کا فعل تھالیکن یہ ہجرت انھوں نے اللہ کی اجازت کے بغیر کی'' (جلد ۷ اصفحہ ۷ ۷)

اس کے بعد وہ حضرت یونس کی دعاء کے فقرے انی کنت من المظلمین کامطلب یول بیان فرماتے ہیں:

"میں بے شک خطادار تھا کہ طریق"ا نبیاء" کے خلاف، خدا کا تھم ملنے سے قبل نکل کھڑے ہونے میں عجلت سے کام لیا، یہ حضرت یونس کی طرف سے اپنے گناہ کااعتراف بھی تھااور توبہ کی طلب بھی ، تاکہ خداان کی مصیبت دور کردے۔" (جلد ) اصفحہ ۵۷)

(جلد ۷ اصفحه ۷۸)

امام رازیؓ اپنی تغییر میں ''سورہ الصافات'' کی تشریح فرماتے ہوئے رقمطراز ہیں:

"حضرت يونس كى قوم كو بلاك كرنے كاد عد واللہ نے فربايا تھا لكين حضرت يونس نے غلطى سے يہ سمجھا كہ يہ عذاب لاز با لاز آ بازل ہوگا 'اور اى ليئے دعوت كاكام چھوڑ كر نكل كھڑ بہوئے ، صبر كا دامن ہاتھ سے چھوڑ دیا، ان پر واجب تھا كہ اللہ كى طرف سے تھم ہجرت جب تك نہ آتا اپناكام كئے جاتے 'كيونكہ يہ امكان بمر حال موجود تھا كہ قوم سنبھلے اور عذاب اس سے ہٹالیا جائے۔ "(تغير كبير جلد ك صفح ١١٨) عذاب اس سے ہٹالیا جائے۔ "(تغير كبير جلد ك صفح ١١٨) حكيم الامة مولانا الرف على "بيان القرآن" ميں فرماتے ہيں: حكيم الامة مولانا الرف على "بيان القرآن" ميں فرماتے ہيں: سے عذاب تل جانے كے بعد بھى خود والي نہ آئے اور اس سفر كے ليے ہمارے تھم كا نظار نہ كيا۔ "ديان القران 'تغير الانجياء )

ان چند اقتباسات پر اکتفاکرتے ہوئے ہم ہر صاحب فنم سے گذارش کرتے ہیں کہ وہ ایک بار پھر بلیٹ کر مولانا مودودی کی '' تفہیم" والی عمارت ادر اس پر حضرت میخ الحدیث کا شدید اعتراض پڑھ لے اور فیصلہ دے کہ حضرت معترض کااعتراض درست ہے یا مولانا مودودی نے جو کچھ کما ہے وہ عین قرآن ہے۔ حضرت یونس کااللہ کی اجازت کے بغیر قوم کو چھوڑ کر نکل جانا قر آن ہی کا صر تجمیان ہے اور یہ بھی قرآن ہی نے میان کیا ہے کہ یہ فعل بے صبر ی اور جلد بازی پر منی تھا، اسے لائق تعزیر اللہ ہی نے ٹھسر ایا اور اسکی سز امیں مچھلی کے پیٹ كو حضرت يونسٌ كا قيد خانه بهايا، "انبياء" عليهم السلام كي متند تاريخوں ميں آپ کہیں نہیں پائیں مے کہ سخت سے سخت حالات میں بھی کسی نبی نے اللہ کی اجازت کے بغیر تبلیغ سے ہاتھ اٹھاکر فرار کی راہ اختیار کی ہو، قوموں کی سرکشی، ایذاء رسانی، تضحیک اور عداوت سے سابقہ کون سے نبی کو نہیں بڑا، کیا ہمارے آ قا (صلَّى الله عليه وسلم) كيا حفرت نوح " ، كيا حضرت لوط" ، كيا حضرت عيسى" سبھی انبیاء کوان شدید ابتلاؤں ہے گذر نا پڑاہے ،لیکن ایک مثال موجود نہیں کہ وہ جھنچھلا کر، طیش میں آگر بلا اذن اللی قوم سے بھاگ نکلے ہوں، یہ فعل تنہا حضرت یونس ہی سے سر زو ہوا تھااور ای لیئے اسے فرائض نبوت کے خلاف، شان نبوت کے منافی اور پیغیبرانہ صبر و مخمل سے دور قرار دیتے ہوئے اللہ نے انھیں سز ادی اور پھراییے آخری پنجبر کو سخت ترین حالات میں خصوصیت کے ساتھ متنب فرمایا کہ خبر داریونس جیسی جلدبازی مت کر ہیٹھنا۔

''کو تاہی''کا لفظ گناہ، ذنب، اثم، قسور' خطاسب سے ہلکا فظ ہے، اہمی ہم حوالہ دیں گے کہ بعض اکابر علیانے حضرت یونس ؓ کے قصور کو''گناہ'' سے تعبیر کیا ہے اور صاف کما ہے کہ انھوں نے ایک ایسے طریقے کو ترک کیا جو ان پر واجب تھا، لیکن مولانا مودودی نے صرف''کو تاہی''پراکتفاکیا، اس کے باوجود اگر حضرت شخخ دہ اعتراض فرماتے ہیں جو آپ پڑھ بچکے' تو خدار اانصاف فرما ہے کہ عدل، دیانت، سجیدگی اور شرافت کس کونے میں جاکر منہ چھپائیں، کیا حضرت بولس کی طرف کوئی کو تاہی مولانا مودودی کی منسوب کردہ ہے یا صریح الفاظ قرآنی اس کی خبر دے رہے ہیں، غیر ضروری طور پر غصہ کرنا، متعین طور پر عفد کرنا، متعین طور پر عفد کرنا، متعین طور پر عفد کرنا، متعین طور پر عفدت کا کام چھوڑ کر بست ہے چلا جانا اور قوم کے حق میں دو سرے "انبیاء" کی طرح مسلسل دعاء کرنا کی سب افعال قرآن ہی کے بیان فر مودہ ہیں، توکیا ان پر کو تاہیوں کا اطلاق ضیں ہوتا کیا ہے لاکن تعریف کارنامے تھے ؟ آگر لاکن تعریف تحدادر ان پر فریضہ رسالت کی اوائیگی میں کو تاہیوں کا اطلاق شیں ہوتا تو بھر خدا کی ڈائٹ ڈیٹ مراو ہی اور حضرت یونس کا اعتراف خطا اور توبہ سب تو پھر خدا کی ڈائٹ جر دار یونس نو بیانہ خبر دار یونس نعوذ باللہ انسانے ہی ہوں گے ، اور یہ جو اللہ نے حضور کے فرمایا کہ خبر دار یونس جسے مت ہوجانا ہے تھی نداق ہی ہوگا نعو ڈ باللہ من ذلك۔

حفزت میخ کے بیرالفاظ باربار پڑھئے:

"اپنافرض منصبی اداکرنے میں کو تابی کرناکتنابراجرم اور گناہ کا جات کی تصریح کی ضرورت نہیں ، مودودی صاحب سے جرم ایک نبی معصوم کی طرف منسوب کررہے ہیں کیا سے جرم معصدت کے منافی نہیں۔"

اور سوچئے کہ قرآن کے بتائے ہوئے سپچ واقعات کے علادہ کون سا جرم ہے جسے مولانا مودودی نے نبی معصوم کی طرف منسوب کر دیاہے۔

فرض منصی کی ادائیگی میں کو تاہی چھوٹا جرم ہویا برا، اسے بلکا گناہ کہیے، یا شدید، مولانا مودودی پر اس سے اعتراض کا موقعہ کمال پیدا ہو تاہے 'حضرت یونس سے جو پچھ سر زد ہوااس کی اطلاع مودودی نے نسیں اللہ تعالی نے دی ہے اور یہ بھی اللہ تعالی ہی نے بتایا ہے کہ یونس نے فریضہ رسالت کی ادائیگی میں کو تاہی کی، ہماری اجازت کے بغیر جوش غضب میں نکل کھڑا ہوا، قوم کے لیئے

عذاب کی پیشین گوئی کر دی' حالا نکہ بیہ عذاب لاز مأوا قع ہونے والا نسیں تھااور ہم نے اسے واقع نسیں کیا۔

اب آگر حضرت میخ کے نزدیک قرآن کی دی ہوئی یہ خبریں "عصمت انبیاء" کے منافی ہیں او "عصمت انبیاء" کو اغدار کرنے کاالزام مولانا مودودی پر کیے گئ سکتا ہے جبکہ خبریں تو قرآن نے دی ہیں ، کیا مولانا مودودی یہ کرتے کہ قرآن جو کچھ صاف الفاظ میں بیان کر رہاہے اس کے بر خلاف یہ تغییر لکھتے کہ حضرت یونس سے کوئی کو تاہی شمیں ہوئی ؟ انھوں نے کوئی بے صبری شمیں دکھائی ؟ وہ توہس تفریحاً چھٹی کے پیٹ میں جاکودے تھے ؟ اور پچھ روز سیر فرماکر لوٹ آئے اور بچھ روز سیر فرماکر لوٹ آئے اور بیجو اللہ انھیں ملیم اور معظوم اور آئی (آتا سے فرار شدہ غلام) کہ رہاہے اور حضور کو تنبیہ کر رہاہے کہ یونس جیسے مت ہو جانا یہ سب نعوذ باللہ بے معنی آئیں ہیں ؟۔

حقیقت یہ ہے کہ مولانا مودودی کے عناداور تعصب نے حفرت شیخ کے علم، اوراک، شعور، فہم سب پر حجاب ڈال دیا ہے' انھیں کچھ یاد نہیں رہا کہ «عصمت انبیاء" کے کیا معنی ہیں' قرآن نے کئی جگہ ''انبیاء علیم السلام کی افزشیں" واضح کی ہیں؟ مغسرین اور محد ثمین کیا کچھ ارشاد فرماتے آئے ہیں؟ گستاخی اور بے ادبی کا حقیقی منہوم کیا ہے؟ اور کسی عالم دین کو محض قیاس دگمان اور گستاخی اور بدوین قرار دیناکتنا شدید لچر دلاکل کے ذریعہ شیعہ اور سبائی اور دشمن صحابہ "اور بدوین قرار دیناکتنا شدید اور مبین ظلم ہے۔؟

نمونتأیہ بھی دیکھتے چلئے کہ حضرت یونس کے سلسلہ میں بھن اور جلیل القدر مفسرین نے کیا پچھ کماہے ؟الفاظ آپ دیکھ ہی چکے کہ کلام اللی کے یہ ہیں وذا النون اذ ذهب مغاضباً (اوریاد کروجب یونس غصہ کی حالت میں نگلا) سوال یہ پیدا ہواکہ کس برغصہ ؟

الل علم کاایک گروہ کتاہے کہ اس سے مراد حضرت یونس کا پی قوم پر

غصے ہونا ہے۔

ووسر اگروہ کتاہے کہ وہباد شاہ "حز قبل" بر غفیناک تھے" باد شاہ حز قبل" كاقصه المام بنوي في في تفيير "معالم التزيل" بيس بول بيان كياب كه "فلطين" بيس حضرت یونس اینی قوم کے ساتھ یو دوباش رکھتے ستھے کہ ایک باوشاہ نے حملہ کیا اور نو خاندانوں کو قیدی بیاکر لے گیا،اللہ نے نبی حضرت "شعیاء" کووجی کی کہ شاہ "حز قیل" کے پاس جاؤاور اس ہے کہوکہ حملہ آورباد شاہ سے لڑنے کے لئے ا یک طاقتور نبی کو بھیجدے ، حضرت «شعیاء" اس وحی کی تقبیل میں جب شاہ "حز قیل" کے پاس مینیے ' تو انھول نے حضرت "شعیاء" ہی ہے مشور تألیو چھا ' کہ آپ کی رائے میں کون مناسب ہے ؟ حضرت "شعیاء" نے جواب دیا کہ یونس مناسب ہیں وہ طاقت ور بھی ہیں اور امانت وار بھی' شاہ "حز قیل "نے حضرت یونس کوبلا کر کما کہ جاؤ جماد کے لیئے نکلو، اس پر حضرت یونس متأمل ہوئے ادر كين لكے كه كيا خدانے تنهيں يى حكم دياہے كه مجھى كو بھيجو، "حز قيل" نے كما نہیں اپیا تو نہیں' حضرت یونس نے کہا کہ جب خدانے خاص میراہی نام نہیں لیا ہے تو بیال اور بھی تو قوت والے نبی موجود ہیں انھیں کس لیئے نہیں مجھیجے، "در علی" نے پھر حضرت یونس ہی ہے اصر ار کیا تو دہ بحر گئے اور سخت غصے کی عالت مين فكي - (معالم التنزيل جلام صفح ٢٥٨)

تیسر اگروہ کہتا ہے کہ وہ حضرت شعیا' شاہ حز قیل اور قوم سبھی پر بگڑے ہوئے تھے۔

چو تھاگروہ کتا ہے کہ مغاضباً ہے مرادیہ ہے کہ حضرت یونس خدا پر غصے ہوکرانی قوم کو چھوڑ بیٹھے اور بسستنی ہے فکل گئے۔

دیکھا آپ نے چوتھ گروہ نے کتنی سخت بات کہی 'خداپر غصہ ہوناایک عام مسلمان کے لئے بھی سخت گناہ کی بات ہے 'سوچا جائے کہ ایک نبی ایسا کرے' پھر یہ نہ سمجھے کہ اس گروہ میں گرے بڑے لوگ ہیں' جی نہیں!اس میں عروہ بن زمیر" اور سعید این جیر ً اور حسن بھر ی جیے بر رک ہیں۔ امام بغوی میان کرتے ہیں کہ:

"عروہ بن زیر اور سعید بن جبیر اور ایک جماعت کی رائے میں حضرت یونس خدا سے بھوکر قوم سے بھاگ پڑے ہے خدا پر اضعیں غصہ اس لئے تھا کہ انھوں نے تو قوم کو نزولِ عذاب میں خصہ اس لئے تھا کہ انھوں نے تو قوم کو نزولِ عذاب مثالیا۔

حسن بھری کئے کے نزدیک خدا پر غصہ ہونے کا سبب یہ تھا کہ انھیں خدا نے تھم فرمایا تھا کہ قوم کے پاس جاؤ اور اسے عذاب سے ڈراؤ' ان پر دعوت حق پیش کرواس پر حضرت عذاب سے ڈراؤ' ان پر دعوت حق پیش کرواس پر حضرت کونس نے اللہ نے کما کہ نمیں مملت کی مخبائش نمیں محالمہ کریں' اللہ نے کما کہ نمیں مملت کی مخبائش نمیں محالمہ جوتے کہ میں جوتے بہن آؤل' اللہ نے کما نمیں' اتنی بھی نمیں بیس اس پر حضرت یونس بھوسے بین آؤل' اللہ نے کما نمیں' اتنی بھی نمیں بیس اس پر حضرت یونس بھوسے بین آؤل' اللہ نے کما نمیں' اتنی بھی نمیں بیس اس پر حضرت یونس بھوسے بین آؤل' اللہ نے کما نمیں' اتنی بھی نمیں بیس اس پر حضرت یونس بھوسے کے۔"

حسن بصري كالفاظ ام بغوي في يد نقل كيري

و کان فی حلقه ضیق فذھب مغاضباً (کیونکہ حضرت برنس کے مزاج میں تنگی تھی اس لیئے طیش کھاکر چلے گئے)

اور وہب بن منہ سے امام بغویؒ نے بیہ قول منسوب کیا ہے

"دیونس اگر چہ خدا کے صالح بدے سے گر مزاج وطبیعت
میں شکّی بھی تھی 'جب نبوت کی عظیم ذمہ دار یوں کا بوجھ ان
پر ڈالا گیا تو ہ اس بوجھ سے ایسے دب کئے جسے اونٹ کا کمز ور
ساچہ بھاری بوجھ سے دب جاتا ہے 'للذاا نھوں نے نبوت کا بیہ
بار و جیں اتار بچینکا اور بھاگ نکلے 'اس لیئے اللہ تعالیٰ نے ان کا

نام بھی اولوالعزم پیغیروں کی فرست سے خارج کردیا اور رسول اللہ علیہ سے قرآن میں فرمایا کہ اولوالعزم پیغیروں کی طرح صبر و تخل سے کام لواور مجھلی والے (حضرت یونس) کی طرح مت ہو جاؤ۔ "(تغیر معالم التزیل جسم۔ ص ۲۵۸) علامہ آلوگ کے الفاظ ہے ہیں :

و کان دھابہ ھذا منہم ھجرہ عنہم لکتہ لم یومر بہ \_ اور حضرت یونس کا قوم کو چھوڑ کر جانا گو کہ بطور ہجرت تھالیکن اللہ سے

انھیں اس کی اجازت نہیں ملی تھی۔(ردح المعانی جام ۸۳)

الم رازي حضرت الونس ك قصوركى وجوه ير تفتكوكرت بوسة فرمات بن : والا قرب فيه وجهان الاول ان ذنبه كان لان الله وعده انزال الا هلاك بقومه فظن آنه نازل لا محالة فلاحل هذا الظن لم يصبر على دعا ئهم فكان الواحب عليه ان يستمرّ على الدعاء (تفيركير جلاك صفح ١٥٨)

ترجمہ: زیادہ قرینِ قیاس اس میں دو د جہ ہیں' اول ہے کہ حضرت یون کا گناہ ہے تھا کہ ان سے اللہ نے ان کی قوم کو مبتلاء عذاب کرنے کا جو وعدہ کیا تھااس کے بارے میں انھوں نے ہے گمان کر لیا کہ عذاب ہر حال میں نازل ہو کر رہے گا' پس اسی گمان کی وجہ سے انھوں نے بے صبری دکھائی کہ دعوت کا کام چھوڑ ہیٹھ' حالانکہ ان پر داجب تھا کہ دعوت کے کام میں برامر لگے رہتے۔

د کیورہ ہیں آپ الم رازی جیسا شر ہ آفاق علامہ کو تا ہی یا قصور یا لغزش جیسا کو گی لفظ نہیں لکھ رہا ہے جس کے معنی مسلم طور پر جیسا کو کی لفظ نہیں کھ رہا ہے جس کے معنی مسلم طور پر "کناہ" کے ہیں ' یہ بھی آپ وکی رہے ہیں کہ امام رازیؓ کی تجیر کے مطابق

حفرت یونس ایک واجب کے تارک تھ 'ترک واجب ظاہر ہے کہ 'کو تابی" ہے آگے کی چیز ہے ' یہ بھی آپ نے دیکھاکہ حسن بھریؒ جیسے نزگ مغاضاً کا یہ مطلب بیان کررہے ہیں کہ حفرت یونس اپنے خدارِ غفیناک ہوئے۔ یہ بھی آپ نے دیکھا کہ حفرت وہب بن مجہ نے کتنی سخت بات کی 'ان کے اسے بی الفاظ ملاحظہ فرمالیجے۔

ان یونس کان فی حلقه ضبق فلما حمل علیه اثقال النبوة تفسح تحتها تفسح الربع تحت الحمل فقذ فها بین یدیه و خرج هاربا (حضرت یون کی سرشت (مزاج طبیعت) میں تنگی تھی جب ان پربارِ نبوت ڈالا گیا توده اس طبیعت) میں منگی تھی جب ان پربارِ نبوت ڈالا گیا توده اس کے بنچ اس طرح دب گئے ،جسے اونٹ کانا توال بچہ کھاری یوجھ تلے دب جاتا ہے ، پس انھول نے اس یوجھ کو دبیں اتار کھنگادر کھاگ نگلے۔"

یہ بھی آپ نے دیکھا کہ جب جعم خدا وندی کے تحت شاہ ''حز قبل'' حضرت یونس سے جہاد کے لیئے کہتاہے تووہ اسے ماننے میں پس و پیش کرتے ہیں' ان کے پس دپیش کاماجرامفسرین نے ان الفاظ میں لکھاہے۔

فقال هل سمّانی ؟ هل امرك الله باخراجی؟ فههنا غیری انبیاء اقویاء (یعنی شاه "حزیل" کے جواب میں انھوں نے جزیز ہو کر کما کہ کیااللہ نے میرانام لیاہے ؟ کیا اس نے تمہیں فاص طور اپر مجھی کو جماد کے لئے تکالنے کا حکم دیاہے؟ میں ہی آخر کیول نکلول جبکہ یمان اور بھی طاقت والے نی موجود ہیں)۔(معالم التر بل جلد میں ۲۵۸)

اور میہ صراحت بھی آپ ملاحظہ فرما پیکے کہ اللہ نے حضرت بونس کی تنگدلی 'بے صبری' جلد بازی اور عدم مخل کے باعث ان کانام اولوالعزم انبیاء کی ں ست سے نکال دیا 'اور رسول اللہ علیہ کو تا کیدگی کہ اپنے رب کے تھم کا انتظار صبر کے ساتھ کرواور خبر وار مچھلی والے (یونس) کی طرح بے صبر ی نہ کرنا اور جلد ہازنہ ہو جانا۔

تواے اہلِ انصاف! ارشاد فرمائیے کہ اگر مولانا مودودی صرف اس خطاء یر "شیعه" اور "عصمت انبیاء" کے منکر اور بے ادب وگتاخ قرار یاسکتے ہیں کہ انھوں نے میہ کہدیا تھا کہ حضرت یونس سے فریضہ ءرسالت کی ادا کیگی میں پچھ کو تا ہیاں ہو گئی تھیں' تو امام رازیؓ اور علامہ آکو سؓ اور حضرت حسن بھر گُ ادر حضر بدوهب ابن منبة اورامام بغوى اور عروه بن زبير اور سعيد بن جبير اورامام متعصب ادر حضرت این عباس اور حضریت این مسعودٌ ادر مولانا اشر ف علی ادر مولانا شبیر احمد عثانی اور دیگریے شار علماء وائمہ کو گن خطابات کا مستحق سمجھا جائے گا' جنھوں نے صرف کو تاہی جیسے ملکے لفظ پر بس نہیں کیا' بلحہ حضرت یونس کو تنگدل بھی کہا'سخت مزاج بھی ہتایا' جلد بازاور بے صبر اکہنے میں بھی نہیں چو کے 'ان کے فعل کو صریحاً گناه اور ترک واجب بھی قرار دیا' بیمال تک کہدیا کہ وہ بار نبوتِ اتار کر مھاگ کھڑے ہوئے' یہ چند نام جو ہم نے لیئے ہیں ان میں سے کوئی نہیں جس نے کھل کریدنہ کما ہو کہ حضرت یون سے کو تا ہیال ہو کیں 'انھول نے خطاکی' وہ رسالت کی ذمہ داریوں کو نیاہ نہیں سکے 'اور اسی غلطی کی سز امیں انھیں مچھلی کے پیپٹ میں قید کیا گیا' پھراگر توبہ اور اعتراف گناہ سے اللہ ان کا قصور معاف نہ كرديتا تووه قيامت تك اس قيدے نہ نكالے جاتے۔

اے ویٹی بھائیو! ہتانا کیا مجھی تم نے سنا ہے کہ کسی عالم نے نہ کورہ بالا شخصیتوں پراس طرح کالعن طعن اور تبرا کیا ہو جیسا شیخ الحدیث 'مولانا مودودی پر کررہے ہیں؟ غور کرویہ صورت حال کس قدر عجیب ہے 'ہم نے جن چند تغییروں کے حوالے دیتے ہیں دہ وہی ہیں جو علماء کے یمال عام طور پر زیر مطالعہ رہتی ہیں 'اور جس قرآن کی آیات نقل کی ہیں وہ وہی ہے جو آپ سب کے گھروں میں پایا جاتا ہے 'کیاا کیک معروف شخ الحدیث کے بارے میں یہ تصور کیا جاسکتا ہے کہ جب انھوں نے '' تفہیم القر آن'' میں مولانا مودودی کی دہ عبارت دیکھی ہو جس پر انھوں نے شدی دیے اعتراض کیا ہے' توانھیں نہ تویہ یاد ہوگا کہ قرآن میں حضرت یونس کے احوال دکوا کف کیا آئے ہیں ؟اور نہ یہ یاد ہوگا کہ متند ترین مفسرین سلف وخلف نے اپنی تفاسیر میں کیا کہا ہے۔؟

اگر تصور کیا جاسکتاہے تو پھر کم سے کم بیہ فریضہ توان پر عاکد ہو تا ہی تھا' کہ بلا تاکل اعتراض جڑنے اور مولانا مودودی کوسبائی وشیعہ مانے سے پہلے تکلیف فرمالیتے کہ قرآن پڑھ لیں اور ضروری تغییریں دکھے لیں۔

اوراگرید مان لیاجائے کہ اعتراض کرتے وقت انھیں قرآن بھی یاد تھااور تغییریں بھی، تو پھر بہت دکھ کے ساتھ سوائے اس کے کیا کہا جاسکتا ہے ہکہ انھوں نے اپنی جلات شان کے باوجود ایک ایسے بے ضمیر اور بے کر دار آدی کا بارٹ ادا کیا ہے جو جانتے ہوئے بھی کہ اعتراض کی مطلق گنجائش نہیں ہے اعتراض ضرور کرتا ہے؟ تاکہ ناحق طور پر حریف کورسوا کرے، حضرت فی جانتے تھے کہ عوام کم علم ہیں انھیں بس اتنا معلوم ہے کہ حضرت یونس نی شے اور مجملا انھوں نے یہ سن رکھا ہے کہ "انبیاء معموم" ہوتے ہیں ان سے گناہ صادر شمیں ہوتے اس سے زیادہ انھیں کچھ خبر نہیں الذاشیخ نے خود ہی ہے وضاحت فرمادی کہ کو تا ہی بہت ہوا جرم وگناہ کی نسبت کررہے ہیں 'وہ کس قدر گنان اور بے مودودی صاحب ایک نبی کی طرف جرم وگناہ کی نسبت کررہے ہیں 'وہ کس قدر گنان اور بے ماحب ایک نی کی طرف جرم وگناہ کی نسبت کررہے ہیں 'وہ کس قدر گنان اور بے ماحب ایک نی کی طرف جرم وگناہ کی نسبت کررہے ہیں 'وہ کس قدر گنان اور بے ہیں 'وہ کس قدر گنان اور بے ہیں 'وہ کس قدر گنان کا در بے ہیں 'وہ کس قدر گنان کا در بے ہیں 'وہ کس قدر گنان کی نسبت کررہے ہیں 'وہ کس قدر گنان کا در بے ہیں 'وہ کس قدر گنان کا در بے ہیں 'وہ کس قدر گنان کی نسبت کررہے ہیں 'وہ کس قدر گنان کی کہ دیتا ہیں گان کی کہ دین کی کر دیتا ہیں کا در کتا ہے گئان کی کر دیتا ہیں گان کر دیتا ہیں گنان کو کہ کر دیتا ہیں گان کی کر دیتا ہیں گان کا کہ کر دیتا ہے گئان کی کر دیتا ہیں گان کا کھور کر دیتا ہیں گان کر دیتا ہی گان کر دیتا ہیں گان کی کر دیتا ہیں گان کر دیتا ہیں گان کی کر دیتا ہیں گان کر دیتا ہیں گان کی کر دیتا ہی کر دیتا ہی کر دیتا ہیا گر دیتا ہیں گان کر دیتا ہیں کر دیتا ہیں کر دیتا ہیں کر دیتا ہیں کر دیتا ہی کر دیتا ہی کر دیتا ہیں کر دیتا ہی کر دیتا ہیں کر دیتا ہی کر دیتا ہیں کر دیتا ہی کر دیتا ہیں کر دیتا ہ

یہ کھلی مجر مانہ کئیک' یہ صرح مفالطہ وہی' یہ صاف حق پوشی یہ واشگاف کر' کیا کسی بوے عالم کے توکیا کسی معمولی مسلمان کے بھی شایانِ شان سمجھا جا سکتاہے؟ اور کیا کوئی ہو شمند تو تع کر سکتاہے 'جو شخ الحدیث کتاب کے آغاز ہی میں انصاف' صدق گوئی' حق پندی اور دیانت کے ساتھ یہ سلوک کر رہے ہیں

دہ آگے چل کر دوسرے مباحث میں امانت وعدل اور ویانتِ علمی کا لحاظ رکھیں کے .....؟ تا ممکن .....! ۔

اسی لیئے مولانا مودودی نے یہ روش اختیار کہر کھی ہے کہ ایسے حضر ات
کی کسی گالی، کسی طعن کسی بتر الور کسی اعتراض کا جواب نہیں دیئے 'اعتراض کا جواب ہیں دیئے 'اعتراض کا جواب ہیں دیئے 'اعتراض کا جواب وہاں مفید ہو تاہے جہال علمی تصریحات پر غیر جانبدارانہ سجید گی ادر جذبہ حق پذیری کے ساتھ التفات کی گنجائش موجود ہو' شایداس لیئے اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ فذ کر ان تفعت اللہ کری (تھیجت اور تذکیر دہاں کیجئے جہال اس سے فائدے کی توقع ہو) بھلا ان لوگوں کے لیئے معقول علمی جوابات کیا نافع ہوں فائدے کی توقع ہو) بھلا ان لوگوں کے لیئے معقول علمی جوابات کیا نافع ہوں گے 'جو عنادہ تعصب کی زومیں بہدرہے ہوں اور ایسے ایسے اعتراضات! شارہے ہوں جوں جن کاسرہے نہ بیر ؟جواعتراضات نہیں باسے گشیافتم کے اتمامات ہیں۔

خلاصے کے طور پر ایک ہار پھر لوٹ کر دکھ لیجئے کہ اعتراض کے تحت حضرت شیخ نے کیاد عومے فرمائے تھے۔

ان کاد عوی تھاکہ حضرت یونس سے فرض منصی اداکرنے میں ہر گر کوئی کو تاہی نمیں ہوئی مگر آپ نے دیکھاکہ ان کی تردید خود اللہ تعالی صاف الفاظ میں کررہا ہے' اللہ تعالی خود بتارہا ہے کہ فرض منصی کی حیثیت سے جو صبر و تحل حضرت یونس پر داجب تھا'اسے انھوں نے چھوڑ دیالور غلط طور پر غصہ کر کے خدا کی بلا اجازت تو م کو چھوڑ کر چلے گئے۔

ان کادوسرادعوی تھاکہ نبی کا فرض منصی میں کو تاہی کرنا معصومیت کے خلاف ہے 'جو شخص ایسا کہتا ہے وہ مجرم ہے بد عقیدہ ہے 'گر دیکھ لیجئے کہ فرض منصی میں کو تاہی کی اطلاع خود اللہ تعالی دے رہے ہیں کو کی اور نہیں 'اب تین ہی شکلیں ہیں 'یا تو یوں کہئے کہ اللہ کی دی ہوئی اطلاع ہی غلط ہے 'یایوں کہئے کہ اطلاع تو درست ہے لیکن ''عقیدہ صحیح نہیں ہے 'کیونکہ اگر ''انبیاء تو درست ہے لیکن ''عصمت انبیاء "کا عقیدہ صحیح نہیں ہے 'کیونکہ اگر ''انبیاء معصوم "ہوتے تو حضرت یونس سے ایسی کو تاہیاں کیونکر سر زد ہو تیں 'یا پھر یوں کہئے کہ اطلاع بھی درست ہے اور ''انبیاء معصوم " بھی ہوتے ہیں لیکن یوں کہئے کہ اطلاع بھی درست ہے اور ''انبیاء معصوم " بھی ہوتے ہیں لیکن

عصمت کا مطلب بیہ نہیں ہے کہ ''انبیاء'' سے مجھی کسی فتم کا گناہ اور قصور سر زد ہی نہیں ہو تا' ہو تا ہے اور یقیناً ہو تا ہے مگر اللہ تعالیٰ اس پر تنبیہ بھی فرما تا ہے اُور اس لئے انبیاء کی کسی تعلیم میں یہ احتمال باقی نہیں رہتا کہ ممکن ہے وہ غلط کہ رہے موں اگر ان سے قول یا عمل کی غلطی سمی موقعہ پر ہوئی ہے تواللہ نے اس موقعہ کا تعین بھی فرمادیا ہے تاکہ ان کے دیگر افعال دا توال میں اختال قصور ہاتی نہ رہے۔ ان تین شکلوں میں پہلی شکل تو صریحا خارج از بحث ہے ، دوسری شکل بھی علمی حیثیت ہے لائق قبول سیس میونکہ عصمت انبیاء کے عقیدے براہل سنت کا اتفاق ہے البذا تیسری ہی رہ گئی جو تمام اہل علم میں ہمیشہ ہے مسلم ہے ، چنانجہ مجصلے ماہ "انبیاء و صحابہ" کے زیرِ عنوان آب او نیے درجے کے علائے اصول و عقائد کی توضیحات "عصمت" کے مسئلہ پر ملاحظہ فرما چکے 'یہ توضیحات بجائے خود حضرت مین کے اس من گھڑت اور غیر علمی دعوے کی شافی تردید ہیں کہ نبی کا کو تا بی کر جانا عقیدہ "عصمت" کے خلاف ہے 'جابل آدمی توبے شک اس غلط فنمی میں مبتلا ہو سکتا ہے کہ "انبیاء" بالکل فرشتوں جیسے تھے کہ گناہ اور قصور ان سے سر زو ہو ہی نہ سکتا تھا ہمکین صاحبِ علم آدمی تبھی ایسی بے بنیاد 'خلافِ واقعہ اور غیر معقول 'غلط فنمی کا شکار نہیں ہو سکتا 'اب بیہ توم کی بدنھیبی ہے کہ بعض مولانا اور شیوخ تک سمی کے عناد اور تعصب میں جہلاء کی سطح پر اتر آئیں 'اور علمی مسائل میں ناوانوںاور بے خبرول جیسی خامہ فرسا کی کریں۔

تیرا دعوئی حفزت شخ کایہ تھا کہ فرض منصی میں کو تاہی کرنے کی نبیت حضرت ہونئی کایہ تھا کہ فرض منصی میں کو تاہی کرنے کے نبیت حضرت یونس کی طرف مولانا مودودی کی حرکت ہے، گر آپ نے دیکھا کہ اس دعوے کی حیثیت "تہمت تراشی" سے زیادہ نبیں 'حضرت یونس کی طرف جو بھی کو تاہیال منسوب ہیں وہ قرآن نے منسوب کی ہیں ادر مستند مفسرین نے ان "کو تاہیول" کو قصور 'خطا' گناہ 'ترک داجب' تنگدلی سبھی کچھ کما ہے۔ الل خرد بتاکیں کیا اس نمونے کے بعد بھی کوئی ضرورت حضرت شخ کی یوری کتاب پروقت ضائع کرنے کی باتی رہ جاتی ہے۔

# تتتمه

اب تک جو خطوط ملک اور پیر دن ملک سے آئے ہیں ان سے اندازہ ہو تا ہے کہ الحمد بلند ہمارے "حائزے" نے قلوب وازبان پر بواگر ااور وسیع اثر ڈالا ہے 'اگر اپنی مدح و تحسین کے خطوط شائع کرنا ہماری عادت ہوتی' تو یقینا اب تک کی ڈاک "د نجلی" کے بیسیول صفحات پر کردیتی۔

ویسے معدود ہے جند خطوط دوسری نوع کے بھی آئے ہیں 'دوسری نوع سے مراد ہے تنقیص و تردید 'ان میں ہاری کی علمی غلطی کی تو نشا ندہی کی نمیں گئی 'البتہ صلوا تیں خوب سائی گئی ہیں 'صلوا تیں بھی بے مزا نمیں ہو تیں بعر طیکہ ان میں سلیقہ 'ذہانت اور ہنر ہو لیکن افسوس کہ ایبا کوئی مکتوب ہمیں نمیں ملادر نہ اسے ضرور شائع کرتے 'ہماری مادرِ علمی ''وار العلوم '' ہے دو طلبائے عزیز کے دو عنایت نامے ایسے آئے جو خفگی اور مخاصمت سے لبریز تھے الیکن صدمہ ہو تا ہے یہ کہتے ہوئے کہ الفاظ و معانی دونوں اعتبار سے بیا اسے پست تھے کہ ان کی اشاعت کا قطعاً کوئی جواز نہیں 'البتہ ایک گرامی نامہ ''امارت و صحابیت '' کے فاضل مصنف مولانا علی احمد ہماری کا ایبا ضرور نظر آیا ہے کہ اس کے بعض مطالب پر گفتگو کی جوانا علی احمد ہماری کا ایبا ضرور نظر آیا ہے کہ اس کے بعض مطالب پر گفتگو کی جوانا علی احمد ہماری کا ایبا ضرور نظر آیا ہے کہ اس کے بعض مطالب پر گفتگو کی جوانا علی احمد ہماری کا ایبا ضرور نظر آیا ہے کہ اس کے بعض مطالب پر گفتگو کی جوانے '' بچھلے شارے میں ہم نے اعلان کیا تھا کہ ''امارت و صحابیت ''نامی کتاب پر جوائے '' کے کھلے شارے میں ہم نے اعلان کیا تھا کہ ''امارت و صحابیت ''نامی کتاب پر خوائی کیا تھا کہ ''امارت و صحابیت ''نامی کتاب پر جوائی کیا تھا کہ ''امارت و صحابیت ''نامی کتاب پر خوائی کیا کہ نام کتاب کی حالیہ کا کیا گئی کتاب پر خوائی کیا کہ نام کی کتاب پر خوائی کتاب پر خوائی کیا تھا کہ کا کیا کیا تھا کہ ''کیا تھا کہ کا کھی کتاب کیا تھا کہ کیا کہ کا کھی کیا کے کہ کیا کہ کا کھیا گئی کتاب کیا تھا کہ کا کھی کیا کہ کھی کیا کھی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا کھی کو کیا کہ کیا کہ کر کے کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا کھی کیا کہ کو کہ کیا کہ کیا کہ کر کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کی کا کیا کھی کو کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کھی کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کو کر کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کر کے کیا کہ کو کر کو کیا کہ کو کر کو کر کو کر کے کا کیا کہ کو کر کو کر کو کر کو کر کے کیا کہ کو کر کو

بھی روشنی ڈالیں مے 'اس اعلان کو پڑھ کر مولانا موصوف نے ہمیں خط کھا ہے' خط چونکہ جوافی تھااس لئے مختفر جواب ڈاک سے بھی دیا گیالیکن اس ایک اعتراض کی ما پر جواس خط میں مولانا مودود می پر کیا گیا ہے ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ یمال اس پر مفصل بحث کریں۔

مولانانے ارشاد فرمایا ہے:

"مولانا مودودی صاحب کی کتاب "خلافت د ملوکیت "جب شائع ہوئی تو بیل نے اس پر کوئی توجہ نہیں کی کیکن جب شیعہ حضرات نے اس کتاب کو د کھاد کھاکر حضرت عثال الله معاویة پر العن طعن کا سلسلہ شروع کیا 'اور آپ جیسے اہل قلم نمانہ حال کے "ملنن" و "شیکیپیر" حضرات کو بھی مولانا مودودی کا غالی عقیدت مند پایا گیا تو دشمنانِ صحابہ کی تبرا بازیوں کویر داشت نہ کر کے ناچار مجھے قلم اٹھانا ہی پڑا۔"

ہم جواب عرض کریں گے کہ یہ ایک بہت ہی سطی بات ہے جو آنجناب کے قلم ہے نکلی ہے ، آپ غور فرمائیں کہ اگر کوئی غیر مسلم "سورہ نور" کے حوالے ہے یہ طعن کرنے گئے کہ لیجئے صاحب آپ اپنے رسول علیہ ہے جن صحابوں کو آسان پر چڑھاتے ہیں ، ان میں تو ایسے ایسے بھی پائے گئے ہیں جضول نے ایپنے پیغیبر کی ہوی اور تمام امت مسلمہ کی مال عائشہ صدیقة" کے خلاف تھمت زنا ہیں شرکت کی ، یمال تک کہ انھیں اس کی سزا بھی دی گئی تو کیا اس طعن کا جواب آپ یہ کہر دیں گئے کہ "سورہ نور" کی یہ آیات قابل اعتبار میں ہیں ، حضرت عائش پرلگائی گئی تھمت میں کوئی صحابی شریک نہیں ہوا، کی صحابی باری نہیں کی گئی۔

یااگر یہ طعن کرے کہ نیجے صاحب آپ تواپنے پنیمبروں کے گن گاتے ہیں الکین حال یہ ہے کہ آپ کے حضرت موٹی نے غصے میں آکروہ تختیاں ہی زمین پر

دے پٹنیں جن میں کلام اللی درج تھا، اور اپنے بھائی ہاردن کی داڑ تھی تھینج ڈالی، تو کیا آپ یہ جواب دیں گے کہ ''سور ہُ اعراف'' اور ''سور ہُ طہ'' کی یہ آیات نا قابل اعتبار ہیں پینمبر ہر گزاییا نہیں کر سکتے ؟۔

یا اگریہ طعن کرے کہ لیجئے صاحب 'آپ کے پیغیبر حضرت بونس نے منظائے الی کے خلاف کیسی بے صاحب 'آپ کے پیغیبر حضرت بونس نے منظائے الی کے خلاف کیسی بے صبری کا ثبوت دیا جس پر انھیں آپ کے خلانے اللہ ملامت ٹھمرالیا اور سزاکے طور پر مچھلی کے پیٹ میں بند کر دیا ، توکیا آپ بید کہتر طعن کرنے والے کی تشفی کریں گے کہ ''سور ہُ یونس'' اور ''سور ہُ صافات'' کی بیہ آئیس کمزور راویوں سے مروی ہیں ،ان کا کوئی اعتبار نہیں۔

کھلی بات ہے کہ کسی معترض کی تشفی کے لئے حقائق ثابتہ کا انکاریا مسخ معقول طریقہ نہیں ہے، بلحہ معقول طریقہ ہے ہے کہ ان کی مناسب تاویل کی جائے، آپ دیکھتے ہیں کہ امام این تیمیہ ؓ نے "منهاج السنة" اور شاہ عبد العزيز محدث دہلو کئے نے 'دخھئے اثناعشریہ'' جیسی ضخیم کتابیں شیعوںادر رافضیوں کی تر دید میں تکھیں، مگر انھوں نے آپ جیسایا مولانا محمد میاں اور مولانا اسکی سندیلوی جیسا غير دانشمندانه ادر غيرحق برستانه طريقه اختيار نهيل كيامكه ثاب شده سجائيول كو جھٹلا ئیں یاان کا حلیہ لگاڑیں ہابچہ دونوں ہی نے اس حقیقت کااعتر اف کیا کہ صحابہؓ معصوم سنیں تھے،ان ہے گناہ ہوئے ہیں،ان کی ہر خطالور ہر گناہ کا جمیں اٹکار نهيں ،البتہ جوغلط باتيس تم ان كى طرف منسوب كرتے ہوا تھيں ہم نهيں النظام اً گر آگھہ کھول کر ''خلاف و ملو کیت'' بڑھی جائے تواس میں حضرت عثالیٰ ّ کے بارے میں اس سے زیادہ کچھ ثابت نہیں کیا گیا کہ ان سے فکر واجتہاد کی غلطی ہوئی،اگر اس نوع کی غلطیوں پر بھی کوئی شیعہ بارافضی طعنہ زن ہے توبشوق ہوا كرے ، اہل حق كى شان بير نہيں ہے كه طعنوں سے ڈركر حقائق كى تكذيب كريں ادران صحابہ کوجو فرشتے نہیں تھے فرشتہ بادر کرانے پر تل جا کیں۔

پھر حمرت ہیے ہے کہ شیعہ حضرات توابد بحرٌ وعمرٌ تک کو غاصب خلافت اور

بد دین وغیرونہ جانے کیا کیا گئتے ہیں، بھلاان کے سامنے حضرت عثانؓ کی صفائی پیش کرنے سے کیا ہوگا؟ یہ ایک فضول کام ہے جس کی خاطر سےائیوں کو جھٹلاناادر واقعات ثابیۃ کی الٹی سید ھی تاویلیں کر ناونت اور انر جی کی بربادی ہے، آنجناب نے اپنی کتاب میں اپنی استعداد اور ذہنی سطح کے مطابق جو کو شش حضرت عثال ؓ اور حضرت معادية کے و فاع میں كى ہےوہ فى الحقیقت كانے بن سے آ گے شيں رو ھی، ہم نہیں سمجھتے کہ کوئی ایک بھی شیعہ آپ کی سعی نامشکور کے نتیج میں ا پیچ کسی خیال و عقیدے ہر نظر ثانی کر سکے گا، ہم آپ کو یقین دلاتے ہیں کہ اپنی کتاب میں جس سطح پر آپ نے گفتگو کی ہے وہ اُس سطح سے بہت نیچی ہے جس کا تقاضا علم و شخقیق کرتے ہیں وشمنان صحابہؓ کے خلاف اور صحابہؓ کی حمایت میں آپ بے شک ہزار صغے کی کتاب لکھے ، گریہ نہ بھو لئے کہ سب سے مقدس چز ہے حق ، سیائی ، دیانت ، صحابہؓ تو کیا چیز ہیں آگر کسی پینمبر کی بھی کسی لغزش یا خطا کا علم مضبوط ذرائع ہے ہو گیاہے تواس کا انکار اہل حق کا کام نہیں، کیا آپ نہیں دیکھتے کہ حضور ٹراور مادہ تھجور کے بیوند کوایک کار عبث سمجھ کر سحایہ کواس ہے روک دیتے ہیں، پھر فصل اچھی نہیں آتی تو آپ اس ممانعت کو ختم کر کے فرماتے ہیں کہ اینے دنیاوی معاملات میں تم ہی خود بہتر سمجھ سکتے ہو، میں تو ایک بشر ہوں، جب دین کے معالمے میں حمیس کوئی حکم دوں توبے شک اے لو۔ 

آپ ہتا ہے جسمیر محلہ کاس قصے کی صحت سے کیا کی بھی محدث ادر فقیہ نے اس لئے اٹکار کیا کہ اس سے تو خدا کے سب سے بوے پینبرسی آیک قیا ی داجتمادی خطاکا اثبات ہوتا ہے۔

انبیاء علیم السلام کی متعدد خطاؤں اور فکر واجتهاد کی لغز شوں کے قصے خود اللہ تعالی نے قرآن میں محفوظ کردیئے ہیں، کیا معتر ضین کے طعن واعتر اض کا صحیح جواب الن قصول کو جھٹلادیئے سے ہوسکتا ہے، حقیقت میں احرام انبیاء یا احرام صحابہ اس کانام نہیں ہے کہ ہم واقعات ثابتہ کی تکذیب یا تحریف کریں،

بلعہ اس کا نام ہے کہ ان کی صحیح تو جیہ و تاویل سانے لائیں 'جیسا کہ تمام علائے سلف کرتے رہے ہیں ، آپ حضرات (بعنی کیا آپ کیا میال صاحب کیا مولانا اسحاق سندیلوی) یہ المناک طریقہ اختیار کئے ہوئے ہیں کہ معلوم حقائق کو جھٹلاتے ہیں ، اور جھٹلانا چونکہ ثقہ اور مشہور مور خین اسلام کوپایہ تقاہت سے گرائے بغیر ممکن نہیں ،اس لئے ان سب کے خلاف شکوک وشہمات پیدا کرنے کی مہم چلاتے ہیں ، "طبری" اور "ائن سعد "اور "ائن عبد البر" اور "ائن اثیر" کی مہم چلاتے ہیں ، "طبری" اور "ائن سعد "اور "ائن عبد البر" اور "ائن اثیر" کی میں اور علی اس طرح کی جسے اساطین کو ساقط الاعتبار گردانے کے لئے آپ حضرات نے جس طرح کی جسے اساطین کو بیں وہ علم و منطق کی تار تے کا بردا دوناک باب ہیں ، آپ نے منکرین صدیث کے لئے بودی آسانیاں مہیا کہ وی ہیں "کیونکہ جس ٹائپ کے و لا کل سے مدیث کے لئے بودی آسانیاں مہیا کہ وی ہیں "کیونکہ جس ٹائپ کے و لا کل بیا شبہ تب نہ کورہ مور خین اور ان کی روایات کور د کرتے ہیں اس ٹائپ کے و لا کل بلاشیہ تب نہ کورہ مور خین اور ان کی روایات کور د کرتے ہیں اس ٹائپ کے و لا کل بلاشیہ دی دور میں وہ میں "کی روایات کا بھی صلیہ بگاڑ سکتے ہیں۔

آپ نے مولانا مودودی پربددیا نق کاجوالزام نگایا ہے اس کابھی جواب سنئے، آپ نے تحریر فرمایا ہے:

"يى حال آپ كے علامہ مودودى كا ہے، مثلاً انھوں نے "البدايدوالنهايہ" كے حوالے سے لكھا ہے كہ حضرت معاويہ" نے تھم دیاكہ "مال غنيمت" ميں سے چاندى سوناان كے لئے الگ كرليا جائے، حالانكہ "ائن كثير" كے الفاظ بيں كہ سونا چاندى كو "بيت المال" كے لئے الگ كرليا جائے، علامہ صاحب نے يجمع كله من هذه الغنيمة لبيت المال كے جائے لكھدياكہ الن كے لئے الگ كرليا جائے۔"

مہلی شکایت تو آپ ہے ہے کہ ایک استے ہوئے آدمی پربد دیا نتی کا الزام عاکد کرتے ہوئے آپ نے علمی و قار اور سنجیدگی کوبالائے طاق رکھدیا، یہ "آپ کے علامہ مودودی "کیا طرز گفتارہے، طنز وطعن کا ایک محل ہواکر تاہے، یمال آپ د نیائے اسلام کے ایک شہر و آفاق عالم ، داعی اور مفکر پر خیانت جیساشدید الزام عائد کررہے ہیں گر بہم اللہ کرتے ہیں گٹیا قتم کے طعن ہے ، مولانا مودودی ہمارے رشتہ دار نہیں ، پیر نہیں ، استاد نہیں ، حتی کہ ہم تو جماعت اسلامی کے رکن بھی نہیں 'ہمارا قصور صرف یہ ہے کہ دلائل و شواہد کے اسلحہ ہے ان کا دفاع کرتے ہیں ، کیاای قصور کی سزاآپ یہ طنز کرے دے رہے ہیں کہا تھ قصور کی سزاآپ یہ طنز کرے دے رہے ہیں کہا ہے علامہ مودودی!"

دوسری شکایت بیہ ہے کہ "مثلاً" کا لفظ آپ نے غلط جگہ استعمال کیا،
"خلافت و ملوکیت" میں مولانا مودودی نے سات سوسے زیادہ حوالے دیئے
ہیں،اگران میں پانچ سات جگہ بھی آپ کو خیانت کا ثبوت مل گیا ہو تا توبے شک
ان میں سے ایک دومقامات کی نشاندہی" مثلاً" کمہ کر کی جا عتی تھی،لیکن فی الحال
آپ صرف ایک "خیانت" تلاش کر سکے ہیں، (حالا نکہ میہ بھی محض مخالطہ ہے
جس کا تجزیر ابھی ہم کرنے والے ہیں) بھر کیا جوازے "مثلاً" کہنے کا۔؟

تیسری شکایت بہ ہے کہ آپ نے بیدواضح نہیں فرمایا کہ مولانا مودودی نے کس صغیر پر معترض فیدبات لکھی ہے ، حالا تکداحساس ذمہ داری کا تقاضا یہ تحا کہ "خلافت دملو کیت "کاصغے تحریر فرماتے۔

ازراہ اخلاص ان شکلیات کو پیش کرنے کے بعد اب ہم اعتراض کا جواب دیتے ہیں، جو خیانت آپ نے مولانا مودودی سے منبوب کی' اس کا تعلق "خلافت و ملوکیت" کے صفحہ ۱۷ سے ہے، یمال مولانا مودودی نے اپنیات کے لئے پانچ کتابول کے حوالے دیتے ہیں، "طبقات" "طبری" "الاستیعاب" "کن اثیر"اور "البدایہ"۔ آپ کی جرات قابل واد ہے کہ چار کو آپ نے قطعاً نظر انداز کر دیالور صرف پانچ میں کاذکر اس طرح کیا جیسے صرف ای ایک کاحوالہ دیا گیا ہو' آپ کی عبارت ہم نے ابھی نقل کی ہے، اسے آپ بھی پڑھے 'اور جملہ قار کین ہمی پڑھیں، کیا یہ صرت طور پر ایسی ہی نہیں ہے جس سے یہ طاہر ہو تا ہے کہ بھی پڑھیں، کیا یہ صرت کے طور پر ایسی ہی نہیں ہے جس سے یہ طاہر ہو تا ہے کہ

مولانا مودودی نے کوئی بات ''البدایہ'' کے حوالے سے لکھی تھی اور بھی حوالہ درست نہیں ہے، کسے تصور آسکتا ہے کہ دہاں چار اور حوالے بھی موجود ہوں گے۔

فرمائي كياسي طريقه إلى علم كا

اب جمال تک آپ کے اعتراض کا تعلق ہے تو وہ بھی غلط ہے، معلوم ہوتا ہے کہ نہ تو آپ مطالعہ میں پوری سنجیدگی اختیار کرتے ہیں نہ اعتراض کرنے میں ، سنجیدگی اختیار کرتے ہیں نہ اعتراض کرنے میں ، سنجیدگی اختیار کرتے تو حضرت معاویہ کاوہی تھم جس کا مولانا مودودی نے ذکر کیا ہے "البدایہ" میں بھی آپ کو صاف نظر آجاتا اور بطور اعتراض وہ فقرہ آپ نقل نہ کرتے جو حضرت معاویہ کا تھم نمیں بلحہ کسی اور کی طرف سے اس کی من مانی تشریح ہے 'ہم اپنے قار کین کو صورت حال سمجھانے کی غرض سے قدرے تفصیل میں جاکیں گے۔

صورت یہ ہے کہ امیر معادیہ کے گورنر زیاد کے ایک سو تیلے بھائی تھم بن عمر دی ہیں جو سحانی تھے ، انھیں ''نتراسان ''کا حاکم بنایا گیا' جب کہ انھیں جاہ و مال کی کوئی آر زو نہیں تھی ، انھوں نے کفار سے جہاد کیا اور بہت سا"مال غنیمت'' ہاتھ لگا، اب گورنر زیاد کا ایک خطال کے پاس پہنچتا ہے کہ امیر معاویہ نے لکھا ہے کہ ''مال غنیمت'' میں سے سونا جاندی ان کے لئے الگ کر لیا جائے۔

یہ تھم جو مکہ قانون قرآئی کے خلاف قالیں لئے خداتر س تھم من عمرونے زیاد کو لکھ تھی کہ آپ نے جو معادیہ کے تھم کاڈکر کیا ہے تو س لیجئے کہ اللہ کی کاب معادیہ کی تحریر سے مقدم ہے، خداکی شم اگرزمین و آسمان سب کسی کے دغمن من جا تمیں اور وہ آدمی اللہ سے ڈرنے والا ہو تواللہ آس کے لئے کوئی نہ کوئی راہ عافیت نکال ہی دیتا ہے۔

یہ خط روانہ کر کے انحول نے مجاہدین سے کماکہ تم لوگ" مال غنیمت "کو ہدایت قرآنی کے مطابق تقسیم کرلو۔ چنانچہ یا نچوال حصہ "بیت المال" کے لئے الگ کر کے باقی مال مجاہدوں میں ہے گیا۔

یہ قصہ "طبقات این سعد"، "طبری"، "الاستیعاب" "الکامل" اور "البدایہ" سب میں موجود ہے، آگر مزید دیکھنا ہو تو حاکم کی "المتدرک" میں یہ بھی تصر تح مل جائے گی ہمہ جب تھم نے ایسا کیا تو امیر معادیة ان سے خفا ہو گئے، اپناایک آدمی بھیج کرانھیں قیدی بتایا اور اسی حال میں وہ مر گئے ("المتدرک" جلد س، صغحہ ۴۳۲) مستزادیہ کہ الم الجرح والتعدیل حافظ ذہبی نے بھی پورا قصہ "المتدرک" کا تحیص میں درج کیا ہے۔

اباُس اعتراض کی نوعیت ملاحظہ فرمایئے جو مولانا بہاری نے "البدایہ" کائیک فقرہ لقل کرتے ہوئے" بد دیانتی" کے عنوان سے کیا ہے۔

"طبقات الن سعد" "طبری" "الاستیعاب" اور "اکامل" چارول میں الن زیاد کے الفاظ یہ ہیں کہ امیر المو منین معادیہ نے تحریری تھم بھیجا ہے کہ غنیمت میں سے سونا چاندی الن کے لئے الگ کرلیا جائے۔ (اصطفی لہ الصفر اء والبیضاء "طبقات" جلد ۷ ص ۱۹۰۸ (۱۹ استیعاب" ج اسم ۱۹۰۸ (۱۷ استیعاب" ج اسم ۱۱۳ ۔ "الکامل" ج سم س ۱۳۷ ) اور "بیت المال" کا مطلقاً کوئی ذکر نہیں ہے ، ربی "البدایہ والنہایہ" توبلا کی ابہام کے اس میں بھی امیر معاویہ کا بی تھم جول کا تول موجود ہے، لیکن فرق اتنا ہے کہ اس تھم کے ذیل میں "لیعن" کہ کر ایک تشریح کی گئی ہے، ملاحظہ ہو پوری عبادت یوں ہے۔

فكتب اليه زياد ان امير المومنين قد حاء كتابه ان يصطفى له كل صفراء وبيضاء يعنى الذهب والفضة يحمع كله من هذه الغنيمة لبيت المال (جلد ١٩٥٨) زياد نے حكم بن عمر وكوكهاكه امير المومنين كا خط آيا ہے كه ان كے لئے "صفراء" اور "بيضاء" الگ كرديا جائے " يعنى سونا اور

## عاندی سب مال غنیمت میں سے "بیت المال" كيلئے جمع كيا الله عنيمت ميں سے "بیت المال" كيلئے جمع كيا اللہ عنام

محرم ہماری مولانا! ہتا ہے کیا یہ عبارت حرف ہوف البدایہ والنہایہ اس میں موجود نہیں ہے ؟ ہے اور یقینا ہے ، تو کیا اس میں امیر معاویہ کاوہ آر ڈر جس پر ہم نے خط تھی دیا ہے ٹھیک وہی نہیں ہے جس کاحوالہ مولانا مودودی نے دیا ہے اور جو باقی چاروں کمالال میں موجود ہے ؟ آنجناب نے ذراساجو فقرہ اٹھاکر بیش فرمادیا ہے کہ لوبھئی مودودی نے اس کا ترجمہ غلط کردیا ، کیا آپ نہیں دکھ سکتے کہ دہ فقرہ حضرت معاویہ کے آر ڈر کا نہیں ہے ، بعد دہ تو اس تشر تے کا ہے جو دینی ہوا سے دیا تھی جاتی ہے دہ اول یا فقرے کے بعد «لیعن "کے ذیل میں کی گئے ہے ، جر پڑسا کھا جاتا ہے کہ کسی قول یا فقرے کے بعد «لیعن "کہ کر جو بات کھی جاتی ہے دہ اصل قول یا فقرے کا جزد نہیں ہوا کرتی باعد تشر تے ہو تی ہو تی ہو اس کرتی باعد تشر تے ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہے۔

اگر آپ یہ کمیں کہ "لیعن" کے ذیل میں جوشر ح کی گئے ہوہ بھی معاویہ "بی کی طرف ہے ہو تو یہ بے دلیل اور خلاف قیاس و عویٰ دو وجوہ ہے رد ہوجاتا ہے ،ایک یوں کہ اگریہ شرح خود معاویہ کی طرف ہے ہوتی تو کوئی وجہ نہ تھی کہ وہ اکتر خات نقل نہ کرتے 'جن کا ذمانہ "البدایہ" کے مصنف ابن کثیر کے مقابلے میں امیر معاویہ " ہے زیادہ قریب ہے ،ابن سعد ۱۳۰ ہے میں مرے ہیں ' طبری ۱۳۰ ہے میں ابن عبدالبر ۱۳۳ ہے میں اور ابن اثیر ۱۳۳ ہے میں جبکہ ابن کثیر بعد میں آئے اور ۲۵ کے همیں انتقال فرمایا ہے ، تاریخ دماغ سے تو نہیں گھڑی جاتی ،اگر پچھلوں نے زیر بحث روایت میں "بیت المال" والی تشر سے کروایت نہیں جاتی ،اگر پچھلوں نے زیر بحث روایت میں "بیت المال" والی تشر سے کروایت نہیں مانت سوسال بعد "ابن کثیر" کے پاس سے روایت کماں سے آگئی۔ کی ، تو کم وہیش سات سوسال بعد "ابن کثیر" کے پاس سے روایت کماں سے آگئی۔ صاف ظاہر ہے کہ تشر کی فقرے یا تو تی کے کسی راوی نے ازراء عقیدت میں برصادیے ہیں اور "ابن کثیر" نے انہیں جوں کا توں نقل کر دیا یا پھر خود ابن بر صاد بطور عقیدت اس تشر سے کا خاضافہ کردیا ہے ،ہیر حال اضافہ جس نے بھی کئیر نے بطور عقیدت اس تشر سے کا خاصافہ کردیا ہے ،ہیر حال اضافہ جس نے بھی

کیا ہودہ اس کا فعل ہے نہ کہ معادیہ کا حکم۔

دوسرے یوں کہ شاہی خطوط غیر ضروری الفاظ سے عموماً خالی ہوتے ہیں،
اگریہ تشریکی فقرے معاویہ ہی لکھواتے تو آخر کیوں لکھواتے ، انھیں تو قدر تا
یوں لکھنا چاہئے تھا کہ اصطفی لبیت االمال کل ذھب وفضہ (بیت
المال کے لئے سب سونا چاندی الگ کردو)۔ بھلا یہ کیا تک تھی کہ پہلے تو وہ یہ
فقرہ لکھتے کہ سب "ہارے لئے صفراء وبیضاء الگ کرلئے جائیں "پھر اسکی شرح
کرتے کہ "صفراء" کہتے ہیں سونے کواور "بیضاء" کہتے ہیں چاندی کواور یہ سب
شیت المال "میں جمع کرنا ہے ، ظاہر ہے کہ اسے لغویت کہیں گے۔

اور اگریہ کما جائے کہ تشریخ خود حضرت معاویہ کی تو نمیں گر ان کے گور نرزیاد کی ہے تو یہ بھی صریحاً معقولیت سے بعید ہے ،اول تو یوں کہ چھ سوہر س کل مور خین نے زیاد کے جس خط کو نقل کیا ہے اس میں اس تشریخ کا وجود نمیں ،اگریہ واقعی زیاد کی ہوتی تواہے خط میں موجود ہونا تھا اور موجود ہوتی تو ثقہ مور خین و محدث ایسا کیسے کر سکتے تھے کہ اسے حذف کر جائیں ، ان کی روایات میں اس کا نہ پایا جانا قطعی دلیل ہے اس بات کی کہ " یعنی" والا اضافہ بعد کے کسی صاحب کا ہے ،یا چھر " ان کیشر" کا ذواتی خیال ہے۔

ورسرے یوں کہ زیاد تھم معاویہ کی شرح کرتا تو وہ صفراء اور بیضاء جیسے صاف الفاظ کے بعد ذهب اور فضہ کا غیر ضروری اضافہ نہ کرتا، خط اہل زبان کی طرف بھیجا گیا تھا نہ کہ اناڑیوں کی طرف، سب جانتے تھے کہ ''صفراء'' اور ''بیشاء''کا مطلب کیا ہوتا ہے، علاوہ اس کے وہ پہلے یوں کیوں لکھتا کہ ''امیر المومنین نے سونے چاندی کو ایخ لئے الگ کردینے کا تھم دیاہے'' ایسالکٹ کے بعد ''یعنی' سے تشر تک کرنے کا حاصل تو کھلا ہوا یہ تھا کہ تھم میں کمزوری آجائے، کمتوب الیہ یہ سمجھ لے کہ اصل تھم کچھ اور ہے اور تشر ت گورنر صاحب اپنی طرف ہے کچھ اور کردے ہیں،اگروا قعنا معاویہ کا تھم بھی ہوتا کہ سونا چاندی اپنی طرف ہے کچھ اور کردے ہیں،اگروا قعنا معاویہ کا تھم بھی ہوتا کہ سونا چاندی

ست المال کے لئے الگ کرلیا جائے توزیاد قدر قاس سیدھے سادھے جملے پر اکتفا کرتاء اس کا کوئی منطقی جواز شیں کہ پہلے تو له (معاویہ کے لئے) لکھے اور پھر "لبیت المال" ہے اس کی شرح کرے۔

اس تجزیه و تخلیل کے بعد آپ ہمیں بتائیں کہ خیانت مولانا مودودی نے کی ہے یا آپ اپنی نافنمی اور شوق تروید کا نام خیانت رکھ رہے ہیں ، ایک بار پھر "البدايي" ير نظر وال ليجيم، كياس مين زياد في مين نهيس كماب كه قد حاء كتابه أن يصطفى له كل صفراء و بيضاء (امير المومنين كا خط آياب كه سب سونا چاندی ان کے لئے چھانٹ لیاجائے )اگر کماہے اور یقیناً کما ہے تو مولانا مودودی ئے "البدایہ" کا حوالہ دے کر کونسی غلطی کی ، کیا آپ اتنی بھی سمجھ نہیں رکھتے کہ "ان کے لئے الگ کر لیا جائے"۔اس فقرے کاتر جمہ نہیں جو آپ نے "لیعنی" کے بعد والی عبارت میں ہے اٹھا کریہ دعویٰ کیا ہے کہ مود ددی نے اس کا بیرتر جمہ كرديابا المال نهين المراد والمال فقرك كاجس من لبيت المال نهي بايم له بے تعنی لمعاویة "آپ مندے ول سے سوچیں که خواہ مخواہ کے تعصب نے آپ کو کمال لا کھڑ اکیا ہے ، یہ کونیا تاریک مقام ہے جمال آپ کو کھلی صداقتیں نظر نہیں آتیں، جمال آپ صاف عبار تیں نہیں دیکھ سکتے جمال آپ بردی بردی ہستیوں کو مجر دح کرتے ہوئے ادر ایک جلیل الشان دا می حق کوزبر دستی خائن مناتے ہوئے خدا کے خوف سے نہیں لرزتے۔ یا صر تا۔واویلاہ۔

جب سامنے رکھی ہوئی عبار تیں بھی آپ کو صاف نظر نہیں آتیں تو ظاہر ہے کہ یہ باریکیاں آپ کیے محسوس فرماسکتے ہیں کہ اگر مان ہی لیا جائے کہ سونا چاندی ہیت المال کے لئے طلب کیا گیا تھا، تب بھی حضرت معادیہ کا یہ حکم قانون شرعی سے مطابقت نہیں رکھتا، شریعت ہیت المال کا حصہ غنیمت ہیں خس ارک ان مقرر کرتی ہے، سونے چاندی کے بارے میں ابھی کچھ معلوم نہیں کہ وہ کتنا ہے گر حضرت معادیہ تھم دیتے ہیں کہ اسے بیت المال کا حصہ قرار دو، گویادہ

قیت کے لحاظ ہے"مال غنیمت "کا نصف ہویا تهائی یا چوتھائی 'گر امیر المومنین گا آر ڈراسے خزانہ عامرہ کا حصہ مادینا چاہتا ہے ، ہے کوئی تاویل آپ کے پاس اس کی ؟ تماثا ہے بھی ویکھنے میں آیا ہے کہ بعض حضرات جمال چاہے "اجتمادی غلطی "کاعنوان دے کر ہر خطا کو دائرہ شریعت میں لے آنے کا کرتب و کھاتے ہیں،ایسے اوگ نوشایدیہاں بھی مہدیں کہ بیہ حضرت معاویۃ کی اجتمادی غلطی ہو <sup>سک</sup>تی ہے اور مجہتد خطا بھی کرے تو ایک ثواب کا مستحق ہے ،لیکن جو حصرات تھوس علم اور خدا کا خوف رکھتے ہیں وہ ایسی جسارت نہیں کر سکتے ، وہ جانتے ہیں کہ اجتهاد کی سر حدیں کمال سے شروع ہو کر کمال ختم ہوجاتی ہیں ، کھلی نص قرآنی ادر احادیث متواتر ہ کے خلاف کو کی رائے یا عمل اجتمادی غلطی نہیں معصیت ادر اثم ہواکر تاہے، معادیہ پنیبر نہیں تھے کہ عمنا ہوں ہے معصوم ہول 'صحابیت کی عظمت میں کوئیبال نہیں آتا اگر کسی صحافی کامر تکب مناہ ہونا ثابت ہوجائے۔ خیانت اوربددیانی کے کہتے ہیں اس کے متعدد نظائر "شواہد نقدس" کے جائزے میں دیکھئے اور بن پڑے توان کی کوئی تادیل نکا لئے ، پھر اس شارے میں ہم نے آپ کی کتاب "امارت و صحابیت " سے بھی کچھ نمونے ایسے دیئے ہیں جھیں ہم بد دیا نتی پر محمول کرتے ہیں ، آپ آگر دلائل ہے یہ ٹامت کر دیں کہ اٹھیں فلاں وجہ سے بدریا نتی کے خانے میں نہیں رکھا جاسکتا تو ہمیں خوشی ہوگی۔ آپ کایہ بھی اصرارہے کہ تم محض چند خیانوں کی نشاند ہی پر بس مت کرو

بلحد پوري كتاب كائهر پورجائزه لو، آپ لكھتے ہيں:

"کہ اگر آپ میری ند کورہ در خواست کو منظور نہ فرما کرایخ اعلان کے مطابق محض چند باتوں کا جواب شائع فرماکر گلوخلاصی جاہتے ہوں تو کم از کم اتنی مربانی فرمائیں کہ اپنی مفائی میں جو کچھ میں کمنا چاہوں اسے بھی دیانت داری کے ساتھ" کچل" میں شائع کرنے کادعدہ فرمائیں۔"

''گلوخلاص'' کے لفظ پرہنی آئی، آپ کوشاید یہ حسن ظن ہے کہ آپ کی آئی۔ آپ کوشاید یہ حسن ظن ہے کہ آپ کی آئیب نے ''خلافت و ملوکیت'' کی تقابت و عظمت کو واغدار بناویا ہے لہذا عام عثانی آپ کی کتاب کو عقیدت مودودی کے باعث اپنے '' گلے کا طوق'' سمجھتا ہے، اس لئے آپ کا گمان یہ ہے کہ وہ آپ کی کتاب پر پچھ لکھنا ضروری خیال کر رہا ہے۔ خدامعاف کرے آپ نے آپ کی کتاب پر پچھ بھی ہوے حسن ظن سے کام لیا، حالا نکہ '' خلافت و ملوکیت'' علم واستد لال کی جس سطح پر کسی گئی ہے وہ سطح آنجناب کے طریق جث اور علم و خبر کی سطح سے بہت بلعد ہے، اتی بلند کہ بمال سے اڑائی ہوئی گر د کے چند ذر ہے بھی شاید وہاں تک نہ پہنچ سکیس گے، ہم نے آگر آپ کی کتاب پر پچھ لکھنا ضروری سمجھا تو صرف اس لئے کہ عامۃ الناس کو ''علمی دیانت'' کے پچھ نمونے دکھلادیں تاکہ وہ چو کئے ہوجا کیں ورنہ جمال تک پڑھے دیانت'' کے پچھ نمونے دکھلادیں تاکہ وہ چو کئے ہوجا کیں ورنہ جمال تک پڑھے کے فیاری وہ خود ہی محسوس نہ فرمالیں گے۔

بہر حال جمال تک آپ کو صفائی کا موقع دینے کا تعلق ہے توشی آپ اپنی بات کمہ سکتے ہیں " جھال " کے صفحات حاضر ہیں ،نہ صرف "امارت د صحابیت " پر کئے گئے اعتر اضات کا جواب دینے کی آپ کو اجازت ہے بلتہ آپ چاہیں یا اور جو صاحب چاہیں "شواہد تقدس" کے جائزے پر بھی نقذ و نظر فرما سکتے ہیں ، لیکن ہر حال میں ذیل کی شرطیں ملحوظ رکھنی ہوں گی۔

(۱) آیک بید کہ غیر متعلق باتوں سے کلام کو طول نہ دیا جائے 'آپ ہوں یا میاں صاحب ' دونوں نے بید طرز اختیار کیا ہے کہ بحث تو چل رہی ہے کسی خاص واقعے سے متعلق مگر راگ چھیڑ دیا گیا ہے غیر متعلقہ منا قب کا، مثلاً اگر حضرت عثمان ٹیا حضرت معادیہ ہے کسی فعل کی بحث چل رہی ہے تواس کے دائرے تک محد ودر ہے کے جائے آپ حضر ات باب منا قب کھول بیٹھتے ہیں، کھلا یہ کیابات ہوئی کہ حضرت عثمان ٹیا حضرت معادیہ کے منا قب میں فلال فلال حدیثیں آئی

ہیں، اور انھوں نے قلال فلال کارنا ہے انجام دیتے ہیں لہذا فلال گناہ ان سے کہتے مرز دو ہو سکتا ہے، یہ طرز صفائی دنیا کی سی عدالت میں مسموع نہیں ہو سکتا 'جب امت کا متفقہ عقیدہ ہے کہ صحافی معصوم نہیں، ان سے گناہ ہو کتے ہیں اور ہوئے ہیں توکسی خاص واقعے کی عث میں ان کے فضا کل و مناقب کی داستان سرائی کوئی علمی حیثیت نہیں رکھتی 'لہذا فضول حواش سے پر ہیز سیجئے اور نقطہ سحث تک محدودر ہئے۔

(۲) دوسرے یہ کہ جوبات کہیں دلیل در حوالے سے کمیں اگر آپ کسی عقیدے کا تذکرہ فرماتے ہیں تو یہ بھی صراحت سیجئے کہ معلوم و متند علائے عقائد میں سے کس نے یہ عقیدہ کہاں ہیان کیا ہے ،اگر فن حدیث کے باب میں میں متعدد جگہ ایسے فقرے نظر آئے جن کا مطلب آیہ ہے کہ جس راوی یا عالم کو سمى نے "شیعہ" بمہدیا ہے وہ ساقط الاعتبار ہے ، ہم کہتے ہیں ایساد عویٰ نہایت لغو ہے جب تک ائمہ فن اور سلف صالحین کے حوالوں سے یہ نہ ثابت کیا جائے کہ شیعیت سے کیامطلب ہے،اس کے کیا حدود ہیں ؟ کس درج کے شیعہ ساقط الاعتبار مانے محے میں؟ اور كس در ہے كى شيعيت آدمى كويابيد اعتبار سے سيس گراتی؟ جیرت کے ساتھ آپ کے یہاں بھی اور میاں صاحب اور مولانا الحق صاحب کے یمال بھی یہ منظر ہم دیکھ رہے ہیں کہ پہلے تو آپ حضرات قطعاً واہی د لائل کے ساتھ سمی راوی یاعالم کو "شیعہ" قرار دینے پر ایڑی چوٹی کازور لگادیتے ہیں اور پھر بلا تکلف کمہ ڈالتے ہیں کہ شیعہ کی بات کا تو انتبار ہی نہیں'اس غیر علمی اور غیر فنی ادعا کے ساتھ جو کچھ کما جائے گا اسے ہم قابل اشاعت نہیں معتجھیں گے ، شاہ عبدالعزیز محدث دہلوئ متاخرین علاء میں ہم سب کے ممدوح ہیں ان کی کتاب ''تحفہ اٹناعشریہ ''آر دومیں موجود ہے 'اس میں شیعوں کے تمام فرقے مع عقائد محتوائے محتے ہیں' آپ اگر کسی راوی یا عالم ساف کو "شیعہ" کہیں

''گلوخلاص" کے لفظ برہنی آئی، آپ کو شاید میہ حسن ظن ہے کہ آپ کی گاب نے ''خلافت د ملوکیت ''کی تقابت وعظمت کو داغد اربنادیا ہے لہذا عام عثانی آپ کی کتاب کو عقیدت مودودی کے باعث اپنے '' گلے کاطوق '' سمجھتا ہے ، ای لئے آپ کا گمان میہ ہے کہ وہ آپ کی کتاب پر پچھ لکھنا ضروری خیال کررہا ہے۔

لئے آپ کا گمان میہ ہے کہ وہ آپ کی کتاب پر پچھ لکھنا ضروری خیال کررہا ہے۔

خدامعاف کرے آپ نے اپنے مقام کو سمجھنے میں بڑے حسن ظن سے کام لیا، حالا نکہ '' خلافت و ملوکیت '' علم واستد لال کی جس سطح پر لکھی گئی ہے وہ سطح آنجناب کے طریق عث اور علم و خبر کی سطح سے بہت بلند ہے ، اتن بلند کہ بمال سے اڑائی ہوئی گر د کے چند ذر ہے بھی شاید وہاں تک نہ پہنچ سکیس گے ، ہم نے اگر آپ کی کتاب پر پچھ لکھنا ضروری سمجھا تو صرف اس لئے کہ عامۃ الناس کو ''علمی دیانت '' کے پچھ نمو نے دکھلادیں تاکہ وہ چو کئے ہوجا کمیں ورنہ جمال تک پڑھے دیانت '' کے پچھ نمو نے دکھلادیں تاکہ وہ چو کئے ہوجا کمیں ورنہ جمال تک پڑھے کھے طلقے کا تحلق ہے ہم نمیں سمجھ سکتے کہ ''امارت و صحابیت '' کے انداز حث کی نا پڑھگی اور کم عیاری وہ خود ہی محسوس نہ فرمالیں گے۔

بہر حال جمال تک آپ کو صفائی کا موقع دینے کا تعلق ہے خوشی آپ اپنی بات کمہ سکتے ہیں " تجلی" کے صفحات حاضر ہیں ، نہ صرف "امارت و صحابیت" پر کئے گئے اعتر اضات کا جواب دینے کی آپ کو اجازت ہے بلحہ آپ چاہیں یا اور جو صاحب چاہیں "شواہد تقدیں" کے جائزے پر بھی نقد د نظر فرماسکتے ہیں ، لیکن ہر حال میں ذیل کی شرطیں محوظ رکھنی ہول گی۔

(۱) ایک بید که غیر متعلق باتوں سے کلام کو طول نه دیا جائے 'آپ ہوں یا میاں صاحب ' دونوں نے یہ طرز اختیار کیا ہے کہ بحث تو چل رہی ہے کمی خاص واقعے سے متعلق مگر راگ چھیڑ دیا گیا ہے غیر متعلقہ منا قب کا، مثلاً اگر حضرت عثمان ٹیا حضرت معادیہ سے کسی فعل کی بحث چل رہی ہے تو اس کے دائرے تک محد ددر ہے کے جائے آپ حضرات باب منا قب کھول بیٹھتے ہیں، کھلا یہ کیابات ہوئی کہ حضرت عثمان ٹیا حضرت معادیہ ہوئی کہ حضرت عثمان ٹیا حضرت معادیہ کے منا قب میں فلال فلال حدیثیں آئی

ہےاس حسن خیال کا کوئی جواب!

پھروہ فرماتے ہیں کہ "شواہد تقدس" سے مولانا مودودی کے دعووُں اور دلائل کاجو نقشہ سامنے آتا ہے اسکی روسے میاں صاحب کاجواب نمایت وقیع اور بلعمیا بیہ ہے۔

و نیع اور باند پاید کیا الاجواب 'بے مثال اور اس طرح کے ایک ہزار توصیفی الفاظ لکھدیتے تو کون ان کا قلم پکڑلیتا ؟ لیکن واقعہ یہ ہے کہ جو حسن ظن ہمیں مولانا عتیق صاحب کے علم و تغید کے بارے میں تھا 'اے اس تبھرہ ے بڑادھکا لگاہے ، کیا واقعی علم کی بیمی کا اب یہ حال ہو گیاہے کہ اچھے خاصے پڑھے کیسے حضرات بھی خانہ ء وماغ میں بچھ محفوظ نہیں رکھتے ، اور کسی کتاب کی موئی موئی موئی موئی موئی خامیاں اور علمی بد عنوانیاں بھی ان کی نظر بالکل نہیں پکڑتی ، ہم نے اپنے جائزے مامیاں اور علمی بد عنوانیاں بھی ان کی نظر بالکل نہیں پکڑتی ، ہم نے اپنے جائزے میں جن بے شار خامیوں کی بدلل نشاند ہی کی ہے ان میں متعدد خامیاں اتن واضح اور ابھر کی ہوئی ہیں کہ جس شخص کا علم و مطالعہ ذرا بھی و سیع ہو' وہ چاہے مولاتا مودودی کا سخت مخالف ہی کیوں نہ ہو'گر ان خامیوں کا احساس کے بغیر آگ مودودی کا سخت مخالف ہی کیوں نہ ہو'گر ان خامیوں کا احساس کے بغیر آگ نہیں بندر میں خوش فنمی ہی تھی۔

تبعرہ نگاریہ بھی لکھتے ہیں کہ ۔۔۔''جوانی حیثیت سے قطع نظر کر کے اس لحاظ سے تو کتاب بلا شبہ بہت ہی قیمتی ہے کہ اس کے مباحث کی روشنی میں حضرت عثان مظلوم کی شخصیت اتنی ہی بے داغ نظر آنے لگتی ہے جتنا اسے نصوص کتاب وسنت کی ہیادیر ہونا چاہئے۔''

بیاس کتاب کی تعریف ہے جس کاورق ورق کتاب و سنت کی ہدایت اور علم و تفقہ کی حرمت کا نداق اڑارہاہے ،اگر فاضل تبصر ہ نگار کے ''متاب و سنت'' کچھ مخصوص قتم کے ہوں تواورہات ہے لیکن اگر اسی قر آن اور اسی دفتر حدیث کی طرف ان کا اشارہ ہے جو امت کے ہاتھوں میں ہے تو ہمارا وعویٰ ہے کہ

انھوں نے بیربات محالت ہوش و حواس نہیں کمی ہے ، جائزے میں ہم دکھلا چکے کہ مولانا مودودی نے حضرت عثالیؓ کے بارے میں کوئی ایسی بات نسیس کہی جو علمائے سلف اور اکابر امت نے نہ کہی ہو' تب تو بوں کہیئے کہ سارے مفسرین ، محد ثین ، مور خین ، فقهاء اور اسا تذہ کتاب و سنت سے نابلد رہے ، اور کتاب و سنت کو اگر کسی نے سمجھا ہے تو صرف میاں صاحب اور ان کے تبھرہ نگار نے زندہ باش! دوستو۔ اگر خوبی کی بات یہی ہے کہ نمسی صحابی کی سیرت ایسی لکھی جائے جواسے ہر خطا ہے معصوم د کھلاتے ہوئے فرشتوں کی صف میں شامل کردے تو پھر آخر تاریخی مصادر وسآ خذکی کیا ضر درت باقی رہ جاتی ہے؟ ناول ادر انسانے کی طرح جو جا ہے لکھتے چلے جائے ، عجیب ہے بیہ عقیدت محلہ کہ مسلمہ واقعات کو جھٹلاؤ توواہواہ ، سیائی کو چھیاؤ تو سجان اللّٰہ ، مسنحو تحریف ہے کام لو تو جزاک الله، اگر تاریخ نگاری ای کانام ہے تولائے ہم جس بررگ کی آپ جاہیں ایس سوائح حیات قلم بر داشتہ لکھدیں کہ ملا تکہ اس سے شرماجائیں اور انبیاء اس پررشک کریں' تبصرہ نگار مزید فرماتے ہیں''بڑے عرصہ ہے ایک الی کتاب کی ضرورت تھی ایک حد تک اس کتاب نے اس کو بور اگر دیا ہے''۔ ،

یااللہ! کیا یہ وہی علیق الرحمٰن ہول رہے ہیں جن کے بارے میں ہماراخیال تھا
کہ صاحب علم بھی ہیں اور فہیم بھی، حقیقت یہ ہے کہ ایک مخش ناول بھی الناضرر
فہیں پہنچاسکتا جتنا" شواہد نقدس" پہنچانے کی صلاحیت رکھتی ہے، مخش کو عوام مخش
توجائے ہیں، گناہ کا گناہ ہونا تو معلوم ہے مگر جوباطل عقائدہ خیالات نقدس کا جامہ
پین کردل درماغ کی دنیا میں داخل ہوں ان سے توبہ اور رجوع کا بھی سوال پیدا نہیں
ہوتا، دہ ایسا خطرہ ہیں جنھیں آدمی خطرہ نہیں "سرمایہ جال" سمجھ بیٹھتا ہے، ظاہر
ہوتا، دہ ایسا خطرہ ہیں جنھیں آدمی خطرہ نہیں "مرایہ جال" سمجھ بیٹھتا ہے، ظاہر
ہوتا، دہ ایسا خطرہ ہیں جنھیں آدمی خطرہ کی خرابی کے سواکیانگل سکتا ہے؟۔
ہوتا، دہ ایسا فقرہ نظر کی جاہی اور آخرت کی خرابی کے سواکیانگل سکتا ہے؟۔
شواہد نقدس" نے یورا کیا ہے سوائے اس کے کہ "علائے دیو، عہ" کے دامن
"شواہد نقدس" نے یورا کیا ہے سوائے اس کے کہ "علائے دیو، عہ" کے دامن

تقابت میں اس نے ایک بدنمااور متعفن ویصبے کااضافہ اور کر دیا۔

خیرے موصوف نے اپنا تبصر ہالن انفظوں پر ختم کیا ہے ' ''اس قلم ہے اگر ایک ''سیرت عثمان'' نکل جائے توامید ہے کہ یہ ضرورت ہمر بور طریقے ہے یوری ہوجائے گی''۔

بعنی موصوف کو ''شواہد تقدی'' اتنی پہند آئی کہ میاں صاحب ہی کے قلم سے وہ ایک عدد سیرت عثال ؓ کے بھی متنی جیں 'خداان کے حسن نداق میں ترتی دے ' تمناوُل پر کو کی پابندی نہیں ،وہ چاہیں تو یہ تمنا بھی کر سکتے ہیں کہ :

مچھایاں دشت میں پیداہوں ہرن یانی میں....

لیکن انھیں میہ سکر مایوی ہوگی کے نئی کتاب لکھنا تو در کنار ''نجلی'' کے جائزے کی ملک میر گون نے شاید میاں صاحب کواس قابل بھی شیں چھوڑا ہے کہ ''شواہد نقدس'کا مجوزہ حصہ دوئم ہی پریس میں الاسکیس، ہمیں ان سے بھی اور تبصرہ نگارہے بھی دلی ہمدردی ہے۔

ویسے بیہ تبھرہ ہمارے جائزے سے قبل کا لکھا ہوا ہے '' بخلی '' ''اغر قان'' کے تباد لے میں ہراہر جاتا ہے ، مولانا منتق صاحب آگر ہمرا جائز ود کیھ لینے کے بعد بھی اپنی تبضرے دان رائے پر قائم ہیں تو ہواا چھا موقعہ ہے کہ وہ ہمارے جائزے کی خامیاں اسپنے والد محترم مولانا منظور نعمانی کو بتائیں اور والد محترم بلا 'ناف ہمارے خلاف فیصلہ دیں' ججوں کی ''جیوری'' میں ہم نے انحیں بھی شامل کرزر کھا ہے 'لہذا ہم دل و جان ہے ال کے فیصلے کا انتظار کریں گے۔

تحباً بیات صحابیه معانی مرتبه سیدهی مطهر نقوی امرو بوی به ناشر: مکتبه الحجاز اید ۱۳۱۹ بلاک ی شالی ناهم آباد حیدر کا کراجی مشخات: ۱۲۱ بیت : ۲۵۰ رویے به

صحابہ کرام گی حیات مقدسہ پر لکھنا ایک سعادت ہے۔ تاہم سرت صحابہ پر لکھنے کے لیے ایمان و ابھان کی نعبت کے ساتھ ساتھ علی دیانت کی دولت بھی ضروری ہے۔ مزید برآ ن فکر ونظر کا وہ زادیہ بھی جو تھا کق اور حکایات وقصص میں تفریق کر سکے۔ گذشتہ چودہ سو برس کے دوران بہت سے اہل ایمان اس ذمہ داری کوادا کرنے کی کوشش کرتے رہے گر انھیں بار ہاسوقیانہ حملوں حتی کہ تفریخ نووں کا سامنا کرنا پڑا۔ بجیب بات یہ ہے کہ ایسی فقے ہے بازیوں میں مگن حضرات جیسی تحقیقات پر اپ قبیلے کے لوگوں کو معاف کرتے رہے ہیں ولی تحقیقات پر دوسروں کو زندیق قرار دے کران پر سب وشتم کے تیر فیلاتے رہے۔ اس من میں نشانہ شم مولانا سید ابوالاعلی مودودی کو بھی بتایا گیا۔

زینظر کتاب مولانا محرمیال کی تصنیف شدوابد مقدس کا ایک ب لاگ جائزہ ب یادر ہے کہ شدوابد مقدس مولانا مودودی کی خدلافت و صلو کیت کردیں کھی گئی مولانا عامر عنانی مردوم علامہ شبیر اجرعنانی " کے حقیق مین جینے مولانا حسین اجر مدنی " کے شاگر درشید اور فاصل و یوبند تھے۔ عامرعنانی مرحوم نے مولانا محمد میاں کی فیکورہ بالا کتاب (اور آخر میں مجدید سبانیت از مولانا محمد احاق سند بلوی) کو علمی سطح پر جانجتے ہوئے اپنے رسالے ماہ نامہ مدجلی ویوبند کے دو خصوصی شارے شائع کیے تھے۔ یہ معرکہ خیز تحرید جلیات صحابة کے تحرید جلیات صحابة کے میں دب کررہ می تحق کی بازیافت کر کے سیدعلی مطہر نقوی نے اسے مجلیات صحابة کے نام ہے کتابی شکل دی ہے اور استفادہ عام کا فردید بنایا ہے۔

ت جلیات صحابۃ کا مطالعہ بعض علما کی نخالفت براے نخالفت اور تھا کُل کوسٹے کرنے کی ہے در بے کوششوں کو بے نقاب کرتا ہے۔ یہ بھی اندازہ ہوتا ہے کہ اونجی مسندوں پر جلوہ افروز بعض سکہ بندلوگ س طرح غصے اور نفرت سے مغلوب ہو کر عدل و الصاف کو پس پشت ڈال دیتے ہیں۔ دوسری جانب مولاتا مودودی کے متوازن اسلوب کی پرتیں کھلتی ہیں اور مقصدیت کی کرنین روشنی بھیرتی دکھائی دیت ہیں۔

اس موضوع پرمطالعہ کرتے ہوئے اگر تجلیات صبحابہ کے ساتھ دواور کتا ہیں بھی پڑھ لی جا کیں تو مسئلے کی تغییم کا دائرہ اور وسیع ہوجاتا ہے: پہلی خسلافت و مسلوکیت ہر اعتراضات کا علمی جائزہ از جسٹس طک غلام علی اور دوسری عباد لانبہ دفیاع اور علمانے اہل سعنت ازجیل احمدراتا ---مولاتا عامر مثانی بڑے تاسف سے سوال اٹھاتے ہیں: ''آخر چاروں طرف سے [مولانا] مودودی پر یلغار کول ؟ کیوں ایک امر قطعی میں کیڑے ڈاسے جارہے ہیں 'کوں آٹلم انگارے اگل رہے ہیں اور زبا میں کولیاں برسار ہی ہیں؟ اس کی وجہ پر اگر شنڈے ول سے غور کیا جائے تو اس کے سواکوئی بات تہہ سے نہیں نظے گی کہ اصل محرک اس شور وغل کا صدد تعصب ہے'۔ (ص 190-191)

تجلیات صحابة میں حقائق کی کھوج کاری کے دوران عام عنانی مرحوم نے سنگ بدست کرم فرماؤل کی طرز اوا کا جواب دیتے وقت بعض مقامات پر مناظران رنگ بھی اختیار کیا ہے گر اس رنگ نے ان کے تفقہ فی الدین اور تحقیقی اسلوب کومتا ترمیس ہونے ویا۔ انھول نے سیرت کتاری اور تغییر کے ہزارول صفحات کا مطالعہ کیا اور غیر جذبائی انداز سے تجلیات صحابہ کے مضامین سرقام کیے۔ (سملیم منصور حالد) بابنا سرتر بمان القرآن ارج اس منصور حالد)

تجليات صحابهٌ

تبعره: حاذق منيالُ سبسرا مي

کتاب: حجلیات محابهٔ مصنف: مولانا عامر مثانی ( فاشل دیج بند ) مرتب: سیدعلی مطبرنتوی امر د بوی مفات: ۱۲۱ تیست: ۱۸۰۰ (مجلد ) ناشر: مکتبه المجاز، یا کتان استهٔ ۲۱۹ ، بلاک می، ثبالی ناهم آباد ، کراچی

مرحوس مولانا عامر مثبانی مدیر جمل و بوینده ایک بیباک محانی ، عالم وین ، جدید المفکر اویب و شاعر بمحق ، فقاد ، فلزیات کے امام سب کچھتے۔ پھر بھی وین نظر پلتہ اور جراک مندانہ تکی۔

مظلوم جماعت اسلامی اور مولا نامودود کی کے وقاح جی زور کلم صرف کرنے والوں جی شورش کشیری بدیم چیان اور باہر القادری مدیم اندان سے ساتھ ساتھ ساتھ سابر کی گئ مولانا عامر عالیٰ نے غیر معولی شہرت بالی، خداہر ایک کو بخشے ا

عامر نے مولانا مودودی کی معرکہ آ را سماب خلافت و طوکیت \_ سیاست اسلامی کی بے مثال اور لاز دال سماب کے خلاف شاکع شدہ مواد کا ایساعلی، غیر جانب دارانہ محاکمہ کیا کہ ابیب خال کی فوجی سیاست کی پاکستان میں ہوا اکٹر گئ ادر علاء کا ایک خاص حلقہ بے وقار ہو کیا ایسل اور کھل دونوں کے سب ا

زیر نظر" فجلیات محابہ " " ہے پہلے جماعت اسلامی کا جائزہ نائی کماب منظرعام پر آ چکی ہے۔ جس کا تعارف مبصر عارف اقبال، میراردہ بک ریو ہی ، فی ولی سے تلم ہے اس کماب ہے آخری سرورق پر و یکھا جاسکا ہے۔

عامر صاحب کی نگارشات بھی کے صفحات میں میری نظروں ہے بھی گزرتی رہیں۔اب ان کی کاوش کو کہائی صورت میں شائع کر کے امرواوی صاحب نے ایک بدی علمی خدمت انجام دی جولائق ستائش ہے۔

لذكوره كتاب كا سرورق شعاع ريز اوراس كالتساب مصنف" علم وين كي آيرو كے نام" اين ايمر يوي معنويت ركمتا

سائیت"مرقع ہے۔

عامر منانی میا حب نے سر قالبی از سیدسلیمان عمدی جلد قالت صفی ۱۹۳۱ کا حوالہ دے کر جر کھوکھا جی نے اسے ملی دوم ۱۹۳ کا حوالہ دے کر جر کھوکھا جی نے اسے ملی دوم ۱۹ ۱۳ مدر ۱۹۲۸ وک افریش سے طاکر دیکھا تو "افتاص کی جگہ" نظر آیا اور خلفائے راشدین ہر ۱۹۳۸ کی طامت ہے، اس کے سواور کوئی فر آبیں ، البتہ اس کے حاصیہ جس تاریخ خلفا میں وہی ، کا ذکر ہے گرمتن جی اس کا تمریق، چھو جد مدے مرف حافظ سیونی ایک جگہ مرقوم ہے۔ آگے عامر صاحب نے ۱۹۲۷ و کیا گیا تا کہ کیا ہے اور جو دومری ہات، حدے ان عشر خلفہ کے ذیل جی کھی، وہ مہارت سیرت البنی ۱۹۲۸ و کے افریش جی بین ، ناشر سرت البی کے لیے بنوز آتا می قور ہے۔ ال

بته: نوون گنج، سهسوام.821115، ضلع روهناس (بهار) اردو کک ربویو اکن دیلی ایمارت ...

نومېر، وممبر ۲۰۰۱ه

 $^{\lambda}$ 

ا الرب المبايق جماعت كاجائزه مسنف مولاناهام عنائي (فاضل و يويند)

مديرما منامه جل ديوبند

رتب سيرتي مطبر نقوى امروبوي

سنحات 288 قيت =/140دي

نر كتيدامجاز پاكستان

سید می مطبر نقو فی امرو بهری " جنگی" کی قائل میں وقن ان مباسط کے مقابل میں وہ پہلے مباسط کے کا فیات مباسط کے کا میں ان مباسط کی وہ پہلے استان کی ان عباس ان کا جائزہ تجایات سیار تعنیم القرآن پراعتر اضات کی طعمی کروریاں مقام سی بہتی بھی جو موالات کے جوابات اور دومرے مضامین جج کردیئے گئے ہیں جو موالا ناعام حال کی فرنس نگای دور کام کا مد بول جوت جی اور انہوں نے ان جو بات میں کہیں بھی قوازن کو ہاتھ سے نہیں جائے دیا ور انہوں نے ان خوابات میں کہیں بھی قوازن کو ہاتھ سے نہیں جائے دیا ور فی نقط خوابات این کی وضاحت قرآن وسنت کو مذاکر رکھ کرائے من طریقے نظر سے انتا دانشان کے لئے تو شرق خریت تایت ہوگی۔

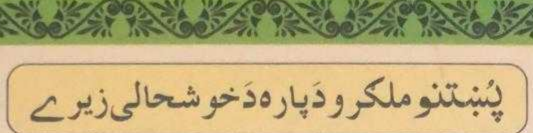
سیدل مطبرنقل امرو ہوئ شرید کے ستی بیں کہ انہوں نے ایب اکیڈی کا کام اسکیلے کردیا اور ان مباحث کو محفوظ کو رویا جو آئے والے دی تاریخ کے مؤرخوں کے لئے قابلی اعتبار ماخذ کا کام دیں

کتاب خوبصورت ٹائپ اور سفید کاغذ پر اہتمام سے شائع کی می ہے۔ ٥٥

------

فَلِيَدْ عَلَى شِيلَ 41 كَارَبِر 2002ء





دَپروفيسر شفيق الرّحمٰن دَقلمنه



- \* لفظى اوروانه پشتوترجمه
- مختصر تفسير سره
  - مكملسيټدوهجلدونه

## [خصوصیات

دهرتبكى لانداسانه ترجمه سنكلې چپائى، مضبو طه جلدبندې ښه كاغذ، ښكلې تائتېل او مناسب نرخ

ددي ترجمي په حقله دنورو علما ؤ نه علا وه دمولانا ډاکټر شير على شاه صاحب اکوړه خټک ستائني هم موجو ددي





ميريس ماركيث نيواده مردان

Zong: 0302-8186413, Ufone: 0336-9567303

Printed by: Nadeem LHR. Cell: 0313 - 3180019